

#### 

# المنتان المنتا

| کتاب اور صاحب کتاب کے بارے میں مولا ناعلی میاں ندوئ کی رائے عالی 10            | <b>%</b> |
|--------------------------------------------------------------------------------|----------|
| گفتی 12                                                                        | *        |
| عالات ِمصنف 19 عالات ِمصنف                                                     | *        |
| تمهيد از مصنف 29                                                               | *        |
| تهيد تهيد                                                                      | *        |
| دلائل عقلی صحابہ رضی اللہ ہم کی فضیلت میں                                      |          |
| پهلی دلیل 32 جهلی دلیل                                                         | *        |
| دوسری دلیل 33                                                                  | *        |
| تىسرى دلىل 37                                                                  |          |
| چوشی دلیل ۔۔۔۔۔۔۔۔ 39                                                          | *        |
| پانچویں دلیل 41                                                                | *        |
| شوام نقلی صحابه رخی الله می فضیلت میں                                          |          |
| توریت وانجیل کی شہادت صحابہ رفتی اللہ م کی فضیلت میں ۔۔۔۔۔۔۔ 43                | *        |
| بہلی شہادت توریت کی ۔۔۔۔۔۔ کی ۔۔۔۔۔ کی شہادت توریت کی ۔۔۔۔۔۔ 44                | *        |
| بہلی روایت کہ صدیق اکبر ضائٹیۂ نے اپنے باپ کے قل کا ارادہ کیا ۔۔۔۔۔۔ 44        |          |
| دوسری روایت کہ سیدناعمر فاروق رضائیہ نے اپنے رشتہ داروں کے قل کا مشورہ دیا۔ 46 |          |
| دوسری شهادت انجیل کی ۔۔۔۔۔ 46                                                  | *        |

#### المات بينات داوّل المحاوي المح

| • • •        | •€             | **           | <b>٠</b>     |
|--------------|----------------|--------------|--------------|
| كى فضيلت ميں | رصحيل طغي السب | ا پښما و غير | فر آن محید ا |
|              |                |              |              |

| نها کی آیت ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                | *         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| دوسری آیت 53                                                                                 | *         |
| تيسرى آيت 55                                                                                 | *         |
| چوشی آیت 60                                                                                  | *         |
| پانچویں آیت ۔۔۔۔۔۔ 75                                                                        | *         |
| م جيم شي آيت 79                                                                              | *         |
| ساتویں آیت 86                                                                                | *         |
| صدیق اکبر خالٹیہ کے فضائل ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                               | *         |
| شیعیان عبراللہ بن سبا کے اعتراضات کا بیان                                                    |           |
| 1. i by by by                                                                                | _         |
| پہلا اعتراض پہلی فضیلت پر ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                | *         |
| پہلا اعتراش ہی تصیلت پر 92<br>دوسرا اعتراض دوسری فضیلت پر 106                                |           |
| •                                                                                            | <b>%</b>  |
| دوسرااعتراض دوسری فضیلت پر 106                                                               | <b></b> € |
| دوسرااعتراض دوسری فضیلت پر 106<br>تیسرااعتراض تیسری فضیلت پر 108                             | **        |
| دوسرااعتراض دوسری فضیلت پر 108<br>تیسرااعتراض تیسری فضیلت پر 108<br>امرچهارم کے ثبوت میں 110 | * * *     |
| روسرااعتراض دوسری فضیلت پر                                                                   | * * *     |
| روبرااعتراض دوبری فضیلت پر                                                                   |           |

| 5 5 5 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 | 955 | ر<br>آياتِ بينات_اوّل | ٦ |
|-----------------------------------------|-----|-----------------------|---|
|                                         |     |                       |   |

| ائمه کرام کی شها دنیں صحابہ رغنالیہ ہ |   |
|---------------------------------------|---|
| ميلي ۾ بي ف                           | æ |

| پہلی حدیث 138                                                                       | * |
|-------------------------------------------------------------------------------------|---|
| رليل اوّل 138<br>ديل اوّل                                                           | * |
| دوسري دليل 152                                                                      | * |
| تيسري دليل 153                                                                      | * |
| پہلی لیاں<br>پہلی دسل ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                           | * |
| دوسری دلیل 164                                                                      | * |
| تيسرى دليل 165                                                                      | * |
| چوهی دلیل 165                                                                       | * |
| دوسری شهادت 170                                                                     | * |
| امراوّل: امام کا اصحاب ریخی سیم کے حق میں دعائے خیر کرنا 173                        | * |
| امر دوم: پیغمبر خدا کے یاروں کے ایمان کے سبب مصیبت پانا 175                         | * |
| سيّدنا ابو بكر صديق خالين كا بيان لانے كا حال 184                                   | * |
| سیّدنا عمر فاروق رضی عنه کے ایمان لانے کا بیان ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ | * |
| اشعار حمله حيدريه ـ در كيفيت ايمان آوردن عمر بن الخطاب رضائية 205                   | * |
| صحابہ رخی اللہ کے تابعین کی فضیلتیں اور ان کی نشانیاں                               |   |
| تىسرى شهادت 232                                                                     | * |
| چوشی شهادت 233                                                                      |   |
| يانچوين شهادت 239                                                                   |   |
| -<br>چھٹی شہادت 247                                                                 | * |
| ساتویں شہادت 256                                                                    | * |

| ا يات بينات اوّل المحرك | <b>F</b>     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| آ تھویں شہارت ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | *            |
| نویں شہادت: سیدنا عمر ضالتہ کے سیدہ اُم کلثوم ضائعہا کے ساتھ نکاح کا بیان 300                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>%</b>     |
| حضرت عمر ضالتٰد؛ کے ساتھ حضرت ام کلثوم ضالتٰہ اکے نکاح کا اثبات دلائل سے۔ 306                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | *            |
| مومنہ کا نکاح ، ناصبی کے ساتھ جائز نہ ہونا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | *            |
| ضميمه: نكاح أمّ كلتوم ونالينها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | *            |
| حصه دوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | *            |
| آیاتِ فضیلت صحابہ رخی اللہ م کے بارے میں شیعوں کا جواب ۔۔۔۔۔۔ 403                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | *            |
| صحابہ کرام رشخ اللہ میں کے منافق نہ ہونے کا ثبوت ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ 463                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>%</b>     |
| رليل اوّل و دوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | *            |
| ر اليل سوم 473<br>د اليل سوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | *            |
| رليل چهارم 476<br>دليل چهارم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |              |
| صحابہ ریخالیہ کے منافق نہ ہونے کی یانچویں دلیل ۔۔۔۔۔۔۔۔۔ 511                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | *            |
| نها به بیا ایت 511                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>%</b>     |
| دوسری آیت 513                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | *            |
| تيسري آيت 513<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |
| چوشی آیت 513                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | *            |
| آیاتِ فضیلت صحابه رشخ الله مسی سی شیعول کا دوسرا جواب 516                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | *            |
| شیعول کا تیسرا جواب 536                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              |
| چار کا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>&amp;</b> |

#### حرا آیات بیات اوّل کی وی کارگری ک

#### حصه سوم

| ته پیر فدک 572                                                               | *        |
|------------------------------------------------------------------------------|----------|
| پېلامقدمه 573                                                                | <b>%</b> |
| دوسرامقدمه 576                                                               | *        |
| فضيلت صحابةً به شهادت سروليم ميورمؤرخ نصراني 583                             |          |
| فضيلت صحابةً به شهادت گاؤ فرى مېنگس مؤرخ نصرانی 585                          |          |
| مؤرخ گبن کا بیان 585                                                         |          |
| بیان تحریری سرولیم میور                                                      |          |
| تيسرامقدمه 601                                                               | *        |
| چوتھا مقدمہ 680                                                              | *        |
| پانچوال مقدمه 338                                                            |          |
| ضميم <sup>ف</sup> ميم.                                                       | <b>%</b> |
| حصه چهارم                                                                    |          |
| فدک کی حقیقت،اس کے حدود اور اس کی آمدنی ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ | <b>%</b> |
| فدک کیوں کرآ تخضرت طلع علیہ کے قبضے میں آیا؟ 816                             | *        |
| فے کے معنی اور اس کا مصرف ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔               | *        |
| جث متعلق هبه فدک 837<br>بحث متعلق هبه فدک                                    | *        |
| فدك أنخضرت طلق المرية عضرت فاطمه والليها كوبهبه كيا تفايانهين؟ 846           | <b>%</b> |
| تناقض اور اختلاف شیعوں کی ان احادیث واخبار میں جواس باب میں بیان کی          | <b>%</b> |
| كئ بين كه يغيم خداط النظيظيم نے فدك حضرت فاطمه ضافتها كو مبه كر دياتھا 895   |          |

| ا يات بينات اوّل كالمحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية الم | <i>7</i> 0> |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| آیت ﴿ وَاتِ ذَالْقُرْ لِی حَقَّهُ ﴾ کے موقع نزول اور طرنے بیان پرغور کرنے سے                                    | *           |
| ہبہ فدک کا ثابت نہ ہونا ۔۔۔۔۔۔ 907                                                                              |             |
| کیا یہ بات قیاس میں آسکتی ہے کہ پیغمبر خدا طلط علیہ نے فدک جس کی آمدنی                                          | *           |
| چوبیس ہزار کہی جاتی ہے حضرت فاطمہ رظافیہا کو ہبہ دے دیا ہو؟ ۔۔۔۔۔ 925                                           |             |
| كيا فدك حضرت فاطمه وظائيها كے قبضه ميں تھا؟                                                                     | *           |
| آیا فدک کے ہبہ کا دعویٰ حضرت فاطمہ خلائیہا نے حضرت ابوبکر صدیق خلائیہ کے                                        | *           |
| سامنے کیا یا نہیں؟ 948                                                                                          |             |
| اب ہم ان روایتوں اور اقوال سے بحث کرتے ہیں جواو پر بیان کیے گئے ہیں - 978                                       | *           |
| تناقض اور اختلاف جوشیعوں کی ان روایتوں میں ہے جس میں ہبہ فدک کے                                                 | *           |
| دعوے کا ذکر کیا گیا ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                      |             |
| يا دواشت 1052                                                                                                   | *           |
|                                                                                                                 |             |

| بخضرحالات حواشي ميں درج ہيں | رست مشاہیر جن کے                                          | فر             |
|-----------------------------|-----------------------------------------------------------|----------------|
| 44                          | علامه حلى                                                 | *              |
| 65                          | سیّد محرقلی کنتوری                                        | *              |
| 65                          |                                                           |                |
| 99                          | مولوی حیدر علی فیض آبادی ۔۔۔                              | *              |
| 115                         | مولوی سیّد دلدار علی نصیر آبادی -                         | *              |
| 146                         |                                                           |                |
| 162                         | ملابا قرمجلسی                                             | *              |
| 201                         |                                                           |                |
| 243                         | میرن صاحب                                                 | *              |
| 257                         | شاه عبدالعزيز محدث دہلوگ                                  | *              |
| 262                         | ابن میثم بحرانی                                           | *              |
| 274                         | علی بن عیسلی اردبیلی                                      |                |
| 278                         | سلطان العلماء سيدم محر لكھنوى                             | *              |
| 280                         |                                                           |                |
| 299                         | ابوعلی الفضل بن الحسن طبرسی                               | *              |
| 321                         | احمد بن علی طبرسی                                         | *              |
| <b>حصه دوم</b><br>396       | ۔<br>ابن ابی الحدید معتزلی ۔۔۔۔۔                          | <b>%</b>       |
| 508                         | ابن اب الهيم في<br>على بن ابراهيم في                      | æ<br>æ         |
| 508                         | علی بن ابرا ہیم قمتی ۔۔۔۔۔۔<br>محمد بن یعقوب کلینی ۔۔۔۔۔۔ | ‰<br><b></b> ∰ |
| ۵۵۵<br><b>صه چهارم</b>      | <b>&gt;</b>                                               | 55             |
| 837                         | شریف مرتضی                                                | *              |
| <b>###</b>                  |                                                           |                |

# آیات بینات۔اوّل کی کاب اور صاحب کتاب کے بارے میں کتاب اور صاحب کتاب کے بارے میں

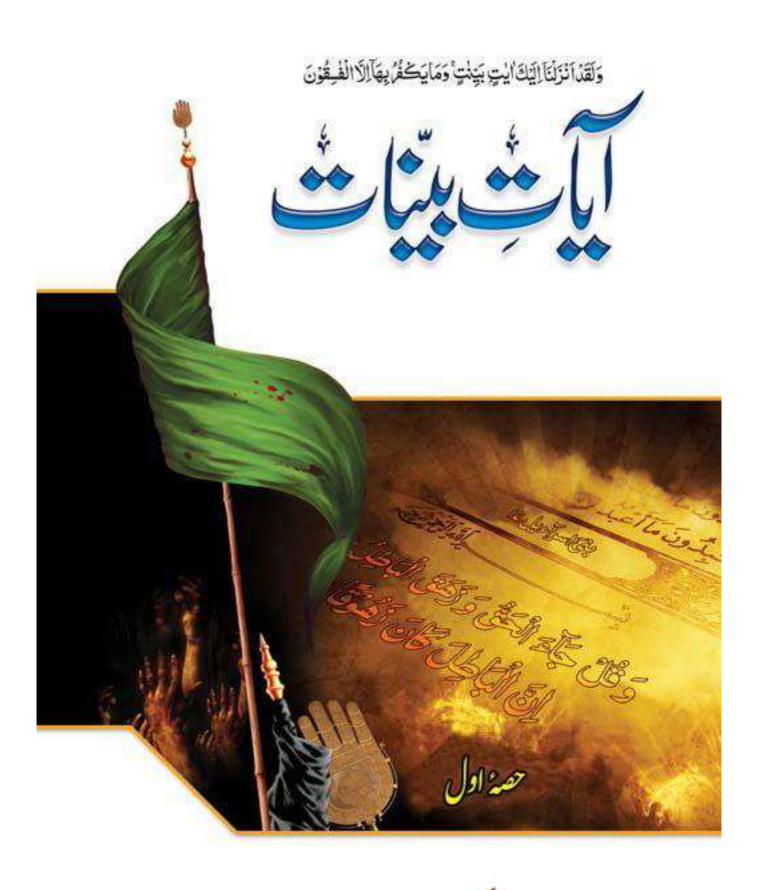
# ما حسن البوالحسن على مسيني البوالحسن على مسيني البوالحسن على مسيني البوالحسن على المسيني المرومي الليمالية الم

نواب محسن الدوله محسن الملک منیر نواز جنگ سیّد مهدی علی ابن سیّد ضامن علی حیینی (۱۲۵۳ هـ ۱۳۵۱ هـ ۱۳۲۵ هـ ۱۳ متازترین فضلاء، عالی د ماغ اور بهندوستان کی جدید تعلیم یافته نسل کے محسنوں اور معماروں میں سے تھے۔ اپنے مطالعہ اور فطری سلامت طبع اور غور و فکر کی صلاحیت کی بنا پرسنی مذہب اختیار کیا۔ نواب مختار الملک کی دعوت پر ۱۲۹۱ همیں حیدر آباد گئے اور اعلی عہدے پر سرفراز ہوئے، ریاست میں بڑی دُور رَس اصلاحات کیس اور اپنی ذہنی و انتظامی صلاحیت کا ثبوت دیا۔ ۵۰ ساھ میں انگلستان کا سفر کیا، وہاں کے تعلیمی مرکزوں کو دیکھا، سرسیّد کی زندگی میں ان کے دست راست رہے۔ ۱۳۵۵ هر کیا، وہاں کے تعلیمی مرکزوں کو میک گڑھ (۱۸۹۷ هـ) میں مدرسة العلوم علی گڑھ (۱۸۹۷ هـ) میں مدرسة العلوم علی گڑھ (۱۸۹۷ هـ) میں مدرسة العلوم علی گڑھ (۱۸۹۵ هـ) میں مدرسة العلوم کیا، حین حیار ٹری منتخب ہوئے۔ جس پرچین حیات فائز رہے، ان کے زمانے میں کالج نے ہر حیثیت سے ترقی کی۔

نواب محسن الملک بڑی طافت ور شخصیت کے مالک تھے۔ سحر بیان مقرر اور پر زور لکھنے والے تھے۔ ان کی کتاب 'آیات بینات' اپنے موضوع پر ایک معرکۃ الآراء کتاب ہے۔ صحابہ کرام وی اللہ ہے کہ بارے میں شیعہ فرقہ کے عقیدے اور رویے کو دیکھ کر نواب محسن الملک (مولوی سیّد محمد مہدی علی صاحب) نے ''آیات بینات' میں جو کچھ لکھا ہے اس پر اضافہ اور اس سے بہتر طریقے پر اس نفسیاتی و ذہنی روّ عمل کا اظہار آسان نہیں، جو ایک سلیم الطبع انسان پر اس سے واقف ہونے کے بعد ہوتا ہے۔

(ماخوذ از'' دین اسلام اوراوّ لین مسلمانوں کی دومتضادتصوبرین' ،ص: ۱۱،۶۰)





نواب محس اللك سيد محتر مهدى على خان

## گفتنی

''آیات بینات' کی اشاعت میری ایک دیرینه تمنا کی تکمیل ہے ، کیونکہ یہی وہ میری محسن کتاب ہے جس نے مجھے گراہی کے اندھیرے، غار میں گرنے سے بچالیا۔ بیسویں صدی کی چھٹی دہائی کے اوائل میں میرے دل و دماغ پرشیعی افکار ونظریات چھائے ہوئے سے۔ بلکہ صحیح بات تو یہ ہے کہ ان دنوں میں بظاہر تو اہل سنت مگر بہ باطن شیعہ تھا۔ شیعیت کی طرف مائل ہونے کے میرے لیے یوں تو کئی سبب تھے مگر ان میں دوسب بہت اہم تھے، ایک تو میرا گھریلو ماحول ، اور دوسرا میرے شیعہ دوست۔

میرے خاندانی بزرگ بچھ عابد و زاہد مگر کم علم صوفیوں کی محبت میں اپنی سادہ لوحی کی وجہ سے جانے انجانے میں تفضیلیت زدہ تسنن کے شکار تھے۔ اودھ کے اکثر گھر انوں کی طرح میں بھی شہادت نامہ پڑھنے اور تعزیہ داری کا رواج تھا، اسی ماحول میں میری بھی پرورش ہوئی اور میں بذات خود سیدنا حسین رضی اللہ عنہ کی درد ناک شہادت سے جو کہ مسلمانوں ہی کے ایک گروہ کے ماتھوں ہوئی تھی، بے حدمتا اثر تھا اور آج بھی ہوں۔

الله مجھے معاف کرے، ان دنوں حضرت معاویہ رفائی کے بارے میں میرے خیالات بہت جارحانہ تھے، اور ان کے بارے میں اکثر میری زبان سے نازیبا کلمات نکل جاتے تھے۔ میری اسی روش سے شیعہ دوستوں کو حوصلہ ملا اور انہوں نے زمین ہموار دیکھی تو دانہ ڈال کر آب پاشی شروع کر دی۔ ان دنوں لکھنو میں قصبہ جرول ضلع بہرائج کے ایک وکیل صاحب جو کہ'' خطیب الا یمان' کے لقب سے مشہور تھے، ردِّ اہل سنت کرنے اور اپنی شعلہ بیانی کی وجہ سے شیعوں کے ایک خاص طبقہ میں کافی مقبول تھے، میرے شیعہ دوست ایک طرف تو مجھے ان کی مجالس میں لے جانے گے اور دوسری طرف خورشید خاور، شب ہائے پیشہ اور جیسی بیسیوں ان کی مجالس میں لے جانے گے اور دوسری طرف خورشید خاور، شب ہائے پیشہ اور جیسی بیسیوں

المراكزية بينات اوّل كالمراكزية المراكزية المراكزية المراكزية المراكزية المراكزية المراكزية المراكزية المراكزة المراكزية المراكزية

مناظرانہ طرز کی کتابیں مطالعہ کے لیے دینے گے۔ چونکہ مجھے شیعہ سی بنیادی اختلافی مسائل جیسے امامت، تحریف قرآن اور سب صحابہ جیسے اصول مسائل کا صحیح علم نہیں تھا، اس لیے شیعہ خطیبوں کی لفظی بھول بھیلیوں اور واقعہ کر بلا کے حوالے سے ان کی فلسفیانہ موشگافیوں، نیز منطق دلائل سے متاثر ہوکر''حبّ اہل بیت' کے جذباتی نظریہ کی رومیں بہتا چلا گیا۔ پھرایک وقت ایسا بھی آیا کہ میں نے اپنی'' شیعیت' کے اعلان کے لیے راہ ہموار کرنا شروع کر دی، مگر اللہ تعالیٰ کو پچھاور ہی منظور تھا اور ایک صوفی برزگ کے ذریعے میری اصلاح مقدرتھی۔

قصہ بوں ہوا کہ ان دنوں میرے گھر والوں پر قصبہ سندیلہ ضلع ہر دوئی کے ایک صوفی بزرگ جن کا نام سید محمد نور الحسن شاه عرف احجهومیاں تھا، کا کافی اثر تھا جنہیں ہم لوگ دادا میاں کہتے تھے اور میرے گھر والے اپنے اہم معالات میں ان سے مشورہ کیا کرتے تھے۔ ایک دن جب وہ میرے گھرتشریف لائے تو میں نے ڈرتے ڈرتے تنہائی میں اپنے اس ارادے کا اظہار کر دیا۔ کافی دیر تک تبادلہ خیال ہوتا رہا۔ انہوں نے بڑے غور سے میری باتوں کو سننے کے بعد فرمایا کہ میرا خیال ہے کہتم نے اب تک شیعہ حضرات کی مجلسوں اور ان کی مناظرانہ طرز کی کتابوں کا ہی مطالعہ کیا ہے جن کا تمہارے دل و دماغ پر گہرا اثر ہے، مذہب بدلنا کوئی معمولی بات نہیں، اتنا بڑا قدم اٹھانے سے پہلے اہل سنت کی مناظرانہ طرز کی کتابوں کا بھی مطالعہ کرواور پھر دونوں مذاہب برغور وفکر کرنے کے بعد جس نتیجے پر پہنچواس کے مطابق فیصلہ کرو۔ میں نے عرض کیا کہ شاید اہل سنت میں مناظرانہ طرز کی کتابیں کمیاب ہیں، کیونکہ اب تک میری نظر سے جو کتابیں گزریں وہ سیرت رسول طلط آء ، اولیائے کراکم کے تذکروں یا پھرمسکلہ و مسائل پرمشمل تھیں۔ میری اس بات پر انہوں نے میری طرف بہت حیرت سے دیکھا اور فرمایا کہ تہہیں دستیاب نہیں ہوئیں یاتم نے کوشش ہی نہیں کی لکھنؤ میں رہنے کے باوجود تمہارا یہ کہنا بڑا تعجب خیز ہے، لکھنؤ تو شیعہ سی مباحث کا گڑھ ہے، یہاں یر مولوی عبدالشکور کا کوروی نے شیعہ سی مباحث پر قابل قدر کام کیا ہے، خصوصاً شیعوں کے ''عقیدہ تحریف قرآن' پرتو بڑی معرکۃ الآراء کتابیں تحریر کی ہیں۔اگرتم کوشش کرتے تو ان کی

کتابیں تمہیں ضرور دستیاب ہو جاتیں ..... میں نے عرض کیا کہ حضرت وہ تو ایک وہابی دیو بندی نظریات کے عالم ہیں، ہم ان کی کتابیں کیوں کر پڑھیں۔ اس پر فرمایا کہ شیعہ شی اختلافات میں دیو بندی ہر یکوی کا کیا سوال اٹھتا ہے، دونوں خلفائے راشدین کوخلیفہ ہر حق مانتے ہیں، دونوں اصحاب رسول اللہ مطابع کی تعظیم کرتے ہیں ....اس لیے اس معاملہ میں شیعوں کی طرف سے اٹھنے والے سوالوں کے دونوں جواب دہ ہیں۔ میں نے خود مولوی عبدالشکور کی گئی کتابیں پڑھی ہیں۔ سندیلہ میں میرے والد کے ایک مرید شبومیاں ہیں جنہیں شیعہ سنی مباحث سے بڑا گہرا شغف ہے، ان کے پاس اس طرح کی کتابوں کا اچھا خاصہ ذخیرہ ہے۔ میں آٹھ دس دن میں سندیلہ بینج کر ان سے تمہارا ذکر کروں گا اور کوئی آتا ہوگا تو اس کے ہاتھ تہمیں کی گئاتوں کا اور کوئی آتا ہوگا تو اس کے ہاتھ تہمیں کی گئاتوں کا مطالعہ کر لوتو سندیلہ آنا، میں ان کے ہاتھ تہمیں کی گئاتوں کا مطالعہ کر لوتو سندیلہ آنا، میں ان کے ہاتھ تہمیں گئاتوں کی کرا دول گا۔

اس گفتگو کے بندرہ بیس دنوں کے بعد میرے ایک عزیز کتابوں کا ایک بنڈل اور ایک خط لے کرآئئے جس کامضمون کچھاس طرح تھا:

''میں تمہیں آیات بینات، نصیحة الشیعه ، تنبیه الحائرین ، ابو الائمه کی تعلیم ، قصه قرطاس کا کفرشکن فیصله ، قا تلان حسین گا خانه تلاشی اور مناظرهٔ امروبه ، کل سات کتابیں بھیج رہا ہوں۔ میں نے جس ترتیب سے نام کھے ہیں اسی ترتیب سے کتابیں پڑھنا۔ آیات بینات کوخصوصاً بڑی توجه اور غور سے پڑھنا کیونکه به ایک ایسے عالم کی کھی ہوئی ہے جوخود پہلے شیعه تھے ، پھر دونوں مذاہب کے اصول و فروع پرغور و فکر کے بعد اہل سنت ہو گئے تھے ..... اگر ان کتابوں کو پڑھنے کے بعد بھی ذہن مطمئن نہ ہوتو دل چاہے تو لکھنو میں مولوی عبدالشکور صاحب سے رجوع کرنایا پھر میرے پاس آنا، میں شبومیاں سے تمہاری ملاقات وگفتگو کرا دول گا۔'

میں نے آیاتِ بینات کا مطالعہ شروع کیا، جوں جوں کتاب پڑھتا گیا ذہن کے دریجے

#### المات بينات اوّل المحروب المحر

روش ہوتے گئے، ایسامحسوں ہوا گویا کہ میں اب تک سخت ترین تاریکی میں تھا.....اس کے بعد نصیحۃ الشیعہ اور دیگر کتابوں کا بھی مطالعہ کیا.....میری بڑی بدشمتی رہی، جن دنوں میں ان کتابوں کا مطالعہ کر رہا تھا اسی درمیان حضرت مولا نا عبدالشکور صاحب نور اللہ مرقدہ کا وصال ہو گیا اور ان سے ملاقات کی تمنا دل ہی میں رہ گئی، مگر اس کے بعد جانشین امام اہل سنت حضرت مولا نا عبدالسلام صاحب فاروقی رائے کی اور حضرت مولا نا عبداللام صاحب فاروقی رائے کی مامل کرتا رہا۔

انہی دنوں مجھے خیال آیا کہ جس طرح میں ''شیعیت' کا شکار ہوا جا رہا تھا اسی طرح بہت سے اللہ کے بندے جو شیعہ حضرات کی صحبت میں رہتے ہوں گے اس مذہب سے ناوا تفیت کے سبب شیعہ یا نیم شیعہ ضرور بن جاتے ہوں گے، اس لیے آیات بینات اور نصیحة الشیعہ جیسی کتابوں کی اشاعت برابر ہوتی رہنا جاہیے۔ پھر جب میں نے حضرت مولانا عبدالاوّل صاحبٌ سے اس بات کا ذکر کیا کہ آیات بینات ہندوستان میں ۱۹۳۴ء کے بعد سے (جس کوایک بڑا عرصہ ہو گیا) اب تک نہیں جھیی ہے اور میں اس کی اشاعت کرانا جا ہتا ہوں تو بہت خوش ہوئے اور انہوں نے ہی مجھے اس کی فارسی عبارتوں کے ترجمہ کی طرف متوجہ کیا۔ ساتھ ہی خودتر جمہ کر دینے کی خواہش کا بھی اظہار فر مایا.....گر بدشمتی ہے میں ان دنوں کاروباری الجھنوں میں ایبا پھنسا کہ مولانا کی طرف سے بار بار اصرار کے باوجود اس کام کو انجام نہ دے سکا۔وقت گزرتا گیا اس درمیان دونوں مولانا حضرات بھی مالک حقیقی سے جاملے۔اور میں قطعی ناامید ہو چکا تھا کہ شایداب بھی اس کام کوانجام نہ دیے سکوں گا مگر اللہ تعالیٰ کو بیرکام مجھ گنہگار سے لینا منظور تھا، ابھی دوسال قبل میرے دوستوں میں ڈاکٹر حبیب فکری صاحب سابق کیکچرر عرب کلچر لکھنؤ یو نیورسٹی ومحمد یعقوب منٹو نے کچھاس انداز سے ہمت بندھائی کہ میں بالکل بے سروسامانی کے عالم میں بھی اس کام کے لیے کھڑا ہو گیا، تب مجھے ترجمہ کا دھیان آیا، اللہ تعالیٰ نے یہ سعادت مولانا عبدالسمیع قاسمی صاحب استاذ دارالمبتغین لکھنؤ کےنصیب میں لکھی تھی ، اللہ انہیں جزائے خیر دے، انہوں نے اس کام کو

المات بينات داوّل المحروب المح

به حسن وخونی بلا معاوضه انجام دیا۔

کتاب کی اشاعت کے سلسلے میں جانشین امام اہل سنت حضرت مولا نا عبدالعلیم فاروقی صاحب دام ظلہ العالی سے برابر مشاورت رہی، حضرت مولا نا پورے خلوص کے ساتھ اپنے مفید مشوروں سے مستفید فرماتے رہے اور میرے بازوئے ہمت کو سہارا دیتے رہے، اس سلسلہ میں دامے، درمے، سنخے جس طرح بھی مدد درکار ہوئی مولا نا دامت برکاتہم نے اس میں کوئی دریغ نہیں فرمایا۔

بات مخضر کرتے کرتے بھی کافی طویل ہوگئی مگراس کتاب کے قارئین کی معلومات کے چند باتوں کا بیان بہت ضروری ہے ..... حضرت مولا نا مجمد منظور نعمائی نے شیعہ مذہب کے تعارف اور امام خمینی کے عقائد و نظریات کے متعلق ایک کتاب ''ابرانی انقلاب، امام خمینی اور شیعیت' لکھی تھی جس کے صفحہ ۱۹۸ پر ''فاروقِ اعظم 'کا یوم شہادت، سب سے بڑی عید، اور شیعیت' لکھی تھی جس کے صفحہ ۱۹۸ پر ''فاروقِ اعظم کا یوم شہادت، سب سے بڑی عید، رسول خدا ملے آئی پر افتر اء کی بدترین مثال' کا عنوان قائم کر کے مجلسی کی زادالمعاد سے ایک روایت نقل کی ہے جس میں ۹ رہی الاول کو حضرت عمر فرائٹیئر کے قبل کا دن قرار دیتے ہوئے اس تاریخ کی جبرت انگیز فضیلتیں بیان کی گئی ہیں، اور روزِ قبل عمر فرائٹیئر کوشیعوں کی سب سے بڑی عید قرار دیا ہے .... شمیر کے ایک شیعہ مجتد سید مجمد ہمدانی نے '' آئینئہ ہدایت' کے نام سے معید قرار دیا ہے ۔... گئی کتاب کا جواب کھا ہے۔ یہ جواب کس پائے کا ہے اس پر شجرے کا تو یہ موقع نہیں، البتہ ان کی ایک غلط بیانی کی نشاندہی بہت ضروری ہے۔

موصوف نے کتاب کے صفحہ ۱۳۹۲ پراس روایت کا جواب لکھنے میں بڑے مکروفریب سے کام لیا ہے اور مجلسی کی کتاب میں اس روایت کے موجود ہونے نہ ہونے پرتو کوئی بحث نہیں کی ہاں ایک ایسا سفید جھوٹ ضرور بولا ہے جوشیعوں کے تقیہ باز بزرگوں کو ہی زیب دیتا ہے ۔۔۔۔۔ ہمرانی صاحب مولانا نعمانی کو مخاطب کر کے لکھتے ہیں:

''موصوف بیہ جان لیں کہ شیعہ اس روز (9 رہیج الاوّل کو) جشن ولا دت حضرت محمد طلطے الله مناتے ہیں .....'

#### المات بينات اوّل المحرك المحرك

شیعه حضرات اب خود فیصله کریں که وه ۹ رہیج الاوّل کوجشن ولادت حضرت محمد طلطے عَلیم مناتے ہیں یا عید زہرا؟ ہمدانی صاحب کو اس ضعیف العمری میں بھی اتنا بڑا جھوٹ بولتے ہوئے بالکل شرم نہیں آئی .....

کعبہ کس منہ سے جاؤ گے غالب شرم تم کو مگر نہیں ہتی

قارئین کی آگاہی کے لیے عرض کر دول کہ شیعہ حضرات آج بھی اپنی پرانی عادت کے مطابق کتابوں میں خیانت کر رہے ہیں۔ ابھی پاکستان میں قاضی نور اللہ شوستری کی مجالس المومنین کا ترجمہ مجمد حسن جعفری نے کیا ہے جسے" اکبر حسین جیوانی ٹرسٹ" نے چھا یا ہے۔ اس میں ان تمام عبارتوں کا ترجمہ عائب کر دیا ہے جن میں قاضی صاحب نے حضرت عمر وہائٹیؤ کے ساتھ حضرت ام کلثوم بنت علی وہائٹیؤ کے نکاح کا اقرار کیا ہے ۔ سساسی طرح کتاب سلیم بن قیس مالی کے اردو ترجمہ میں وہ عبارت اڑا دی گئی ہے جس میں حضرت علی وہائٹیؤ کا حضرت الوبکر وہائٹیؤ کے ہاتھ یہ بیعت کرنے کا اقرار ہے۔

بید دو تین مثالیں مجھ جیسے کم علم آ دمی کوشیعوں کی کتابوں پر سرسری نظر میں مل گئیں، اگر علماءکرام اس طرف توجہ فر مائیس تو بیسیوں مثالیس اسی قشم کی مل سکتی ہیں۔

پہلی باریہ کتاب ۱۸۷۰ء مطابق ۱۲۸۱ء ہجری میں مرزا پور سے اس وقت شائع ہوئی جب مصنف علام کاس ۳۳ سال تھا۔

دوسری بار فضائل صحابہ گا پہلا جز ۱۸۸۴ء مطابق ۱۰۳۱ھ میں مطبع مصطفائی لکھنؤ سے شائع ہوا جس کا قطعہ تاریخ مولوی مجیب اللہ مرحوم نے بیا کھا تھا۔ قطعہ از فیض طبع مہدی دین المعی عصر مطبوع شد رسالہ بے مثل و لا جواب مام کتاب و نیز سن طبع اے مجیب نام کتاب و نیز سن طبع اے مجیب آیات بینات رقم ساز با کتاب

#### 

اس کے بعد فضائل صحابہؓ کا دوسرا جز ۱۸۸۷ء مطابق ۴۰ ۱۳۰ ھیں اور دوسرا حصہ بحث فدک والا بھی ۱۸۹۸ء ۱۳۱۵ھ میں مطبع مصطفائی سے شائع ہوا۔

تیسری بارفضائل صحابہؓ کا پہلا جز جنوری ۱۹۳۴ء مطابق ۱۳۵۳ھ میں حسب فرمائش عافظ معصوم علی صاحب مرحوم یونا کیٹیڈ پرلیں لکھنؤ سے بقائے نام مصنف کے خیال سے طبع کر کے شائع کیا گیا۔

پاکستان بننے کے بعد وہاں سے بھی اس کے کئی ایڈیشن شائع ہوئے مگر ہندوستان میں عرصہ دراز سے اس کتاب کی اشاعت حق'' عرصہ دراز سے اس کتاب کی اشاعت نہیں ہوئی تھی۔اب۲ے سال بعد''ادارہ اشاعت حق'' اس کوشائع کرنے کی سعادت حاصل کررہا ہے۔

میں کتاب کی اشاعت کے سلسلہ میں ان تمام حضرات کا ممنون ہوں جنہوں نے کسی طرح اور کسی بھی سطح پر تعاون فرمایا ہے خصوصاً مولا نا انوارالحق قاسمی صاحب استاذ دارالمبتغین ککھنؤ کا شکر بیدادا کرنا اپنا فرض سمجھتا ہوں جنہوں نے شیعہ کتابوں کے حوالہ جات کی تلاش و شخصین میں بھر بور راہنمائی فرمائی ...... اللہ تعالی ان تمام مخلصین و مجبین کو جزائے خیر عطا فرمائے ،اوراس کتاب کو بھطے ہوئے لوگوں کی ہدایت کا ذریعہ بنائے۔ آمین!

خاک پائے اہل بیت وصحابہ ریخانین شخ محمد فراست کے دسمبر ۲۰۰۲ء



#### ديباچه وحالات مصنف

نواب محسن الملک کو سرسید کے رفقاء کار میں ایک امتیازی درجہ حاصل ہے۔ سرسید کے انتقال کے بعد وہی ان کے جانشین ہوئے اور انہوں نے ہی اس تحریک کو پروان چڑھایا جس کی ابتدا سرسید کے ہاتھوں ہوئی تھی۔

ان کا اصلی نام مہدی علی تھا، سلسلۂ نسب سادات بار ہہ کے مشہور خاندان سے ماتا ہے،
اس خانوادے کی ایک شاخ اٹاوہ میں جا کر مقیم ہوگئ تھی۔ مہدی علی کے والد میر ضامن علی
سیدول کے اسی خاندان کے ایک فرد تھے، اگر چہ وہ دولت دنیا سے محروم تھے، تاہم ان کا شار
شہر کے ذی عزت لوگول میں ہوتا تھا۔ مہدی علی کی والدہ کا تعلق بھی سادات کے ایک ایسے
خاندان سے تھا جس میں علم کی دولت کئی پشتول سے بطور میراث چلی آتی تھی۔ چنانچہ محسن
الملک کے نانا، مولوی محمود علی ایک متبحر عالم تھے، پہلے وہ صدر الصدوری کے عہدے پر فائز
رہے، پھرریاست ٹونک میں منصب وزارت عطا ہوا۔

اسی غریب گرعلمی خاندان میں نواب محسن الملک سید مہدی علی پیدا ہوئے۔ان کی ولادت ۱۸۳۷ء ۱۸۳۷ھ کو بمقام اٹاوہ ہوئی۔ جب کچھ بڑے ہوئے تو پڑھنے کے لیے کمتب میں بھا دیے ،شروع میں دین تعلیم حاصل کی لیکن اپنی غیر معمولی ذہانت ، محنت اور توجہ سے بہت جلد اس قدر استعداد بہم پہنچالی کہ بڑے بڑے علماء وفضلاء کے حلقہ درس میں شریک ہونے گئے، اور سترہ اٹھارہ سال کی عمر میں علوم متداولہ کی شکیل کر لی۔ ایک طرف فارسی زبان اور ادب میں درجہ امتیاز حاصل کیا دوسری جانب عربی ،اوب، حدیث اور تفسیر میں سند فراغ حاصل کر لی۔انگریزی کی تعلیم با قاعدہ نہیں ہوئی لیکن اپنی توجہ اور مشق و مزاولت سے اتن سکھ کی کہ پانیراخبار خود بھھنے گئے۔

#### المرات الله المرات المرات الله المرات الله المرات الله المرات الله المرات الله المرات الم المرات الم

ابھی ان کی عمر بمشکل اٹھارہ سال کی ہوگی کہ حصول معاش میں باپ کا ہاتھ بٹانے کے لیے سرکاری ملازمت اختیار کر لی، دس روپے ماہوار پرایک دفتر میں کلرک ہو گئے۔لیکن اپنی محنت، قابلیت اور سوجھ بوجھ کی بنا پر تھوڑے ہی عرصے میں اہلمد ی، سر رشتہ داری اور شخصیل داری کے مدارج طے کرتے ہوئے ڈپٹی کلکٹری کے معزز عہدے پر فائز ہو گئے اور اپنے فرائض کو اس خوبی وخوش اسلوبی سے انجام دیا کہ حکومت کے اعلیٰ عہد بداران اور افسران بھی عزت کی نظر سے دیکھنے گئے۔ یہی نہیں بلکہ حکومت کی جانب سے خلعت عطا ہوا اور کلکٹر نے ان کی تعریف میں بیالفاظ لکھے:

''میں دعوے سے کہ سکتا ہوں کہ مہدی علی سے زیادہ ذبین ،مستعد اور ایمان دار صوبہ مما لک مغربی وشالی (یوبی) میں کوئی نہیں ہے۔''

ان کی اعلیٰ کارکردگی اور قابلیت کی شہرت اس قدر ہوئی کہ سرسالار جنگ نے ان کواپنے یہاں ایک اعلیٰ عہدہ پیش کیا، چنانچہ وہ ۱۸۵ء میں بارہ سورو پے ماہانہ کے مشاہرہ پر حیدر آباد دکن چلے گئے، وہاں انہوں نے مال اور محاسبی میں نمایاں کامیابی حاصل کی۔ بندوبست مال گزاری کے متعلق مشہور ہے:

''مہدی علی نے دکن میں وہ کام کیا جو شہنشاہِ اکبر کے عہد میں ہندوستان کے اندر ٹو ڈرمل نے اور مما لک مغربی وشالی میں لیفٹینٹ گورنر مسٹر ٹامسن نے کیا تھا، اندر ٹو ڈرمل نے اور مما لک مغربی وشالی میں لیفٹینٹ گورنر مسٹر ٹامسن نے کیا تھا، ان کے حسن انتظام سے ایک طرف حکومت مالا مال ہوگئی دوسری طرف رعایا خوشحال اور مطمئن دکھائی دیئے گئی۔''

ان کی خدمات کا اعتراف اس طرح کیا گیا که ۱۵۸۱ء میں وہ ربو نیوسیکرٹری اور۱۸۸۹ء میں فنانشل و لپیٹیکل سیکرٹری بنا دیے گئے اور سر کار نظام سے انہیں محسن الدولہ محسن الملک، منیر نواز جنگ کے خطابات عطا ہوئے۔ تین ہزار روپے ماہانہ تخواہ مقرر ہوئی۔ اسی زمانہ میں انگستان کا سفر کیا اور وزیراعظم گلیڈ مسٹن سے ملاقات کی۔۱۸۹۳ء میں ان کے خلاف سازشیں ہوئیں جس کی وجہ سے کبیدہ خاطر ہو کر وہ اپنے عہدے سے علیحدہ ہو گئے اور آٹھ سورو پیپ

المرابع المرابع

ماہوار پنش کے کرعلی گڑھ چلے آئے، وہاں سرسید مرحوم سے مل کر قومی خدمت اور کا کی کے ۔اس انتظام میں لگ گئے ، ۱۸۹۸ء میں سرسید کا انتقال ہو گیا اور کا لیج کے سیرٹری بنا دیے گئے ۔اس منصب پر رہ کر انہوں نے نہایت تندہی اور جان فشانی سے کام کیا اور مسلمانوں کی فلاح و بہود کے لیے برابر کوشاں رہے ۔ ان کے دور میں اردو، ہندی کے جھگڑ نے نبھی شدت بہود کے لیے برابر کوشاں رہے ۔ ان کے دور میں اردو، ہندی کے جھگڑ نے نبھی شدت اختیار کرلی، انہوں نے کھل کر اردو کی حمایت کی ۔ ان ہی کے زمانہ میں ہنر میجسٹی امیر حبیب اللہ ۲۹۱ء میں ہنروستان آئے، علی گڑھ کا لیج میں ان کا شاندار استقبال ہوا، امیر یہاں کے انتظامات سے بے حد متاثر ہوئے، بیس ہزار روپے کا عطیہ کا لیج کو مرحمت فرمایا اور پچھ سالانہ امداد بھی مقرر کردی ۔

غرض محسن الملک مرحوم کے زمانہ میں ایم، اے، او کالج کو مالی استحکام نصیب ہوا اور اس کی مرکزیت اور وقعت وعظمت قائم ہوگئی، مسلمانوں کو سیاسی حقوق ملے اور ان کی پوپٹیکل حیثیت کوشلیم کرلیا گیا۔

لیکن قوم کواس منزل تک پہنچانے میں محسن الملک کو جومخت اور جدوجہد کرنا پڑی اس نے ان کی صحت کو بری طرح متاثر اور کھو کھلا کر دیا۔ وہ مختلف امراض میں مبتلا ہو گئے ، ذیا بیطس کی شکایت بہت بڑھ گئی ، اسی حالت میں شملہ گئے اور وہاں مسلمانوں کے حقوق کی توسیع کے لیے کوششیں کرنے لگے۔ وائسرائے اور دیگر حکام سے ملاقاتیں کیں ، سمبر ک ۱۹ء میں شملہ گئے تھے کہ اکتوبر میں مرض کا شدید حملہ ہوا اور وائسرائے نے اپنے خاص معالج کو علاج کے لیے مامور کیا لیکن مرض الموت کا علاج کس سے ہوا ، آخر ساعت موعود آپینچی اور ۸ رمضان المبارک ۱۳۵ سے موا بی حقیق سے جا ملے۔ کئی لوگوں نے تاریخ المبارک ۱۳۵ سے مادے نکالے ، پرقطعہ تاریخ بہت پیند کیا گیا:

محسن الملک آه ز دنیا برفت خلق شد از رحلتش اندوه گیس

#### 

21774

محسن الملک مرحوم نے ایک غریب گھرانے میں آنکھ کھولی تھی، اسی لیے نہایت کم عمری میں ملازمت کرنے پر مجبور ہو گئے، لیکن قدرت نے ان کو جو ذہانت اور فطانت کی دولت عطا فر مائی تھی اس کی بدولت انہوں نے بہت جلد ایک مقام حاصل کر لیا، اللہ تعالیٰ نے انہیں تو قع سے زیادہ دولت دی، مسندعزت پر بٹھایا، خطابات سے نوازا اور لوگوں کے دلوں میں ان کی محبت جاگزیں کی۔وہ نیکی،محبت اورانسانی ہمدردی کا ایک پیکر تھے،قومی خدمت کوانہوں نے ا بنی زندگی کا نصب العین قرار دیے لیا تھا، ان میں غروراور بڑائی نام کی کوئی چیز عمر بھر پیدانہیں ہوئی۔ ویسے تو ہر شخص سے ہی ان کا سلوک ہدردانہ اور مخلصانہ تھالیکن اینے ہم وطنوں کے ساتھ وہ خصوصیت سے نہایت بے تکلفی ، اخلاص اور محبت کا برتاؤ کرتے تھے اور ان کی مدد کرنا وہ اینا فرض سمجھتے تھے۔ان کی آمد نی کا بیشتر حصہ غریبوں،مسکینوں، نتیموں اور بیواؤں کی امداد میں صرف ہوتا تھا۔ انہوں نے بہت سے لوگوں کے وظیفے مقرر کررکھے تھے کیکن یہ وظیفے اس طرح دیے جاتے تھے کہ دینے اور لینے والے کے سواکسی کو کا نوں کان خبر نہ ہوتی تھی ، چنانچہ جب تک ان کا قیام حیدر آباد میں رہا اس وقت تک کسی کو بھی معلوم نہ ہوسکا کہ ان کے بہاں مستحقین کی امداد کی بھی کوئی مدہے لیکن جب ملازمت سے سبکدوش ہو کر وہاں سے رخصت ہونے لگے اور امداد یانے والوں میں شور و ماتم بریا ہوا تو پیتہ چلا کہ ان کے خوان کرم سے کتنے لوگ فیض باب ہورہے تھے۔

جب انہوں نے متنقلاً علی گڑھ میں سکونت اختیار کر لی تو ان کی آمدنی بہت تھوڑی رہ گئی، لیکن اس کے باوجود انہوں نے اپنے ہاتھ کوسکیڑانہیں بلکہ دادودہش کا سلسلہ اس وقت بھی جاری رہااوران کے انتقال کے بعد ہی منقطع ہوا۔

جن لوگوں سے ان کا واسطہ رہا وہ سب ہی ان کے اوصاف حمیدہ اور خصائل بیندیدہ

#### ا يات بينات داوّل المحكور المح

کے مداح و معترف تھے، جو ان سے جتنا زیادہ قریب تھا اتنا ہی زیادہ اس کو ان کی خوبیوں کا اعتراف تھا، ان کے شاکل و خصاکل کا آئینہ اس قدر شفاف تھا کہ اس پر ان کے خالفین تک کو بھی کوئی داغ دھبہ نظر نہ آتا تھا، چنا نچہ حیدر آباد کے قیام کے دوران نواب سرور جنگ نے ان کی کھل کر مخالفت کی لیکن انہوں نے بھی اپنی تصنیف" مائی لائف" میں ان کے لیے یہ الفاظ تحریر کیے ہیں:

''وہ مہر بان تھے، ان میں خود اعتمادی تھی ، ان کی زبان شیریں اور بااثر تھی ، وہ ہر ایک کے ساتھ نیکی کرنے کو آمادہ تھے، ان کے ماتحت ان کی وفات تک ان کے وفا داررہے۔''

اردوشاعروں کے متعلق مشہور ہے اور اس بات میں بڑی حد تک صدافت ہے کہ وہ انعام واکرام کی لالچ میں امراء اور فرمانرواؤں کی تعریف کرتے ہیں لیکن اس میں کہیں کہیں کہیں استثناء بھی ہے۔ داغ دہلوی کو حیدر آباد میں ہر طرح کا اعز از نصیب تھا اور نواب محسن الملک مرحوم سے ان کی کوئی غرض وابستہ نہیں تھی لیکن ان کے اوصاف حمیدہ نے ان کو یہ کہنے پر مجبور کردیا:

مہدی کو اگر خیر زماں کہتے ہیں یا محسن ملک ان کو یہاں کہتے ہیں یا محسن ملک ان کو یہاں کہتے ہیں زیبا ہے کہیں محسن عالم اے داغ جو چاہیے کہنا وہ کہاں کہتے ہیں جو چاہیے کہنا وہ کہاں کہتے ہیں

ایک اور قطعه کامضمون ہے:

اس خیر کا انسال کوئی ہو تو سہی ذی مرتبہ ذی شال کوئی ہو تو سہی ہر شخص کی ملحوظ ہے خاطر داری یوں دل کا نگہبال کوئی ہو تو سہی

#### المركزية بينات ماوّل كالمركزية المركزية المركزية المركزية المركزية المركزية المركزية المركزية المركزية المركزية

اس تعریف کو بےلوث ہی کہا جائے گا اوران الفاظ کوشاعر کے دلی جذبات کا اظہار ہی خیال فرمائیں گے۔

محسن الملک کی قومی خدمات بھی بے غرض و بے ریاتھیں، وہ قومی ترقی کے لیے بے چین رہتے تھے اور انہوں نے اپنی حیات مستعار کا بیشتر حصہ قوم کوتر قی دینے میں صرف کیا، چنانچہ شملہ میں جب آپ مرض الموت میں مبتلا ہوئے تو اس وقت بھی وہ قوم کوصلاح و فلاح ہی کے کام میں گئے ہوئے تھے، وہ مسلمانوں کے حقوق کی توسیع کی کوششیں کر رہے تھے، اس سلسلہ میں وائسرائے اور دیگر اعلیٰ احکام سے ملاقاتیں کیں، ان کے دل میں قوم کے سوز و بہود کی جوگئ تھی وہ دوسروں کو بھی متاثر کیے بغیر نہ رہی۔

تعلیم ملی کا بھی انہیں بورا خیال تھا،خود انہوں نے بنیادی طور پر قدیم تعلیم حاصل کی تھی، دینی اور مذہبی تعلیم سے ان کی تعلیمی زندگی کا آغاز ہوا تھا، لہذا وہ قوم کے تمام نونہالوں کے لیے بھی ضروری سبھتے تھے کہ ان کو دینی تعلیم بچپین ہی میں دینی چاہیے کیونکہ اس وقت دل و د ماغ پر جواثرات مرتب ہو جاتے ہیں وہ پوری زندگی قائم رہتے ہیں، وہ آج کل کے روشن خیالوں کی طرح اس کوتضیع اوقات نہیں سمجھتے تھے بلکہ ان کا خیال تھا کہ زندگی کو صحیح خطوط پر چلانے اور اس میں توازن قائم رکھنے کے لیے یہی بہترین طریقہ کار ہے، لیکن اس کا بیہ مطلب ہر گزنہیں کہ وہ جدیدعلوم کو بے کاراور غیرضروری سمجھتے تھے،ان کی زندگی کا بیشتر حصہ ایم، اے، او کالج کے انتظامات میں صرف ہوا جہاں بنیا دی طور پر جدیدعلوم ہی کی تعلیم ہوتی تھی اورجس سے فارغ ہونے کے بعد مسلمان نو جوان کا رزارِ حیات میں داخل ہوتے تھے۔ اگر چہ نواب محسن الملک نے علوم متداولہ کی تکمیل کے فوراً بعد ہی ایک دفتر میں ملازمت کر لی اور نوعمری میں ہی فکر معاش میں لگ گئے کیکن علم سے انہوں نے خود کو اس وقت بھی وابستہ رکھا۔ کتب بنی کا جو چسکا انہیں اوائل عمر میں پڑ گیا تھا، وہ مرتے دم تک قائم رہا، انہوں نے اس قدرمطالعہ کیا کہ اپنے معاصرین میں ان کاعلمی تفوق تسلیم کرلیا گیا، ان کی تحریریں ان کی وسیع معلومات یر دلالت کرتی ہیں۔ انہوں نے '' تہذیب الاخلاق' کے لیے جومضامین

#### 

لکھے ان کے مواد اور طرز استدلال سے ان کے علمی تبحر کا اندازہ ہوتا ہے۔ انہیں دینی علوم سے خاص شغف رہا اور اس دائرہ میں بھی انہوں نے اپنے آپ کو محدود نہیں رکھا بلکہ اپنے مراح ساتھ ساتھ دیگر مذاہب کا بھی نہایت گہرا مطالعہ کیا، چنانچہ شمس العلماء مولوی ذکاء اللہ نے ان کے بارے میں لکھا ہے:

''یہ صفت مولوی مہدی علی میں تھی کہ وہ حقیقت میں مذہبی عالم تھا، وہ فقط مسلمانوں کے شیعہ اور سنی وغیرہ فرقوں کے مذہب ہی سے خوب واقف نہ تھا بلکہ وہ دنیا کے تمام مذاہب کے حقائق سے آگاہ تھا، اس نے دنیا کے مذاہب کا علم حاصل کرنے کے لیے اپنا بہت سا وقت انگریزی کتابوں کے مطالعہ میں خرچ کیا تھا اور بعض کتابوں کے حرانے میں اپنا روپیہ بھی صرف کیا تھا، دنیا کے تمام مذاہب کی تاریخ اس کے ذہن میں ایسی موجود تھی جیسی کہ اپنے مذہب کی، تمام مذاہب کی تاریخ اس کے ذہن میں ایسی موجود تھی جیسی کہ اپنے مذہب کی، تمام تعصّبات اور تو ہمات کو قرآن اور حدیث اور علماء کے اقوال سے استدلال کے دور کرنے کی کوشش کرتا تھا۔''

مختلف مذاہب کے اسی گہرے مطالعہ کا نتیجہ بیہ ہوا کہ انہوں نے بائیس سال کی عمر میں شیعہ مذہب ترک کر دیا اور ایک راسخ العقیدہ سنی مسلمان ہو گئے، آیات بینات کے ابتدائیہ میں لکھتے ہیں:

".....میں اپنے خدائے بزرگ و برتر کا ہزار ہزارشکر کرتا ہوں کہ میں ان چند آ دمیوں میں سے ہوں جنہوں نے اپنی نجات کی امید پر دونوں مذاہب کے اصول پر انصاف سے غور کیا اور مذہب اہل سنت کومطابق کلام اللی کے پاکراور مذہب امامیہ کو اس کے خالف د کیے کر اپنے آ بائی دین کو چھوڑ نے اور تمام کنبے قبیلے سے جدا ہونے میں کچھ کسی کا لحاظ و خیال نہیں کیا اور امامیہ مذہب کو جو مصرع " برعکس نہند نام زنگی کا فور' کے مخالف عقائد ائمہ کرام کے ہے چھوڑ کر سچا

المات بينات داوّل المحاول المح

مذهب الل سنت و جماعت اختیار کیا۔'

نواب محسن الملک نے تصنیفی کام کی ابتدا بھی شروع ملازمت کے وقت کر دی تھی، آپ کی پہلی تصنیف رسالہ''میلا دشریف'' ہے جو ۱۸۱۰ء میں چھپا تھا۔ تخصیل داری کے زمانہ میں قانون سے متعلق دو کتابیں کھیں ایک''قانونِ مال''اور دوسری'' قانونِ فوج داری'۔

حیدر آباد کی ملازمت سے سبدوشی کے بعد انہوں نے سرسید کے رسالہ "تہذیب الاخلاق" میں مستقل مضمون نگار کی حیثیت سے لکھنا شروع کیا، اس رسالہ میں ان کے جو مضامین شائع ہوئے، وہ مذہبی اور تاریخی حیثیت کے حامل ہونے کے ساتھ ساتھ ان کی وسیع النظری اور تبحر علمی پر دلالت کرتے ہیں۔ رام بابوسکسینہ ان مضامین کے بارے میں رقم طراز بین .

''تہذیب الاخلاق میں اکثر بیش بہا مضامین انہی کے قلم سے ہیں جوایک مذہبی اور تاریخی حیثیت رکھتے ہیں اور جن کی غرض اصلی صرف یہ ہے کہ زمانۂ حال کے مسلمان جو نکبت و ہلاکت کے گڑھے میں پڑے ہوئے ہیں اپنے بزرگانِ سلف کے قدم بہ قدم اور اپنے آپ کو ہر حیثیت میں، یعنی تعلیم واخلاق و سیاست کے اعتبار سے کامیاب بنائیں، اس میں کوئی شک نہیں کہ یہ تمام مضامین ان کے تبحر علمی، وسیع النظری اور انصاف پیندی کے شاہد عدل ہیں۔'

ان مضامین کے علاوہ ان کی مستقل تصانیف آیات بینات، کتاب المحیط والسوق، تقلید اور عمل بالحدیث اور مجموعہ تقاریر شاکع ہوئیں۔ان سب میں آیاتِ بینات کو فوقیت حاصل ہے، بلکہ سے بوچھئے تو مصنف کی حیثیت سے وہ اسی کی وجہ سے زیادہ مشہور ہوئے، آیات بینات کی تصنیف کی ضرورت کیوں بیش آئی! اس کی داستان خود مصنف کی زبانِ قلم سے سنیے وہ لکھتے ہیں:

''چونکہ میرے عزیز وقریب اور بھائی سجینیج اکثر اپنے قدیم مذہب (شیعہ) پر ہیں اور مجھے گمراہ جانتے ہیں، اس لیے میں ان پر ان دلائل عقلیہ کو ظاہر کرتا

#### المرات بينات داوّل المحال المح

ہوں جنہوں نے میرے دل کو ان کے مذہب سے متنفر کیا، اور ان شواہ نقلی کو بیان کرتا ہوں جن کے سبب سے میں نے مذہب اہل سنت و جماعت کو اچھا جان کر اختیار کیا۔ اسی واسطے میں بے رسالہ اہل سنت و جماعت کی خوبیوں میں لکھتا ہوں، خدا کرے کہ میرے اور بھائی اس کونظر انصاف سے دیکھیں اور اپنے باطل عقیدوں کوچھوڑیں، اللّٰھہ آمین۔''

سنا ہے کہ نواب محسن الملک مرحوم نے جب اپنا آبائی مذہب جھوڑ کر مذہب اہل سنت و الجماعت اختیار کرلیا تو لوگوں میں بڑی چہ میگوئیاں ہوئیں۔بعض حضرات نے ان کے اعزاء سے تبدیلی عقائد کا سبب دریافت کیا جس کے جواب میں ان کو بتایا گیا:

''خود مہدی علی کی مذہبی معلومات محدود اور ناقص تھیں، اس لیے ان کے بعض ملنے والوں نے بہکا سکھا کرانہیں اپنی راہ پر لگا لیا۔''

یہ بات محسن الملک مرحوم کو بھی معلوم ہوئی، انہیں اپنی صفائی پیش کرنے کے لیے یہ کتاب کھنی پڑی کرنے کے لیے یہ کتاب کھنی پڑی، اس میں انہوں نے پوری طرح بتا دیا کہ'' میں نے ناقص معلومات کی بنا پر مذاہب کے گہرے مطالعہ نے مجھے اس اقدام پر مجبور کیا ہے۔'' مذہب تبدیل نہیں کیا بلکہ مٰداہب کے گہرے مطالعہ نے مجھے اس اقدام پر مجبور کیا ہے۔''

آیات بینات کا منظر عام پر آنا تھا کہ ایک شورش برپا ہوگئ، چونکہ اس میں انہوں نے بہت سے شکوک و شبہات کا اظہار کیا تھا اور شیعہ فد جب پر بہت سے اعتراضات کیے تھے، اس لیے فریق مخالف کی جانب سے جواب دیا جانا ضروری سمجھا گیا، ان کے ایک عزیز نے جواب میں ایک کتاب کسی جو دو ضخیم جلدوں پر مشمل تھی، آیات بینات کے وزن پر اس کا نام آیات محکمات رکھا گیا۔ لیکن سے پوچھئے تو اس کتاب کی ضخامت کو غیر ضروری تفصیلات اور ضرورت سے زیادہ جلی خط سے بڑھایا گیا تھا، ایک صفحہ پر قال کے عنوان سے اعتراض ہے اور دوسر ہے شخہ پر اس کا جواب، پھر جواب کے طور پر وہی گھسی پٹی روایات دہرا دی گئی ہیں جن کورد کیا جا چکا تھا، دونوں کتابوں کے طرز بیان اور طریقہ استدلال کو ملاکر دیکھ لیا جائے تو اسیا معلوم ہوگا کہ'' آیات محکمات' کولکھ کر اس کے مصنف نے گویا منہ چڑایا ہے۔

جہاں تک آیات بینات کا تعلق ہے تخد اثناعشریہ کے بعد اپنی نوعیت اور شان کی یہ ایک منفر دتھنیف ہے، تخد میں فرقۂ اثناعشریہ اور دیگر شیعہ فرقوں کے بارے میں کثیر معلومات کیجا کر دی گئی ہیں جو یقیناً قیمتی ہیں، لیکن اس کتاب کا انداز بیانیہ ہے، اس کے مقابلہ میں ''آیات بینات' کا انداز مناظرانہ ہے۔ یہ نقش ایک الیی ہستی کے موقلم نے تیار کیا ہے جو کتام جز کیات و تفصیلات اور باریکیوں سے واقف تھی اور جس نے دونوں مذاہب کا عمیق مطالعہ کر کے شیعہ مذہب کی خامیوں اور کوتا ہیوں کو اچھی طرح سمجھ لیا تھا۔ اس کتاب میں بعض وہ معلومات فراہم کی گئی ہیں جن سے عام طور پرلوگوں کو واقفیت نہیں تھی، مثلاً:''طینت' کا مسئلہ۔ کا فی پڑھے لکھے لوگ بھی اس عقیدہ کا تصور نہیں کر سکتے تھے جو اس مسئلہ سے وابستہ ہے۔ حسن الملک نے عام آدمیوں کو نہ صرف اس سے روشناس کرایا بلکہ اس کے علاوہ اور بھی متعدد بچائیات وطلسمات ہیں جن کواس کتاب نے بے نقاب کیا ہے۔

کتاب کا اندازِ بیان نہایت دل کش ہے، اس میں سنجیدگی، وقار اور اثر و تا نیر ہر جگہ دکھائی دیتی ہے۔ ہر بات کی تائید یا تر دید میں کئی کئی دلیلیں پیش کی گئی ہیں اور وہ سب ہی قوی ہیں۔ کتاب کا موضوع اگر چہ مذہبی مسائل ہے لیکن لہجہ یا عبارت میں کہیں بھی بیوست کی جھلک دکھائی نہیں دیتی بلکہ بعض جگہ مصنف نے مزاحیہ اور ظریفانہ اندازاختیار کر کے زبان کے حسن کواور بھی نکھار دیا ہے۔

یہ کتاب مناظرہ کرنے والوں کے لیے تو ایک قیمتی تخفہ ہے ہی، ان کے علاوہ دوسرے لوگوں کے لیے بھی ایک قابل مطالعہ کتاب ہے۔ ہر شخص کے واسطے ضروری ہے کہ وہ اپنے ایمان کو تازہ اور عقائد کو مضبوط کرنے کے لیے یہ کتاب نہایت توجہ سے پڑھے۔اگر ایسا کیا گیا تو یقین ہے کہ راہ راست سے بھٹکنے کے امکانات بہت کم ہوجائیں گے۔

بشكربير

جناب ثناءالله صديقي \_ كراچي

#### ديباجه ازمصنف

اَلْحَمْدُلِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ وَالصَّلُوةُ وَالسَّلامُ عَلَىٰ نَبِيَّهِ وَحَبِيبِهِ سَيِّدِ الْعُلَمِيْنَ وَالصَّلُوةُ وَالسَّلامُ عَلَىٰ نَبِيَّهِ وَحَبِيبِهِ سَيِّدِ الْمُرْسَلِيْنَ مُحَمَّدٍ وَّالِهِ وَاصْحَابِهِ وَازْ وَاجِهِ وَاُمَّتِهِ اَجْمَعِيْنَ.

بعد حمد وصلوۃ کے جاننا جاہیے کہ خدائے عزوجل نے ہماری مدایت کے واسطے اپنامحبوب پنجمبر مجیجا اور اپنا خاص کلام اس برنازل کیا اور رہنمائی کا چراغ اس کے ہاتھ میں دیا اور اپنی کمال مہربانی سے شرک اور کفر کی تاریکی سے نکال کر ہمارے دلوں کونو رِ ایمان سے روشن کیا۔ پس ایمان اور اسلام اس کی ایک ایسی نعمت ہیں کہ ہم اس کا شکریہ ادانہیں کر سکتے، کیکن شیطان نے ایمان کے بعد اکثر مسلمانوں کو بہکایا اور ان کے دلوں کو باطل عقیدوں سے پھر تاریک کر دیا اورمسلمانوں میں ایسا تفرقہ ڈال دیا کہ بہتر فرقے گمراہ ہو گئے جن کی نسبت ہمارے رسول طلطے آیا ہے بہلے ہی سے خبر دی تھی۔ پس ہم لوگوں کو فقط اسلام کے نام برخوش ہونا اور صرف تو حید و نبوت کے اقرار پر اپنے آپ کو ناجی سمجھنا نہ جا ہیے بلکہ ہرعقیدے کی شخفیق کرنا اور ہراعتقادی مسئلے کو کتاب اللہ اور کتاب الرسول سے نطبیق دینا ضروری ہے، اور یہ ممکن نہیں ہے کہ جو شخص اینے سیجے اور صاف دل سے صرف اپنی نجات کی امید پر خدا کی کتاب کو دیکھے اور تعصب اور عنا د کو دخل نہ دے وہ حق اور باطل میں تمیز نہ کر سکے اور ایسے حق کے طالب کو خدا گمراہی میں بڑا رکھے، ہاں جو کوئی پہلے ہی سے سچائی کا طالب نہ ہواور مذہبی تعصب میں گرفتار ہو اور سوائے مجادلے اور مکابرے کے اسے اور کچھ منظور نہ ہو اور اپنے آبائی دین و مذہب کوتقلیداً سے جانتا اور ﴿إِنَّا وَجَنْنَا آبَائَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَّإِنَّا عَلَى آثَارِ همُه مُـقَتَـُكُونَ﴾ کہتا ہو بے شک اپنی گمراہی میں پڑارہے گا اوراینے دل کو باطل عقیدوں سے بھی یاک وصاف نه کر سکے گا۔

#### المركزية بينات اوّل المركزية ا

بعداس تمہید کے بندہ گنہ گار مہدی علی بن سید ضامن علی غفراللہ ذنو بہ اپنے بھائیوں کی خدمت میں التماس کرتا ہے کہ منجملہ مذاہب مخلفہ مسلمانوں کے دو مذاہب زیادہ جاری ہیں، ایک اہل سنت والجماعت دوسرا امامیہ۔ دونوں اپنے مذہب کوحق اور دوسرے مذہب کو باطل کہتے ہیں اور اپنے آپ کو ناجی اور دوسرے کو ناری سجھتے ہیں۔ ہزاروں کتابیں تالیف ہو گئیں اور صد ہارسالے تحریر ہوئے مگر یہ جھگڑا اب تک طے نہ ہوا، جس کا جوعقیدہ تھا وہ اس پر قائم رہا۔ بہت کم ایسے ہیں جنہوں نے حق پر نظر کرکے اپنے آبائی دین کوچھوڑا ہو، دوسرے مذہب کو صرف اپنی نجات کے لیے اختیار کیا ہولیکن میں اپنے خدائے عزوجل کا ہزار ہزار شکر کرتا ہوں کہ میں ان چند آ دمیوں میں سے ہوں جنہوں نے اپنی نجات کی امید پر دونوں مذہب موں کہ میں ان چند آ دمیوں میں سے ہوں جنہوں نے اپنی نجات کی امید پر دونوں مذہب کے اصول پر انصاف سے غور کیا اور مذہب اہل سنت کو کلام اللی کے مطابق پا کر اور مذہب امامیہ کواس کے مخالف د کیے کر اپنے آبائی دین کوچھوڑ نے میں تمام کنے قبیلے سے جدا ہونے میں کی خیال ولیا ظنہیں کیا اور امامیہ مذہب کو جو بھو ائے مصرع:

برعکس نام نهند زنگی کافور

کے مخالف عقائد ائمہ کرام کے ہے چھوڑ کرسچا فدہب اہل سنت و جماعت کا اختیار کیا، چونکہ میرے عزیز وا قارب اور بھائی بھتیجا کثر اپنے قدیم فدہب پر ہیں اور مجھے گراہ جانے ہیں اس لیے میں ان پر ان دلائل عقلیہ کو ظاہر کرتا ہوں جنہوں نے میرے دل کو ان کے فدہب سے متنفر کیا اور ان شواہد نقلیہ کو بیان کرتا ہوں جن کے سبب سے میں نے فدہب اہل سنت و جماعت کو اچھا جان کر اختیار کیا، اسی واسطے میں یہ رسالہ اہل سنت و الجماعت کے فدہب کی خوبیوں میں لکھتا ہوں، خدا کرے کہ میرے اور بھائی اس کونظر انصاف سے دیکھیں اور این باطل عقیدوں کو چھوڑ دیں۔ اکٹھ ہم ایمین .

#### ایت بینات اوّل کی وی کارگری کی کارگری کی کارگری کارگری کی کارگری کارگری کی کارگری کارگری کارگری کارگری کی کارگری کی کارگری کی کارگری کی کارگری کار

#### تمهيد

یہ سب پر ظاہر ہے کہ دونوں مذاہب کا اصل اختلافی مسکہ معاملہ صحابہ کرام ویخی انتہا ہیں کا ہے۔ اہل سنت ان کو اچھا جانتے ہیں اور شیعہ ان کو براسیجھتے ہیں، بلکہ جس طرح پر اہل سنت ان کو تمام امت سے مرتبہ میں اعلی و افضل اور ایمان اور اسلام میں سب سے بہتر اور کامل جانتے ہیں اسی طرح پر شیعہ ان کو سب سے زیادہ تر برا اور خراب حتی کہ مرتد اور کافر کہتے ہیں۔ پس در حقیقت یہی ایک مسکلہ ایسا ہے جس پر ان دونوں مذاہب کی حقیقت اور بطلان کا مدار ہے۔ یعنی اگر موافق اصول مذہب اہل سنت کے صحابہ رفتی انتہ کا ایمان اور اسلام میں کامل ہونا اور مرتے دم تک ان کا اس پر ثابت قدم رہنا ثابت ہوگیا تو بلا شبہ سنیوں کا مذہب خق اور شیعوں کا مذہب باطل، اور اگر برخلاف اس کے ان کا کافر اور مرتد ہونا (نعوذ باللہ من کو الکہ) معلوم ہوا تو شیعوں کا مذہب سیجا اور سنیوں کا مذہب جھوٹا ہے ۔۔۔۔۔اس واسطے ہم اوّل محابہ رفتی اللہ میں کرتے ہیں، پھر خلافت راشدہ کو ثابت کریں گے، پھر مطاعن کا جواب جوصحابہ رفتی اللہ ہم کی نسبت امامیہ کرتے ہیں، دیں گے۔

#### ا يات بينات داوّل كالمكارك المكارك الم

## دلال عقلی صحابہ رضی اللہ م

#### ىما كىل چىلى دىل:

یہ بات سب جانتے ہیں کہ جب پیغمبر خداطشی ایم کوخدانے عرب میں مبعوث کیا اور َ مَهُ معظّمه میں اوّل اوّل حضرت مُ کو اظهارِ نبوت کا حکم دیا تو اس وفت میں سب لوگ کا فر اور مشرک تھے، اور آپ کے عزیز وقارب، رشتہ دار اور بھائی بنداس خبر کو سنتے ہی آپ طلطے عَلَیْم کے دشمن ہو گئے تھے اور آپ کی تکذیب کرتے تھے۔ کوئی مجنون کہنا تھا تو کوئی دیوانہ بتلا تا تھا۔ (نعوذ باللّٰدمن ذالک) اور جمے برس تک باوجود دعوت اور اظہار معجزات کے صرف چند آ دمی جو حالیس سے کم تھے مسلمان ہوئے، مگر جھ برس کے بعد کسی قدر مسلمانوں کی جماعت ہوگئی اوراسلام کی دعوت عام اعلانیہ ہونے لگی اور ارکانِ دین کوحضرت نے علٰی رؤس الاشهاد ظاہر کرنا شروع کیا، تب اہل مکہ نے یہاں تک تکلیف اور ایذا دینی شروع کی کہ آخر مکہ چھوڑنا اور مدینہ کو ہجرت کرنا پڑا اور اس کے بعد آ ہستہ آ ہستہ دین اسلام کی ترقی شروع ہوئی اور پھراس قدر جلد اسلام پھیلا کہ چند سال کے عرصہ میں سیکٹروں سے ہزاروں کی اور ہزاروں سے لاکھوں کی نوبت آگئی،اور جماعت کی جماعت اورفوج کی فوج خدا کے دین میں داخل ہوگئی۔ پس غور کرنے کا مقام ہے کہ جن لوگوں نے ابتدائے دعوت میں اسلام قبول کیا اور سب سے پہلے پینمبر طلقی آئے کہنے کو سیج جانا اور اوّل ہی اوّل آپ کی نبوت کی تصدیق اور بلا توقف، بلا تامل کلمه شهادت پڑھا اور بغیر صلاح اورمشورے اپنے عزیزوں اور رشتہ داروں کے اپنے قدیمی دین کو چھوڑ دیا اور اپنے بھائی بندوں سے علیحدہ ہو کر اوّل ہی اوّل آپ طلطے عَلَیْم کا دامن رحمت بکڑا اور اپنے دوست آشناؤں سے مخالفت کر کے اطاعت نبوی طلنے علیم کا بوجھ اپنی گردن پررکھا تو ایسےلوگوں کے اسلام کا جوایسے نازک وفت میں اپنے باپ دادا کے دین

#### اَيْتِ بِينات اوّل المحروب الله المحروب الله المحروب الله المحروب الله المحروب المحروب

کو چھوڑ کر نئے دین میں آئے کوئی نہایت قوی سبب ہوگا۔ ورنہ بیہ بات سب جانتے ہیں کہ اینے قدیمی دین کو چھوڑ نا اور نیا دین اختیار کرنا نہایت ہی مشکل ہوتا ہے اور اپنے عیش وآ رام کا ترک کرنا اورمصیبت وایذا میں پڑنا اور تکلیفیں اٹھانا بلاکسی خاص سبب کے کسی کو گوارہ نہیں ہوتا۔ پس اگر ہم ان اسباب کو سوچیں جن سے اوّل اوّل صحابہ رعی اللہ ہے اسلام قبول کیا تو صرف دوسبب معلوم ہوتے ہیں، یا دین کی خواہش اور نجات کی امید، یا دنیا کی طمع اور مال و دولت کی لا کچ۔ اگر پہلے سبب کو ہم تسلیم کریں اور اس امر کو مانیں کہ صحابہ رعی اللہ سبب کو ہم تسلیم کریں اور اس نجات کی امید یر دین اسلام قبول کیا تھا اور صرف خدا کی رضا مندی کے لیے اپنے گھر بار کو حچوڑا تھا تو ہمارے وہم میں بھی بیہ بات نہیں آتی کہ پھرایسےلوگ کسی وفت میں اس دین سے پھر گئے ہوں گے اور بھی انہوں نے اس محبت کو جو ان کو ایمان اور اسلام کے ساتھ تھی دل سے نکال دیا ہو بلکہ ہم یقین کر سکتے ہیں کہ جن لوگوں نے صرف خدا کی رضا حاصل کرنے کے لیے اسلام کومصیبت اور تکلیف کے وقت میں اختیار کیا ہو گا اور برسوں اس کے پیچھے رنج اور د کھا ٹھائے ہوں گے وہ بھی اس دین سے نہ پھرے ہوں گے۔اوراگر ہم دوسرے سبب پر نظر کریں کہ وہ لوگ دنیا کی طمع اور مال و دولت کے لالچ سے مسلمان ہوئے ہوں، تو بیالیی بات ہے کہ جس کی نسبت ہم فرضی خیال بھی نہیں کر سکتے اور نہ کوئی شخص جس کو ذرا ایمان اور عقل اور شرم کا پاس ہو گا اس امر کو خیال کرسکتا ہے ....اس لیے کہ ابتدائے اسلام میں جو کچھ دنیا کی طمع تھی وہ ظاہر، جو کچھ مال اور دولت کی حرص تھی وہ معلوم ہے۔ پس ثابت ہوا کہ صحابه رشی الله من ایمان لانا اور مسلمان ہونا صرف نجاتِ آخرت کی امید پر تھا، اور جب اس امید بران کا ایمان لا نا ثابت ہوا تو پھراس سے ان کا پھرنا غیرممکن تھا۔

#### دوسری دلیل:

جب ہم خلفائے راشدین اور مہاجرین و انصار رشخ التے عین کی حالت پر نظر کرتے ہیں اور ان کے جال چلن پر خیال کرتے ہیں تو اس سے ہم کو یقین کامل ہوتا ہے کہ وہ قدم بہ قدم اور ان کے چال چلن پر خیال کرتے ہیں تو اس سے ہم کو یقین کامل ہوتا ہے کہ وہ قدم بہ قدم اپنے پینمبر طلط اللہ تھے اور حرص و ہوا کو کسی کام میں دخل نہ دیتے تھے اور شب وروز

المراق ا

خدا اور اس کے رسول مسلی اور عالی اس کے طالب رہا کرتے تھے۔ ان کے دیمن بھی اس سے ادکار نہیں کر سکتے کہ انہوں نے حضرت مسلی ایخ کے رفاقت کا حق نہایت خوبی سے ادا کیا اور اپنی جانوں اور مالوں کونہایت خوشی سے حضرت مسلی ایخ کے برفدا کیا، کون ہی مصیبت رہ گئی کہ جو کفار نے ان کونہیں دی، کون ہی تکلیف باقی رہ گئی کہ مشرکین نے ان کونہیں پہنچائی! جب کفار نے بن کونہیں دی، کون ہی تکلیف باقی رہ گئی کہ مشرکین نے ان کونہیں پہنچائی! جب کفار نے بنی خور مدا ملائے کے بیت کہ جو کہ اس وقت اصحاب نبی نے کیسی حمایت اور رفاقت کی اور دعوت اسلام میں کیسی سعی بلیغ فرمائی۔ جب عرب عامة اور قریش خاصة مشرب عشق چہ باد ہا کہ نہ خوردند و چہ مستیہا کہ نکر دند، وہرگاہ کہ آنجناب بہ بجرت و جہاد ما مور مشرب عشق چہ باد ہا کہ نہ خوردند و چہاد کہ نہ کشیدند و چہ غمہا کہ نہ چشیدند، کو لیس اگر خدا اور اس کے رسول مسلی گئی کے مجب ان لوگوں کو نہ تھی تو کیوں اپنی جانوں اور مالوں کو تلف کرتے تھے اور کیوں شختیاں اور مسیسیس اپنے او پر اٹھاتے تھے۔ سوچنا چا ہیے کہ مہاجرین کو کس کے عشق نے گھروں سے نکالا اور انصار کوکس کی محبت نے دیوانہ کیا، آخر۔ شعر سیس

رنگیں کہ کرد مڑگا نم ایں چنیں
لعل و گہر کہ ریخت بدا مانم ایں چنیں
''میری آئکھوں کو اس طرح کون رنگین کر گیا اور میرے دامن میں لعل و گہر کس
نے بکھیر دیے۔'

میں حضرات شیعہ سے بو چھتا ہوں کہ صحابہ کبار اور مہاجرین وانصار اُرنج و مصیبت کے وقت میں نبی طلعے اُنے میں نبی طلعے اُنے کے ساتھ شریک ہوئے کہ نہیں اور مال و جان وعزت و آبر وکو آپ طلعے اَنے کہ پیشے انہیں، حضرت طلعے اُنے کے بیچھے انہوں نے اپنے عزیز وں اور قریبوں کو چھوڑ ایا نہیں، اسلام کے بھیلانے میں انہوں نے تکلیف اور ایذا پائی یا نہیں؟ پس یا ایسی بدیہیات سے اسلام کے بھیلانے میں انہوں نے تکلیف اور ایذا پائی یا نہیں؟ پس یا ایسی بدیہیات سے

ان کے دوستوں نے اپنے آپ کوان کے لیے ڈھال بنایا اور میخانہ عشق ومستی کے کتنے جام لنڈھائے اور آنخضرت طینے آیا ہ کو جہاد اور ہجرت کا حکم ہوا تو آپ کے اصحاب رہی آئیہ ہم نے کفار کے مقابلہ میں کیا کیار نج نہ جھیلے۔

المات بينات اوّل المحروب المحر

ا نکار سیجیے یا افرار، چونکہ انکار کر ہی نہیں سکتے ، اس لیے لازم آیا کہ افرار کریں۔ اور اگر ان کی محنتوں اور کوششوں کا انکار کریں تو پھر ذرا انصاف بھی کریں کہ جس کے پیچھے انہوں نے بیہ تکلیفیں گوارا کی ہوں گی ان کی نگاہ میں کیا کچھ بھی ان کی قدر ومنزلت نہ ہوگی۔

اے یارو! تم کوحضرت علی مرتضلی خالٹیہ، ہی کی قشم ہے اگر مصیبت کے وقت میں تمہارا کوئی شریک ہواور دکھ درد کی حالت میں کوئی تمہارا ساتھ دے اور اپنے بھائی بندوں کو چھوڑ کر تمہارے ہمراہ ہووے اوراپنی جان و مال کوتمہارے پیچھے ضائع کر دے تو تمہاری نگاہ میں اس کی کچھ بھی عزت اور تمہارے دل میں اس کی کچھ محبت ہو گی یا نہیں؟ اگر ہووے تو وہی مهاجرین و انصار کی نسبت حضرت طلط این کی طرف سے سمجھو اور انصاف کرو کہ جس وقت لوگ چاروں طرف سے یا ساحر یا مجنون کہہ کرآ یا کا دل دکھاتے ہوں گے اس وقت جو لوگ پارسول الله اور حبیب الله! کهه کرآی کو بکارتے ہوں گے اور جب که خویش وا قارب آپ کے آپ کوستاتے اور تکلیفیں دیتے ہوں گے اس وقت جولوگ اپنا سینہ سپر کر دیتے اور حضرت طلنے علیہ کو بچاتے ہوں گے، ان کی اس اعانت کی کیا کیا کچھ قدر ومنزلت آپ طلنے عَلیم کے نز دیک ہوتی ہوگی!....اے یارو! اگر انصاف کی آنکھ بند نہ کروتو صحابہ کرام ڈیخانیہ ہے مرتبوں کی کوئی انتہانہیں ہے۔کون شخص اس دنیا میں ایسا ہے کہان کے مرتبے پر پہنچے اور ان کا سا درجہ یا سکے۔کہاں ہیں اب وہ رسولؓ خدا کہ وہ دعوت کریں اور ان کے قبیلے کےلوگ ان کو جھٹلا دیں اور ہم میں سے کوئی سامنے آکر صدقت یار سول الله کہ کرآپ طالے عَلَیْم کے دل کوخوش کرے، کہاں ہے وہ وقت کہ پینمبر خداط لیے علیہ ہجرت کریں اور غار میں جا کر چھپیں اور کوئی ہم میں سے اس وفت ساتھ ہووے''اور بار غار'' کہلائے ، کہاں ہے وہ زمانہ کہ فقراء مہاجرین کو لے کرحضرت مدینے میں پہنچیں اور مدینے والے اپنے اویر مصیبت گوارا کر کے ان کواینے گھروں میں ٹھہرا ئیں اور''انصار'' کہلا ئیں، کیا اب وہ دن پھرمل سکتے ہیں کہ پیغمبر خدا طلقی آیم بدر کی لڑائی پر جائیں اور ہم لوگ حضرت کے ساتھ ہوں اور ہماری مدد کے لیے خدا ملائكه كو بصيح اور لَقَدْ رَضِي اللّهُ عَنْهُمْ كهه كرايني رضا مندي ظاہر فرمائے۔

اے بھائیو! وہ زمانہ گزرگیا، وہ وقت باقی نہیں رہا، جن کو وہ نعمت ملنے والی تھی مل گئ، جن کو یہ دولت حاصل ہونے والی تھی ان کو حاصل ہو چکی، جولوگ مہاجرین میں داخل ہونے والے تھے وہ مہاجرین میں شامل ہو گئے اور جو انصار میں داخل ہونے والے تھے وہ انصار میں داخل ہو چکے، اب ہزار جان و مال کوکوئی ثار کرے مگر ﴿وَالسَّابِقُونَ الْآوَّلُونَ مِنَ الْبُهَاجِونِيْنَ وَالْکَ نُصَادِ مِنَ کَا وَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللِّهُ وَاللَّهُ وَاللَ

حریف ال باده خوردندور فتند تهی خمخانه کردندور فتند "مقابل لوگ باجودخوری کر کے میکدہ خالی چھوڑ کر جا چکے۔"

اے یارو! جن لوگوں نے بلا واسطہ پیغیر خداً سے تعلیم پائی اور جن شخصوں نے خود صاحب شریعت سے ہدایت حاصل کی کیوں کرتمہارے دل میں ان کی محبت اور تمہاری نظروں میں ان کی قدر ومنزلت نہیں ہے۔ کیا تمہاری عقل اس کو قبول کرتی ہے کہ ان ہزاروں، لاکھوں میں جو برسوں پیغیر طفیق آئے کی صحبت اور رفاقت میں رہے کسی کے دل پر ایمان کامل اثر میہ ہوا اور ان بے شارا دمیوں میں جو نمازوں اور جہادوں میں حضرت طفیق آئے آئے شریک کا اثر نہ ہوا اور ان بے شارا دمیوں میں جو نمازوں اور جہادوں میں حضرت طفیق آئے آئے ہمراہ رہے، مرب کوئی اسلام پر ثابت قدم نہ رہا، باوجود یکہ سفر اور حضر میں آپ طفیق آئے ہمراہ رہے، شب وروز اپنے کا نوں سے وعظ ونصیحت سنتے رہے، اپنی آئکھوں سے جرئیل مَالِیلا کا آنا، وحی کا لانا دیکھتے رہے لیکن اپنے نفاق اور کفر سے (والسعیاذ بالله منه) باز نہ آئے، گو کہ حضرت نے طرح طرح کے مجزات ان کو دکھلائے، انواع انواع کی دعا میں ان کے حق میں مقبول ہوئی ..... بھلا فرما کیں نہ کسی معجزے کا ان پر اثر ہوا، نہ کوئی دعا ان کے حق میں مقبول ہوئی ..... بھلا انساف کرو کہ کوئی مسلمان ایسا عقیدہ رکھے گا اور اپنے پیغیم کی شان کو داغ لگائے گا اور اس کے تمام شاگردوں اور کل مریدوں کو کا فر اور مرتد کہے گا ..... ذرا سوچو تو سہی کہ اگر کسی عالم

ا يت بيات اوّل المحروب المحروب

کے تمام شاگر د جاہل رہیں اور کسی امیر کے مصاحب سب کے سب بدچلن ہوں اور کسی ولی کے مرید کلہم اجمعین فاسق و فاجر ہوں تو کیا اس سے کچھ بدظنی اس عالم اور اس امیر اور اس ولی کی نسبت لوگوں کو نہ ہوگی، بے شک ضرور ہوگی ..... پس اسی طرح پر تمام صحابہ وی اللہ کے کفر وار تداد پر اعتقاد رکھنا در پر دہ حضرت طابع اعلیٰ کی نبوت میں داغ لگانا ہے۔ (و نسعو ذ الله من ذالك).

#### تىسرى دلىل:

اس کا کوئی انکارنہیں کرسکتا کہ پیغمبر خداط السے عَلَیْم ایسے وقت میں مبعوث ہوئے کہ لوگ تو حید سے منکر ہو گئے تھے، دین ابراہیمیٰ میں تحریفیں کرنے لگے تھے، جانوروں کی طرح آپس میں لڑتے اور وحشیوں کی مانند باہم جھگڑتے تھے،علم اور حکمت سے بے بہرہ ہو گئے تھے، اخلاق حسنہ کو چھوڑ کر جاہلانہ رسموں کے یابند ہو گئے تھے۔ چنانچہ اللہ جل شانہ، نے تو حید کے بتلانے، شرک کے چھڑانے، عبادت کے طریقے سکھانے، دین ابراہیمی کے جاری کرنے، اخلاق حسنه کی تعلیم دینے کے لیے حضرت محمد طلطے علیہ کو نبوت اور رسالت کا مرتبہ دیا اور تمام بنی آ دم کی ہدایت کا بارآ ی کے اوپر رکھا اور چونکہ حضرت طلط علیم کے بعد خدا کو دوسرا نبی بھیجنا منظور نه تفااورسلسلهٔ نبوت آپ طلط ایم کی ذات برختم کرنا منظور تھا، اس لیے جو فضائل اور کمالات اور معجزات جدا جدا اور انبیاء علی الله کو دیے گئے اور جوطریقے ہدایت اور تعلیم کے علیحدہ علیحدہ اور پیغمبروں کوسکھلائے گئے تھے وہ سب حضرت کوسکھائے گئے بلکہ اس نظر سے کہ کوئی فرقہ، کوئی گروہ آپ کے فیضان نبوت سے محروم نہ رہے اور آپ کی ہدایت اور تعلیم سے مثل اوربعض نبیوں کے بے اثر نہ ہو جائے اور کسی کو کوئی عذر ایمان اور اسلام لانے پر باقی نہ رہے اور کسی کو آپ کی نبوت کے انکار کرنے کا موقع نہ ملے وہ معجزات حضرت طلع علیم آپام دیے گئے جوکسی نبی کونہیں دیے گئے اور ان ان باتوں کی اجازت آپ کو دی گئی کہ اور کسی پیغمبر کونہیں دی گئی۔اس واسطے آ ہے گی مدایت کا اثر جلد اور کامل ہوا اور کچھ ایک ہی ذریعہ سے نہیں بلکہ مختلف ذریعوں سے لوگوں نے ایمان کو قبول کیا۔ جوفصحاء اور بلغاء مشہور تھے وہ

قرآن مجید کی فصاحت دیکھ کر قائل ہو گئے اور جولوگ علم وحکمت کا دعویٰ کرتے تھے وہ آ پ کی حکیمانہ تعلیم دیکھ کر معتقد ہو گئے، جو اشخاص معجز ہے کے طالب تھے وہ معجزات دیکھ کر ایمان لائے، جولوگ شجاعت اور مردانگی میں مشہور تھے وہ میدان جنگ میں تابِ مقابلہ نہ لا سکے آ خرمغلوب ہو کرمطیع بن گئے اور جوغرض اللہ جل شانہ کی آپ کی نبوت سے تھی کہ دین اسلام تمام دنیا میں پھیل جائے اور باطل دینوں پر غالب ہو جائے، وہ حاصل ہو گئی۔لیکن بیہ فائدہ جو بعثت نبوی طلع اللہ سے ہوا صرف اہل سنت کے اصول کے مطابق ثابت ہوتا ہے اور موافق اصول مذہب شیعہ کے ہرگز ثابت نہیں ہوتا۔ اس لیے کہ جولوگ حضرت کے سامنے ایمان لائے جب ان کی نسبت بیراعتقاد کیا جائے کہ ایمان اور اسلام میں کامل تھے اور دل سے حضرت طلنے علیم کی نبوت کے معتقد تھے اور مرتے دم تک اس پر ثابت قدم رہے تو پیرامر البتہ تسلیم کیا جا سکتا ہے کہ حضرت طلط علیہ کی ہدایت سے جوغرض تھی حاصل ہوگئی، مگر جب ان کی نسبت بیرخیال کیا جائے کہ وہ ظاہر میں مسلمان تھے اور باطن میں (عیا ذاً بالله) کافریا حضرت کی وفات کے بعد ہی مرتد ہو گئے تو کس کے منہ سے یہ بات نکل سکتی ہے کہ حضرت گ کی ہدایت سے پچھ فائدہ ہوا۔

حقیقت یہ ہے کہ جو اعتقاد شیعوں کا صحابہ کرام ڈی الیبیم کی نسبت ہے اس سے آپ طینے آئے کی نبوت پرالزام آتا ہے اور سننے والے کو مذہب اسلام پر شبہ ہوتا ہے ، اس لیے کہ جب کوئی اس امر پر یقین کرے کہ جولوگ حضرت پرایمان لائے ان کے دلوں پر پچھاٹر ایمان اور اسلام کا نہ تھا اور وہ صرف ظاہر میں مسلمان اور (عیا ذبالله ) باطن میں کا فرتھ یا حضرت کے انتقال کرتے ہی وہ اس سے پھر گئے ، وہ حضرت کی نبوت کی تصدیق کر نہیں سکتا اور کہہسکتا ہے کہ اگر حضرت سیج نبی ہوتے تو پچھ نہ پچھان کی ہدایت میں تا ثیر ہوتی اور کوئی نہ کوئی دل سے ان پر ایمان لایا ہوتا اور منجملہ ہزاروں لاکھوں آ دمیوں کے جو ان پر ایمان لائے سو دوسوآ دمی تو ایمان پر ثابت قدم رہتے۔ اگر صحابہ کرام ڈی الیہ ہمہارے عقائد باطلہ کے موافق اسلام اور ایمان میں کامل نہ تھے تو پھر وہ لوگ کون سے ہیں جن پر حضرت میں آپھیا ہے۔

#### ا يات بينات داوّل كالمكارك المكارك الم

کی ہدایت کا اثر ہوا، اور وہ کتنے ہیں جن کو حضرت طبیع آیا گی نبوت سے فائدہ ہوا۔ اگر اصحاب رسول طبیع آیا معدود ہے چند کے سوابقول تمہار ہے سب کے سب (عیاداً بالله) منافق اور مرتد سے تو دین اسلام کو کس نے قبول کیا اور پیغمبر طبیع آیا ہم وتلقین سے کس کو نفع پہنچا، کن لوگوں نے حضرت طبیع آیا ہم کہنے سے شرک جھوڑ کر تو حید پر اعتقاد کیا، کن شخصول نے عبادت کے طریقوں کو سیکھا، کس گروہ نے دین محمدی طبیع آیا ہم کو جاری کیا، کس فرقے نے ایمان کو پھیلایا؟

اے یارو! تم کوتو اس کا نام لینا اور پیغیرصاحب سے آئے گئی نبوت کا اقرار ظاہری بھی نہ کرنا چاہیے۔ اگر پیغیر سے آئے پیئیر سے والوں میں سودوسو، ہزار دو ہزار کوتم کا فر کہتے یا ان لوگوں کو جو بعد غلبہ اسلام کے مسلمان ہوئے، تم منافق جانے تو صبر آتا مگر افسوس تو اسی بات پر آتا ہے کہ تم انہی لوگوں پر اعتراض کرتے ہو جوسب سے پہلے اسلام لائے اور انہی کو منافق بتلاتے ہو جنہوں نے خدا کے دین کو جاری کیا اور ان ہزاروں لاکھوں آدمیوں میں سے جو حضرت طبیع آپر ایمان لائے تھے سوائے چار چوشخصوں کے کسی کو اچھانہیں کہتے ہو، بھلا کیوں کر ایسے عقیدے پر تعجب نہ آئے اور کیوں کرتمہاری اس گراہی پر افسوس نہ ہو۔ چوشی دلیل کے دیل کو اور کیوں کرتمہاری اس گراہی پر افسوس نہ ہو۔ چوشی دلیل :

ہم لوگ کیا شیعہ اور کیا سنی پیغمبر طلط آپائی زیارت کو افضل ترین سعادت اور بہترین فربات سے سمجھتے ہیں اور چونکہ اب زمانہ آپ طلط آپائی حیات کا نہیں ہے، اس لیے آپ طلط آپائی کی حیات کا نہیں ہے، اس لیے آپ طلط آپائی کی قبر مبارک دیکھ لینے کو اور آپ طلط آپائی کے روضۂ انور کی خاک آنکھوں میں لگانے کو غنیمت جانتے ہیں اور اسی کو بہترین سعادت سمجھتے ہیں اور اگر کوئی شخص خواب میں آپ طلط آپائی کی زیارت سے مشرف ہو جاتا ہے تو وہ بڑے بزرگوں میں شار کیا جاتا ہے۔ اور حقیقت میں جب تک کوئی شخص نہایت ہی نیک اور مخلص اور پر ہیز گار نہیں ہوتا وہ خواب میں بھی سعادت زیارت سے مشرف نہیں ہوسکتا، پس نہایت افسوس کا مقام ہے کہ ہم ان لوگوں کی بزرگی اور فضیلت کا کچھ بھی اعتقاد نہ کریں جو برسول حضرت طلط آپائی کی زیارت کرتے کی بزرگی اور فضیلت کا کچھ بھی اعتقاد نہ کریں جو برسول حضرت طلط آپائی کی زیارت کرتے

رہے اور رات دن آپ طلط اور ہمیشہ آپ میں حاضر رہے اور ہر لحظہ اور ہر ساعت آپ طلط اور ہر ساعت آپ طلط اور ہر ساعت آپ طلط اور ہمیشہ آپ سے ہم کلام رہے اور نہ صرف زیارت اور صحبت کی سعادت پائی بلکہ حضرت طلط اور خوشی میں شریک رہے اور آپ طلط ایک کی یاری اور مدد گاری اعلاء کلمۃ اللہ میں کرتے رہے۔ ابیات:

كردند وطنها مهاجرت ہا مصابرت کردند براكم سفر همرکاب او بودند حضر ہم خطاب او بودند ہمہ آثارِ وحی دیدہ ازو اسرارِ دیں شنیدہ ازو در شدائدو اہوال بانبي ارواح کرده و اموال بذل دیں بلند ازیں شاں شد كارِ شرع ارجمند ازبیتان شد الله عنهم از سوي حق رضي بشارت مطلق بهر ایثال

غرض كهصرف زيارت اورصحبت هى حضرت سيدالانبياء عليه التحية والثناء كى اليمي فضيلت

اپنے وطنوں سے ہجرت کی اور مصیبتیوں پر صبر کیا۔ سفر میں آپ کے ہمر کاب رہے اور حضر میں بھی آپ کے مخاطب رہے۔ ان (حضور طلقے آیا ) سے وقی کی تمام علامتیں اور نشانیاں دیکھیں اور دین کے تمام رموز آپ طلقے آیا سے سنے۔ مصائب اور پریشانیوں میں اپنے جان و مال کو نبی طلقے آیا پر قربان کیا۔ دین کا پایدان حضرات سے بلند ہوا اور شریعت (محمدی طلقے آیا تا) کوان سے عزت ملی۔ اور بلا قید وشرط ان کواللہ کی طرف سے رضی اللہ عنہم (اللہ ان سے راضی ہوگیا) کی خوشنجری ملی۔

#### المرات المراق ال

ہے کہ کوئی بزرگی اس کونہیں پاتی نہ کہ جب اس کے ساتھ اور بھی فضائل ذاتی صحابہ نٹی اللہ میں موجود ہوں تو پھران کے مدارج اور مراتب کی کیا انتہا ہے۔ بانچویں دلیل: پانچویں دلیل:

اس امر کوسب مسلمان تسلیم کرتے ہیں کہ مکہ اور مدینہ اسلام کی ابتدا اور ترقی کے مقام ہیں اور انہیں دوجگہوں کی سب دنیا سے بڑھ کرعزت ہے۔

ایک خدا کا گھر اور رسول طلنے علیم کا مولد ہے دوسرا حضرت کا شہر اور مدفن ہے۔ مکہ معظّمہ میں اسلام کی بنیاد قائم ہوئی اور مدینہ منورہ میں اس کی ترقی ہوئی اور ان دونوں جگہوں کی ایسی بزرگی ہے کہ بھی کوئی باطل مذہب ان میں پھر جاری نہ ہوگا اور دجال ملعون کا بھی گزر اِن میں نہ ہوگا۔ پس ہم کوغور کرنا جا ہیے کہ ان دونوں شہروں کے رہنے والے اب تک صحابه طین است کیسا اعتقاد رکھتے ہیں، جو کچھان کا اعتقاد ہواسی کو اصل ایمان سمجھنا جا ہے ..... پیس خدا کے فضل سے ان دونوں شہروں کے رہنے والے بلکہ تمام عرب کے باشندوں کا جواعتقا دصحابہ رخیالتہ کی نسبت ہے وہ ظاہر ہے۔اگر ہم شیعوں کے موافق بیکہیں کہ وہ سب کے سب گمراہ ہیں اور باطل اعتقادیر اب تک قائم ہیں تو اس سے اصل مذہب اسلام یر بڑا الزام آتا ہے کیونکہ خداوندِ عالم نے جہاں اپنے نبی طلق علیم کو پیدا کیا اور جہاں ا پنے پیغمبر طلتے علیم کا مدفن بنایا اور جن جگہوں کوعرش و کرسی کے برابر رہنبہ دیا اور جہاں سے اسلام اورایمان جاری کیا انہیں جگہوں کے رہنے والوں کو خدا نے اب تک باطل اعتقادیر قائم رکھا اور ان لاکھوں کروڑوں آ دمیوں کو جو تیرہ سو برس کے عرصہ میں وہاں پیدا ہوئے اور وہاں رہے گمراہ رکھا، اور گمراہی بران کا خاتمہ کیا اور ایک مومن کا گزربھی وہاں نہ ہونے دیا اور اب تک خدائے عزوجل کو وہی اصرار ہے کہ انہی بداعتقا دوں سے مکہ اور مدینہ بھرا ہوا ہے اور وہی گمراہی اور ضلالت اب تک تمام عرب میں پھیلی ہوئی ہے اور باوجود گزر جانے اس قدرعرصهٔ دراز کے اب بھی کوئی مومن یاک بغیر تقیہ کے وہاں جانے نہیں یا تا اور اپنے ایمان واعتقاد کو بخوف اپنی عزت اور جان کے ظاہر نہیں کر سکتا۔ قیامت تو قریب آگئی، اس دنیا کے دن ختم

ا يت بينات داوّل المحروب على المحروب ا

ہونے کے نزدیک ہو گئے لیکن خدا ان ظالموں اور بدا عقادوں سے اپ گھر، اپ رسول طلع از ہوں کو آباد ہمیں فرما تا اور گراہوں کو رسول طلع از ہمیں فرما تا اور گراہوں کو ایسی بیاک جگھہ سے نہیں نکالتا، اگر چہ جس قدر زمانہ نبوت کا دور ہوتا گیا اور اسلام میں ضعف آتا گیا شیعوں کا مذہب ترقی یا تا گیا اور ان کے عقائد باطلہ کورواج ہوتا گیا اور اکثر شہروں، اور ملکوں میں ان کی حکومت ہوگئی اور بادشاہت اور سلطنت بھی نصیب ہوئی لیکن بایں ہمہ مکہ مدینہ اور عرب میں جو دین پنیمبر خدا طلع ایک اور بادشاہت اور سلطنت بھی نصیب ہوئی لیکن بایں ہمہ مکہ مدینہ اور عرب میں جو دین پنیمبر خدا طلع ایک عن اب بھی ہے : شعر سید اور عو مذہب رسول مقبول طلع ایک کے سامنے تھا وہی اب بھی ہے: شعر سید

ہست محفل براں قرار کہ بود ہود ہود ہود ہود

ہم جیران ہیں کہ جب مکہ معظمہ اور مدینہ منورہ میں اس تیرہ سو برس کے عرصہ میں ایک مسلمان پاک اعتقاد نہ ہوا اور ایسی پاک جگہ میں کسی مومن پاک کا گزرنہ ہوا تو پھر وہ کون سا مقام ہوگا جہاں کے رہنے والے مومن اور مسلمان ہوں گے اور خدا کے گھر اور رسول طلطے آیے ہم مقام ہوگا جہاں کے رہنے والے مومن اور مسلمان ہوں گے۔۔۔۔۔؟ اے بھائیو! بغیر اس کے گھر کوچھوڑ کر کس کے گھر میں ایمان والے رہنے ہوں گے۔۔۔۔۔ ہوں کے رہنے والوں کا کہ بیامر قبول کیا جائے کہ اصل دین و مذہب وہی ہے جو مکے اور مدینے کے رہنے والوں کا ہے ،کوئی دوہرا علاج نہیں ہے۔

محفل اسی طرزیر قائم ہے جیسی تھی اور مطرب (گانے والا) ابھی تک وہی ترانہ گنگنارہا ہے۔

## المراكبين المرا

# شوا مرتفلی صحابہ رشی اللہ م

ہم صحابہ کرام رعبہ جمعین کے فضائل کے ثبوت میں تین قسم کی نقلی شہادتیں بیان کرتے ہیں: ا۔ وہ شہادتیں جوتوریت وانجیل میں مذکور ہیں۔

۲۔ وہ شہادتیں جو قرآن مجید میں مٰدکور ہیں۔

س۔ وہ شہادتیں جوائمہ کرام علیہم السلام سے کتب امامیہ میں مذکور ہیں۔ توریت وانجیل کی شہادتیں صحابہ رشی اللہ م کی فضیلت میں:

اتنی بات تو امامیہ مذہب والے بھی جانتے ہیں کہ جس طرح اللہ جل شانہ، نے کتب ساویہ میں پنجیبر خداط اللہ علیہ کا ذکر بطور پیش گوئی کے کیا ہے اور اس سے انکار اس لیے نہیں کرتے کہ خدانے خود فرمایا ہے:

﴿ مُحَمَّدًا رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ آشِلَا اَءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ فِي تَرَاهُمُ رُكَعًا سُجَّدًا يَّبُتَغُونَ فَضًلا مِّنَ اللَّهِ وَرِضُوانًا سِيْمَاهُمُ فِي تَرَاهُمُ رُكَعًا سُجَّدًا يَّبُتَغُونَ فَضًلا مِّنَ اللَّهِ وَرِضُوانًا سِيْمَاهُمُ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمُ فِي الْإِنْجِيلِ وُجُوهِهِمْ مِّنَ آثَرِ السُّجُودِ ذٰلِكَ مَثَلُهُمُ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمُ فِي الْإِنْجِيلِ وَجُوهِهِمْ مِّنَ آثَرِ السُّجُودِ ذٰلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَرَرُعَ آخُرَجَ شَطْعَهُ فَأَرْرَةُ فَاسْتَغُلَظَ فَاسْتَوٰى عَلَى سُوقِهٖ يُعْجِبُ لَرَرُعَ آخُرَجَ شَطْعَهُ الْكُفَّارِ ﴾ (سورة الفتح: ٢٩)

"محمد طلطی اللہ کے رسول ہیں اور جولوگ اُن کے ساتھ ہیں سخت ہیں اوپر کفار کے، رحم دل ہیں آپس میں، دیکھا ہے تو ان کو رکوع کرنے والے، سجدہ کرنے والے، والے کا اور رضا مندی اس کی، نشانی ان کی ان کے ور چہرے پر ہے اثر سے سجد ہے کے۔ یہ ہے صفت ان کی بیج انجیل کے اور بیج توریت کے، جیسے کھیتی اپنا اکھوا نکالے پس قوی کرے اس کو، پس موٹے ہو

جائیں پس کھڑے ہوجائیں اپنی چھڑی کے اوپر، اچھی گئی ہے کھیتی کرنے والے کوتا کہ خصہ میں لاوے اللہ بہسبب ان مسلمانوں کے کافروں کو۔'
اب ہم ان مثالوں کو جو توریت و انجیل میں فرکور ہیں اور جن کی خبر خدائے جل شانہ نے اس آیت میں دی ہے بیان کرتے ہیں۔
بہلی شہادت توریت کی:

توریت کی کتاب استثناء کے تیرہویں باب کے چھے درس میں لکھا ہے کہ ''اگر تیرا بھائی اپیوی یا دوست کوئی تختے بھسلا دے اور کہے کہ آؤ غیر معبودوں کی بندگی کرو، تو اس کے موافق نہ ہونا اور اس کی بات نہ سننا اور اس پر رحم کی نگاہ نہ رکھنا اور اس کی رعایت نہ کرنا اور اس پوشیدہ نہ رکھنا اور اس کی رعایت نہ کرنا اور اس پوشیدہ نہ رکھنا بلکہ اس کو ضرور قتل کر ڈالنا، اس کے قتل پر پہلے تیرا ہاتھ پڑے۔''

اسے پوشیدہ نہ رکھنا بلکہ اس کو ضرور قتل کر ڈالنا، اس کے قتل پر پہلے تیرا ہاتھ پڑے۔''
پس غور کرنا چاہیے کہ جو کچھ حضرت موسیٰ عَلَیْلاً نے اپنی قوم سے کہا صحابہ کرام وَنُن اللہُ عَیْن اللہٰ اس کو کر دکھایا اور جیسی پھھ شدت اور تحق کا فروں پر چاہیے اس کا ظہور صرف پیغیر طفیٰ ایک اُن اُن کی شان میں ﴿اَشِ لَا اُعْ عَلَی الْکُفَّادِ ﴾

کے یاروں کے ہاتھ سے ہوا۔ اسی واسطے خدا نے ان کی شان میں ﴿اَشِ لَا اُعْ عَلَی الْکُفَّادِ ﴾
فرمایا۔ اگر چہ صحابہ کرام وَنُن اللہٰ عَلَیْ کُلُ شدت اور صلابت کا جو دین میں تھی امامیہ انکار نہیں کر فرمایا۔ اس کے اطمینان کے لیے حضرات شیخین کے حالات کو جوشیعوں کے بڑے وہمٰن میں مشہور ہیں، بیان کرتے ہیں اور زیادہ تو نہیں کہہ سکتے ہیں اتنا عبی موضمون سے اور عرض کرتے ہیں کو رائی جی کہ کتابوں کی روایتوں کو سینیں اور پھر اس کو توریت کے مضمون سے اور عرض کرتے ہیں کہ اپنی ہی کتابوں کی روایتوں کو سینیں اور پھر اس کو توریت کے مضمون سے اور عرض کرتے ہیں کہ اپنی ہی کتابوں کی روایتوں کو سینیں اور پھر اس کو توریت کے مضمون سے اور

جماعت میں داخل ہو جائیں۔'' بہلی روایت کہ حضرت صدیق اکبر ضائٹی' نے اپنے باپ کے تل کا ارادہ کیا: شیعوں کے امام اعظم حضرت شیخ حلی **۵**'' تذکرہ الفقہاء''کی چھٹی فصل میں لکھتے ہیں کہ

قرآن شریف کی آیت سے ملائیں پھرخود ہی انصاف کریں اور اگر حیا وشرم مانع نہ ہوتو

تعصب اور عناد کو جھوڑ کر ان کی فضیلت کا اقرار کریں اور اپنے باطل عقیدوں کو جھوڑ کر

4 جمال الدين حسن يوسف بن على بن مطهر حلى المعروف به علامه حلى ، انتيس ماه رمضان المبارك ١٣٨ ججرى ⇔ ⇔ ⇔

المراقب بينات اوّل المراقب الم

حضرت صدیق اکبر و النین نے اُحد کے دن اپنے باپ کے قبل کرنے کا ارادہ کیا مگر حضرت و النین الیے منع کر دیا اور فرمایا کہ تو جانے دے اور کوئی یہ کام کرلے گا۔ 6 پس اے بھا ئیو خدا کے واسطے ذرا اپنے امام اعظم کی تصدیق کو دیکھو کہ وہ صدیقیت صدیق اکبر و النین کی کیسی تصدیق کرتے ہیں اور جو پچھتو ریت میں کفار پر شدت کرنے کا ذکر ہے اس کو حضرت ابو بکر و النین کی مسات کی مسات کی مسات کی مسات کیا ، سوائے شان میں کیسا تسلیم کرتے ہیں ۔۔۔۔۔ کوئی ارو، اَشِت آءُ عَلَی الْکُفَّ اَدِ کا مصداق کیا ، سوائے اس کے کوئی دوسرا ہوگا جو اپنے باپ کے قبل پر آمادہ ہواور تو ریت کے اس مضمون کا کہ (غیر معبودوں کے بندگی پر پھسلانے والے کو اگر چہ بھائی یا بیٹا یا بیوی یا دوست ہوتو قبل کر ڈ النا اور پہلے اپنا ہا تھو اس کے قبل پر اٹھانا) اطلاق کسی اور پر ہوگا۔ تعجب ہے شیعوں سے اور ان کے امام اعظم سے کہ ایسی روایت کو تصدیق تی ہی کریں اور صدیق اکبر والنین کی مستعدی کو باپ کے قبل پر قبول بھی کریں اور صدیق اکبر والنین کی مستعدی کو باپ کے قبل پر قبول بھی کریں اور میدیق سے انکار بھی فرما دیں۔۔

⇒ ⇒ کوحلہ نامی شہر میں پیدا ہوئے۔اصول وادب، فقہ، علم کلام کی تعلیم شخ نجم الدین ابوالقاسم جعفر بن سعیر علی اور اپنے والد پوسف بن علی بن مطبر علی سے اور فلسفہ و حکمت کی تعلیم خواجہ نصیر الدین طوس سے حاصل کی ، ان کے علاوہ علی بن عمر کا ہی قرویٰی شافعی اور ملا قطب الدین علامہ شیر از کی کے بھانج محمد بن احمد کیشی اور دیگر علاء شیعہ و تن علاوہ علی بن عمر کا ہی قرویٰی شافعی اور ملا قطب الدین علامہ شیر از کی کے بھانج محمد بن احمد کیشی اور دیگر علاء شیعہ و تن ایس سالہ فیض کیا۔ یافعی نے اپنی تاریخ میں لکھا ہے کہ ابن مطبر علی اسی (۱۰۸) سے زیادہ کتابوں کے مصنف شے۔ اکن مطبر علی نے اثبات شیعیت واہل سنت کی رد میں "منہا جالک رامۃ فی معرفة الامامۃ" کے نام سے ایک شخیم کتاب کھی تھی جس میں ائمہ اثنا عشر کے فضائل اور ان کی امامت وعصمت کو آیات و نصوص قر آئی اور احادیث و روایات سے ثابت کرنے کی کوشش کی گئی تھی۔ اسی طرح خلفائے شلا شہ وصحابہ کرام ریخانشا مین کو آیات و اصوص قر آئی اور احادیث و اصادیث اور تاریخ وسیر سے ثابت کیا گیا تھا۔ شخ الاسلام احمد تقی الدین حافظ ابن شیمیہ براتھ نے اس کے مطاعن کو آیات و میں میں "منہا جالک وار الاجواب کتاب کھی حول ہے۔ بقول جس میں "منہا جالک وار الاجواب کتاب کھی حصل کی طرف سے فرض کفامہ ابن شیمیہ براتھ نے بہ کتاب کھی کو کہ ہے۔ بقول صحابہ شخانسی کے باب میں امت کی طرف سے فرض کفامہ اوا کر دیا ہے۔ ۱۲ محرم ۲۲۱ سے کو حکمہ میں ابن المطہر علی کی وات ہوئی۔ (شخ محمد میں ابن المطہر علی کی وات ہوئی۔ (شخ محمد کر است)

**<sup>1</sup>** ولان ابا بكر اراد قتل ابيه يوم احد فنهاه النبي ﷺ من ذالك و قال دع ليلي قتله غيرك\_

## ا يات بيات اوّل المحرك المحرك

دوسری روایت که حضرت عمر فاروق رضائیهٔ نے رشتہ داروں کے تل کا مشورہ دیا:

تفسیر مجمع البیان اور منج الصادقین اور خلاصہ تفسیر جرجانی میں امامیہ مذہب کے مفسرین نے لکھا ہے کہ جب بدر کی لڑائی فتح ہوئی اور بہت سے لوگ کے کے قید ہوئے جن میں اکثر مہاجرین کے عزیز اور قریب تھے اور حضرت طلطے آئے نے ان کے معاملہ میں صحابہ رخی اللہ سے مشورہ کیا تب حضرت عمر خلائی نے فرمایا: ''جوکوئی جس کا رشتہ دار ہے وہ اس کے حوالہ کیا جائے تا کہ وہ اپنے ہاتھ سے اپنے کا فررشتہ دار کوئل کرے اور خدا کی محبت کے سامنے رشتے اور قرابت کا خیال نہ کرے، پس عقیل علی کو اور نوفل مجھے اور فلاں فلاں کے حوالے کیا جائے واسطے قبل نے کیا کیا جائے۔''

اے شیعیانِ پاک ذرااس روایت کواپنی تفسیروں میں دیکھواورانصاف کرو کہ ﴿ اَشِكَّ آءُ عَلَیَ الْکُفَّارِ ﴾ کامضمون حضرت عمر خالئیۂ پرصادق آتا ہے یا نہیں؟ اورا گراس پر بھی نہ جھوتو خداتم سے سمجھے۔

خداتم سے سمجھے۔ دوسری شہادت انجیل کی:

 ا يات بيات اوّل المحرك المحرك

یہ مثال بالکل صحابہ ریخالیہ کے حال کے مطابق ہے۔اس لیے کہ وہ اوّل تھوڑے تھے، پھر آ ہستہ آ ہستہ بڑھتے گئے اور ایک بڑالشکران کا ہو گیا جس کی جماعت اور کثرت کو دیکھ کر کفار تعجب کرتے تھے اور ان کی قوت کو دیکھے کر جلتے مرتے تھے، پس جو کوئی ان کی بزرگی کا قائل اوران کی فضیلت کا معتقد نہ ہو، درحقیقت قرآن اورانجیل اور تمام کتب ساوی کا منکر ہے۔ اے صاحبو! اگرتم صحابہ رسول طلق علیم کے ایمان اور اسلام کے قائل نہیں ہوتو مہر بانی کر کے ذراارشادفر مایا کہ وَالَّـٰنِیْنَ مَعَـٰهٔ سے کیا مراد ہے، لیعنی وہ کون لوگ ہیں جوحضرت كے ساتھ تھے جن كى صفت اللہ جل شانه، اس آيت ميں فرماتا ہے اور آشِكَ آءُ عَلَى الْكُفّار کا مصداق بتلاؤ کہ وہ کون حضرات تھے جو کفار پر سختیاں کرتے تھے، اگر صحابہ کبار میٹائید ہم سوائے جارچھ کے سب کے سب منافق اور کا فرتھے۔ (نعوذ بالله من ذالك . ) تووہ کون لوگ تھے جن کے سبب سے اسلام ایک دانے سے بڑا درخت ہو گیا، اور وہ کتنے شخص تھے جن کو دیکھ کر کفار غیظ میں آتے تھے کیا کسی کے قیاس میں آسکتا ہے کہ جار چپہ شخصوں کو دیکھ کر کا فرجلتے ہوں۔ اور معدودے چند کے ایمان لانے پر تعجب کرتے ہوں۔ اگر ہزاروں آ دمی مسلمان نہیں ہو گئے تھے اور وہ سب کے سب ایمان میں کامل نہ تھے تو اللہ جل شانہ ﴿ فَاسْتَغُلَظَ فَاسْتُوىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ ﴾ (الفتح: ٢٩) كيول فرما تا اوراكر بزارول شخص اسلام نہیں لائے تھے تو کن کو دیکھ کر کفار کوغصہ آتا تھا۔ پس جب تک کوئی صحابہؓ کی فضلیت اور ان کی کثرت کونہ مانے وہ ان آیتوں کی بھی تصدیق نہیں کرسکتا۔

اے یارو! خدا کی قسم سے جاننا اور یقین کر کے ماننا کہ ہم کو نہایت ہی تعجب آتا ہے کہ جو لوگ ایسی آتیوں کی تصدیق کرتے ہوں اور جو مثال انجیل میں مذکور ہے اس کو پینمبر خدا الطبط ایک کی نسبت پیشین گوئی پرمحمول کرتے ہیں اور پھر صحابہ کبار شخانیہ ہم کی فضلیت اور کثرت سے انکار کرتے ہیں اور ایسی آتیوں اور پیشین گوئیوں کو صرف چار چھ شخصوں پرختم کرتے ہیں اور صحابہ شخانیہ سے عداوت رکھ کرلیے فی نظے بھے گھ النگ قار کی تہدید سے ذرا بھی نہیں ڈرتے۔

# قرآن مجید کی شهادتیں صحابہ رشی اللہ میں

#### پهلی آیت:

﴿ كُنْتُهُ خَيْرً أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُ وَنَ بِالْمَعُرُ وَفِ وَ تَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَ تُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ الْمَنَ آهُلُ الْكِتْبِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمُ الْمُنْكَرِ وَ تُوْمِنُونَ وَ اَكْثَرُهُمُ الْفُسِقُونَ ٥ ﴿ (سورهُ آل عمران: ١١٠) مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَ اَكْثَرُهُمُ الْفُسِقُونَ ٥ ﴿ (سورهُ آل عمران: ١١٠) ' تَم بَهُمْ بِهُمْ بِينَ امت ہوچن لیے گئے ہوآ دمیوں کے لیے جم کرتے ہونیک باتوں کا اور روکتے ہو بری باتوں سے اور ایمان رکھتے ہو خدا بر، اور اگر ایمان لاتے اہل کتاب تو بہتر ہوتا ان کے حق میں ، بعض ان میں سے مومن بیں اور اکثر فاسق ' ف

اس آیت میں اللہ جل شانہ، صحابہ ری اللہ جل کی نصیاتوں کو اور ان کی بزرگیوں کو خود ان سے بیان فرما تا ہے اور ان سے مخاطب ہو کر ارشاد کرتا ہے کہتم بہترین امت سے ہواور تم کو میں نے اور مخلوق سے منتخب کر لیا ہے تا کہ لوگوں کو ہدایت کرو، چنا نچہتم جس کام کے لیے مقرر ہوئے وہ کرتے رہواور جو خدمت تمہارے سپر دہوئی اس کوادا کرتے رہو ﴿تَاٰمُدُونَ بِالْلَهُ عُرُوفِ وَقَ مِنْ الْلَهُ عُرُوفِ وَقَ مِنْ الْلَهُ عُرُوفِ وَقَ مِنْ اللهُ اللهُ عُنْ وَقَ بِالْلَهُ عُرُوفِ وَقَ مِنْ الْلَهُ عُرُوفِ بِالْلَهُ عُرُوفِ وَقَ مِنْ اللهُ الله

ا يات بينات اوّل المحرك المحرك

وہ امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کرتے ہیں اور باوجود اس کے حضرات شیعہ ان کو بدترین امت سے جانیں اوران کی بزرگی اورفضیات سے انکار کریں۔ ہم نہایت تعجب کرتے ہیں کہ الیم صریح آیتوں اور ایسی صاف شہادتوں پر بھی وہ اپنے عقیدوں کے فسادیر خیال نہیں کرتے اور ذرا بھی قرآن مجید کےلفظوں کونہیں دیکھتے.....اگرصحابہ کبار پیخانیہ بہترین امت سے نہیں تصے تو خدا کا بیخطاب کہ گُنتُ مُر خَیْر اُمَّتَ یعنی تم بہترین امت سے ہو،کس سے ہے؟ اور اكران كاعمال نيك نه تصنو الله جل شانه، كابيار شادكه تَأْمُرُوْنَ بِالْهَعُرُوْفِ وَتَنْهُوْنَ عَنِ الْهُنْكُرِ ثَمْ نَيْكِ كَامِ اورول كو بتلاتے ہواور برے كاموں سے منع كرتے ہو،كس كى طرف ہے.....اگروہ سے دل سے ایمان نہیں لائے تھے تو خدا کی اس تصدیق کہ تُوہِ مُنُونَ بالله تم خدایر سے دل سے ایمان رکھتے ہو کے کیامعنی ہیں؟ .....آیتیں تو ایسی صاف ہیں کہ ان میں کوئی تاویل اور کوئی بناوٹ ہو ہی نہیں سکتی ، سید ھے سید ھےلفظوں میں اللہ جل شانہ، صحابہ رعی اللہ کے ایمان اور اعمال کو بیان کررہا ہے اور کمالِ عنایت سے انہی سے مخاطب ہوکرخودان کی تعریفیں کر رہا ہے، لیکن ہم کوسخت حیرت ہے کہ شیعیان پاک کے نز دیک اس آیت کے الفاظ کیامہمل ہیں جن کے پچھمعنی نہ ہوں، یا پیکوئی لغز (معمہ) اور پہلی ہو جواس کا مطلب ان کو سمجھ میں نہ آئے، یا کوئی دقیق معمہ ہے کہ وہ ان سے حل نہ ہو سکے، یا ان کے عقیدے میں بیالفاظ قرآن کے نہیں ہیں اور جامع قرآن نے اپنی اور اپنے بھائیوں کی بزرگی ظاہر کرنے کے لیے بڑھا دیے ہیں کہ اس پر ایمان نہ ہو ..... آخر ان باتوں میں سے کوئی بات اگرنہیں ہے تو یہ کیا بات ہے کہ اس کا اقرار کرتے جاتے ہیں، یہ آیتیں خدا کی کتاب کی ہیں اس کو تصدیق کرتے جاتے ہیں کہ صحابہ نٹی اللہ ہم کی شان میں نازل ہوئی ہیں اور پھر صحابہ رخیانیہ کی فضلیت پراعتقاد رکھنے کا کیا ذکران کے ایمان اور اسلام کی بھی تصدیق نہیں كرتے اور جن كوخداوندكريم خَيْد رَاُمَّةٍ فرمائے شَدر اُمَّةٍ سَجِهتے ہيں اور جن كى نسبت خدا تَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكِرِ كَمِانَ كَنْ مِي تَأْمُرُونَ بِالْمُنْكِرِ وَتَنْهُوْنَ عَنِ الْمَغُرُوْفِ كَاعْتَقادِر كَهَةِ بِينِ ـ الرّحِيرَ يات بينات قرآن مجيد كي اليي صرح

#### ا يت بينات اوّل المحروب المحروب

اور صاف ہیں کہ تفسیر دیکھنے کی حاجت نہیں ہے لیکن ہم حضرات شیعہ کے اطمینان خاطر کے لیے انہیں کی معتبر تفسیروں کی سند لاتے ہیں۔

اے بھائیو! سنو،تفسیر مجمع البیان طبرسی میں (جو کہ تفسیروں میں سے تمہاری بہترین تفسیر ہے اور ۱۲۷۵ء میں بمقام تہران دارالسلطنت ایران میں چھپی ہے ) اس کے صفحہ ۴۰۰ میں لکھا ہے کہ'' پہلے ۴ خداوند تعالی نے امرونہی کا ذکر کیا چھپے اس کے ان لوگوں کا ذکر کیا جو کہ امر بالمعروف اور نہی عن الممئر کرتے ہیں اور ان کے واسطے ان لوگوں کی تعریف کی تا کہ اور لوگ ان کی پیروی کریں اور اس واسطے انہیں سے مخاطب ہو کر فرمایا کہتم بہترین امت سے ہو۔'' اور اس واسطے کہ کسی کو شبہ نہ رہے کہ یہ خطاب ﴿ کُنْتُ مُد خَیْرَ اُمَّةٍ ﴾ کا کس سے ہے۔ اسی تفسیر میں بعضوں ﴿ کُنْتُ مُد خَیْرَ اُمَّةٍ ﴾ کا کس سے ہے۔ اسی تفسیر میں بعضوں ﴿ کُنْتُ مُد خَیْرَ اُمَّةٍ ﴾ کا کس سے ہے۔ اسی کہ یہ خطاب صحابہ رقبی نظام سے ہے کہ مراد اس سے خاص مہاجرین ہیں اور بعضوں نے لکھا ہے کہ میہ خطاب صحابہ رقبی نظام سے ۔

اے یارو! اس تفسیر کو دیکھواور اپنے مفسر کی تصدیق پرغور کرو کہ وہ خود اقرار کرتا ہے، خدا نے ان آیتوں میں صحابہ رشخانیہ کا ذکر اس لیے کیا کہ اور لوگ ان کی پیروی کریں۔ تو کیا پیروی اس کا نام ہے جوتم کرتے ہو، اگر بیزاری تمہاری اصطلاح میں جمعنی پیروی ہے تو بے شک تم کلام کی تصدیق کرتے ہو ورنہ صرح تکذیب سساس مقام پر جاہلوں کو گُذُتُ مُّہ کی لفظ پرایک شبہ پیدا ہوسکتا ہے کہ خدا نے صحابہ رشخانیہ سے فرمایا ہے کہ 'تم بہترین امت سے تھ' اس سے بیٹا بہت نہیں ہوتا کہ وہ اخیر تک ویسے ہی رہے ہوں، شاید بعدہ بدترین امت سے ہوگئے ہوں، نیکن انہی کے علامہ طبری نے اس کا جواب دے دیا۔ چنانچہ اپنی تفسیر میں علامہ موصوف کھتے ہیں کہ کُذُتُ مُّہ خَیْرَ اُمَّاتِ اللہ جل شانہ نے تاکید کے واسطے فرمایا کہ ضرور ایسا ہی ہوگا

 <sup>♣</sup> لما تقدم ذكر الامر والنهى عقبه تعالىٰ بذكر من تصدىٰ للقيام بذالك مدحهم ترغيباً في الاقتداء بهم
 فقال كنتم خير امة اخرجت للناس، قيل فيه اقوال احدها ان معناه انتم خير امة\_ ١٢ مجمع البيان\_

واختلف في المعنى بالخطاب فقيل هم المهاجرون خاصة وقيل هو خطاب للصحابة ولكنه يعم
 سائر الامة ٢ مجمع البيان\_

<sup>﴿</sup> ورابعها ان كان مزيدة دخولها كخرو جها الا انها تاكيداً لو قوع الامر لا محالة لانه بمنزلة ما قد كان في الحقيقة فهي بمنزلة قوله تعالىٰ واذكر واذا نتم قليل و في موضع آخر اذكنتم قليلا فكثركم و نظيره قوله تعالىٰ وكان الله غفورا رحيما لان مغفرة المستانفة كا لماضيه تحقيق الوقوع ١٢ مجمع البيان\_

اوراس کے وقوع میں کچھ شک نہ ہوگا اور صحابہ و گاہیہ جیسے بہترین ہیں ویسے ہی رہیں گے اور اس کی مثال ہے ہے کہ خدا نے اپن نسبت فرمایا ہے کہ و ککان اللّٰہ عَفُورًا رَّحِیْبًا تو کیااس کے معنی یہ ہیں کہ خدا بخشنے والا مہربان تھا اور اب نہیں ہے یا آئندہ نہ رہے گا۔۔۔۔۔ غرض کہ جب ان آیتوں اور تفسیروں سے صحابہ و گاہیہ کی فضیلت ثابت ہوگئ اور کوئی موقع ان کی بزرگی کے انکار کا نہ رہا تب بعض حضرات نے اپنا قدم دوسری راہ پراٹھایا اور قرآن مجید کی تخریف کا اقرار کیا، چنانچ بعض نے فرمایا ہے کہ بجائے خیر اُمَّةٍ کے خیر اَئِمَّةٍ تھا اور بی خطاب خدا نے اماموں سے بہتر ہو۔ گر خطاب خدا نے اماموں سے بہتر ہو۔ گر جامعانِ قرآن نے بجائے اُئِمَّة کو لیندنہیں کیا، گر جانے والے جانے ہیں کہ اس کا قدر منع کیا ہے اور انہوں نے اس جواب کو پہندنہیں کیا، گر جانے والے جانے ہیں کہ اس کا قدر منع کیا ہے اور انہوں نے اس جواب کو پہندنہیں کیا، گر جانے مدیقۂ سلطانیہ کے باب سوم میں اس کا ذکر کرتے ہیں:

((تغیر و نقصان در قرآن منحصر در چهار چیز است یکے تبدیل لفظی بلفظ آخر مثلاً اینکه گفته شود بجائے کُنتُمْ خَیْرَ اُمَّةٍ خَیْرَ اَئِـمَّةٍ بـوده لیکن بعضے از اعدائے اهل بیت آن را تبدیل نموده اند.))

'' قرآن میں کمی وتغیر کا انحصار چار چیزوں پر ہے ایک لفظی تبدیلی دوسرے لفظ کے ساتھ جیسے گئٹٹ کے خیر اُمَّةٍ (تم بہترین امت ہو) کے بجائے خیر اُمَّةٍ (بہترین امت ہو) کے بجائے خیر اُمَّةٍ (بہترین ائمہ) تھالیکن بعض دشمنان اہل بیت نے اسے بدل دیا۔''

اور پھراخیر میں خود ہی فرما دیا ہے کہ' وجہاوّل بعیداست'۔ ہمارے نزدیک بجائے اس کے کہ خیسر اُمَّةٍ کی تصدیق کر کے صحابہ رشی اللہ م کے خیرامت ہونے سے انکار کریں شیعیانِ پاک کے حق میں یہی بہتر ہے کہ بجائے خیر اُمَّةٍ کے خیسر اُئمَّةٍ کا اقرار کریں اور تحریف قرآنی کے عذر سے اپنے آپ کو صرح منکر آیات بینات کا نہ بنا دیں۔افسوں کہ جناب میرن قرآنی کے عذر سے اپنے آپ کو صرح منکر آیات بینات کا نہ بنا دیں۔افسوں کہ جناب میرن

صاحب قبلہ اور ان کے والد ماجد انقال فرما گئے ورنہ میں اس حدیقۂ سلطانیہ اور صوارم کو لیے ہوئے ان حضرات کی خدمت میں حاضر ہوتا اور پوچھتا کہ کُنتُم خَیْر اُمَّةٍ جامعین قرآن کی تخریف ہے تو بندہ عرض کرتا کہ اس وقت اور ائمہ کرام سوائے علی مرتضی خالیہ ہے کون تھا اور کس نے اُمْ ہو بالْمَعْرُوْفِ اور نَہِ ہی عَنِ الْمُنْکَوِ کیا تھا جن سے خدا یہ خطاب کرتا اور جن کی یہ فضیلتیں بیان کرتا ہے ۔۔۔۔۔۔اور اگر فرماتے کہ نہیں خَیْر اُمَّةٍ حجے ہے تو کمترین التماس کرتا کہ پھراس گروہ سے جس کو خدا نے ہے آمَّةٍ فرما تا ہے اور جس کی آب بھی تصدیق فرماتے کہ بین ، بیزاری کفر ہے یا نہیں ، اور ان کے آگے انہی کی کتاب کھول کر اس کے صفحہ ۱۸۱ کی یہ عبارت نکال کر یوچھتا کہ حضرت اس کا کیا مطلب ہے و ھو ھذہ :

((ازاں جـمـله است آنچه از حضرت صادق عَالِيه ماثور است کـه فـرمـود آن هذالقرآن فيه منار الهدى و مـصابيح الدجى يعنى درين قرآن انوار هدايت و چراغهائے دور کننده تاريکى ضلالت و غوايت روشن است.))

'' منجملہ اس کے حضرت صادق عَالِمُلُم کی زبانی یہ منقول ہے کہ اس قرآن میں انوار ہدایت اور گراہی و تاریکی کو دور کرنے والے چراغ موجود ہیں۔' اور قسم دے کر پوچھتا کہ تم کو اپنے اجتہادہی کی قسم ہے کہ جس قرآن کو امام صاحب فرماتے ہیں کہ اس میں انوار ہدایت اور روشن چراغ ہیں اس میں صحابہ رقی آئیہ کی نسبت کیا لکھا ہوا ہے آگر کُنتُ مُ خَیْر اُمَّةٍ اُخْرِ جَتْ لِلنَّاسِ لکھا ہے تو پھر آپ کیوں انکار کرتے ہیں اور کیوں روشنی چھوڑ کرتار کی میں پڑتے ہیں ، اور پھر اسی کتاب کی بی عبارت نکالیا:
﴿ (از حضرت امام باقر عَلِیہ منقول است که در هنگامے که فت نها برشما ملتبس شود و مانند پارہ شب تار پس رجوع آرید بقرآن کی شفاعت کنندہ و مقبول الشفاعت ست هر کسی که آن را پیش نهد الله اور ابر اہ جنت می برد . ))

#### آيت بينات اوّل که کارگری ک

"امام باقر سے منقول ہے کہ جس وقت تم پر فتنہ و فساد روش نہ ہوں اور رات کی تاریکیاں محیط ہوں تو قرآن کی طرف رجوع کرو کیونکہ بیہ شفاعت کرنے والا ہے اور اس کی شفاعت مقبول ومنظور ہے۔"

اور یہ کہتا کہ قبلہ و کعبہ سنے آج کل کوئی فتنہ اس سے بڑھ کرنہیں ہے کہ ہم صحابہ وٹی النہ ہم کو بہترین امت سے۔ اور نہ آپ ہماری مانتے ہیں نہ ہم آپ کی۔ اب آپ آ ہے امام علیہ السلام کے قول پڑمل کیجیے اور قرآن سے رجوع کیجیے، اگر اس میں کُنتُم خَیْر اُمَّیْتِ صحابہ وٹی النہ کی نسبت لکھا ہوتو بس جنت کی راہ اختیار کیجیے اور اپنا میں کُنتُم شَرَّ اُمَّیْتِ ان کی نسبت ہوتو ہم کو اپنے مذہب میں لیجے مذہب میں کے نتُم شَرَّ اُمَّیْ ان کی نسبت ہوتو ہم کو اپنے مذہب میں لیجے اور تاریکی سے نکا لیے۔ معلوم نہیں کہ اگر یہ حضرات موصوف زندہ ہوتے تو کیا جواب دیتے اور خرنہیں کہ اس کے جانشین کیا جواب دیں گے۔

#### دوسری آیت:

﴿ فَالَّذِيْنَ هَاجَرُوْا وَالْخُرِجُوا مِنَ دِيَارِهِمُ وَالُوْدُوْا فِي سَبِيلِيُ وَقَتَلُوْا وَقَالُوْا وَقَالُوْا كُلُّ كَفِّرَى مَنَ وَقُتِلُوا لَا كُفِّرَى عَنْهُمُ سَيِّاتِهِمُ وَلَادُخِلَنَّهُمْ جَنْتٍ تَجْرِي مِنَ تَخْتِهَا اللَّا نَهُرُ ثَوَابًا مِّنْ عِنْدِ اللَّهِ وَاللَّهُ عِنْدَةً حُسْنُ الثَّوَابِ٥﴾ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ ثَوَابًا مِّنْ عِنْدِ اللَّهِ وَاللَّهُ عِنْدَةً كُسُنُ الثَّوَابِ٥﴾ والله عند والله والمؤلِّد والله والله والمؤلِّد والمؤلِّد والله والمؤلِّد والمؤلِّد والمؤلِّد والمؤلِّد والمؤلِّد والمؤلِّد والمؤلِّد والمؤلِّد والله والمؤلِّد والمؤلِّد والمؤلِّد والله والمؤلِّد والمؤلِّد ولِيّا مِنْ والله والمؤلِّد والمؤلِّد والمؤلِّد والمؤلِّد والمؤلِّد والمؤلِّد والمؤلِّد والمؤلِّد والله والمؤلِّد والم

اس آیت میں اللہ جل شانہ، مہاجرین کی تعریف کرتا ہے اور ان کے جنتی ہونے کی بشارت دیتا ہے اور فرما تا ہے کہ جن لوگوں نے میرے بیچھے اپنے وطن، گھر اور کنبے قبیلے کو چھوڑا اور جن کے اوپر ایمان لانے سے تکلیفیں پہنچیں اور جن کو میری راہ میں ایذا ئیں دی گئیں تو میں بھی اپنے ایسے سیچے ایمان لانے والوں اور پکے مسلمانوں سے بڑی مہر بانی سے گئیں تو میں بھی اپنے ایسے سیچے ایمان لانے والوں اور جاں فشانیوں کا ان کو اچھا بدلہ دوں گا، ان کے پیش آؤں گا اور ان کی محمول چوک کو نہ دیکھوں گا بلکہ ان کے گناہوں کو نیکیوں گناہوں سے در گزر کروں گا، ان کی بھول چوک کو نہ دیکھوں گا بلکہ ان کے گناہوں کو نیکیوں سے بدل دوں گا اور بن پوچھے بتلائے ان کو ایسی جنتوں میں جگہ دوں گا جن کے بنچے نہریں

بہتی ہیں، جہاں نہان کو کچھٹم رہے گا نہ رنج نہ کوئی فکران کورہے گی نہ کھٹکا۔اور بیر تواب ان کواپنی طرف سے دوں گا اور اپنے فضل و مہر بانی سے ان کے اعمال سے بہت بڑھ کر ان کو درجہ عطا کروں گا۔

اب ان آیتوں کو دکھ کرمہاجرین کی فضیلت اور بزرگی پر خیال کرنا چاہیے کہ کس محبت اور پیار سے خدائے عزوجل ان کا ذکر کرتا ہے اور ان کے مدارج اور مراتب کا کس خوبی سے اظہار فرما تا ہے اور ان کے قطعی جنتی ہونے کا اقرار کرتا ہے اور ان کے گناہوں اور سیئات سے درگزر کرنے کا اور نیکیوں سے بدل دینے کا وعدہ کرتا ہے اور ان کے اعمال کی جزامیں جو کچھ دے گا وہ تو ایک طرف، اپنی طرف سے براہِ تفضلات ثواب دینے کا بیان کس مہر بانی سے فرما تا ہے ۔۔۔۔۔ پس اب ان آیتوں کے دیکھنے والوں سے ہم عرض کرتے ہیں کہ جن مہاجرین کی نسبت خدانے یہ وعدے کے ہیں اور جن کے بہتی ہونے کا ذکر فرمایا ہے وہ کون مہاجرین کی نسبت خدانے یہ وعدے کے ہیں اور جن کے بہتی ہونے کا ذکر فرمایا ہے وہ کون عظم، کیا وہ لوگ مہاجرین نہ تھے جن کا نام ابو بکر رہا لئے وہ کوئ تھے، کیا وہ لوگ مہاجرین نہ تھے جن کا نام ابو بکر رہا لئے وہ کو اس آیت بیں اور کیا یہ لوگ اس آیت بار چھوڑ نے والوں میں وہ اشخاص نہ تھے جن کو شیعہ بُر اجانے ہیں اور کیا یہ لوگ اس آیت خارج کر دیے گئے ہیں اور کیا یہ لوگ اس آیت سے مشنی کر دیے گئے ہیں اور کیا یہ افران کی بیاں۔

## ا يات بينات اوّل المحروبي المحروبين المحروبين

ساتھ ہوئے، اپنے محبول سے جدا ہو کر میرے محبوب کے نثریک ہوئے، پس ان کا ہجرت ہی کرنا ایک ابیاعمل ہے کہ ہزار اعمال اور لا کھ عبادات اور کروڑ نیکیوں سے بہتر ہے۔

#### تیسری آیت:

﴿ وَ السَّبِقُونَ الْاَوَّلُونَ مِنَ الْمُهٰجِرِيْنَ وَ الْاَنْصَارِ وَ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُمُ الْمُهٰجِرِيْنَ وَ الْاَنْصَارِ وَ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ وَ رَضُوا عَنْهُ وَ اَعَلَّ لَهُمْ جَنْتٍ تَجُرِي لَا اللَّهُ عَنْهُمُ وَ رَضُوا عَنْهُ وَ اَعَلَّ لَهُمْ جَنْتٍ تَجُرِي لَيْ اللَّهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ وَ اَعَلَّ لَهُمْ جَنْتٍ تَجُرِي لَيْ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ

اس آیت میں اللہ جل شانہ،مہاجرین اور انصار کی نسبت اپنی رضا مندی ظاہر فرما تا ہے اور ان کواور ان کی پیروی کرنے والوں کو جنت کی خوشخبری پہنچاتا ہے ..... ہمارے نز دیک اگر کوئی شخص اس آیت پر ذرا بھی غور کرے اور اس کے مطلب کوسو چے تو وہ ہر گز صحابہ کبارٌ اور مہاجرین وانصار کی نسبت سوائے فضیات اور بزرگی کے دوسرااعتقاد نہ رکھے،اس لیے کہ جب ان کی شان میں خدائے جل شانہ، فرمادے کہ "رضی الله عنهم ورضو اعنه" کہ میں ان سے راضی اور وہ مجھ سے راضی اور ان کے حق میں اللہ نتارک و تعالیٰ ارشاد کرے کہ اَعَدَّ لَھُمْہِ جَنَّتٍ کہ تیار کر رکھی گئی ہیں ان کے لیے جنتیں اور آ راستہ کر دی گئی ہیں ان کے واسطے پیشتیں .....تو پھر کون ہے کہ ان کی فضیلت کا قائل نہ ہو ..... پس شیعیانِ یاک کوصرف اس قدر غور کرنا چاہیے کہ مہاجرین وانصار میں صحابہ کبار رہی اللہ ہم جن سے وہ عداوت رکھتے ہیں داخل ہیں یانہیں؟ اگر ہیں تو پھران کے جنتی ہونے میں کیا شک ہے اور اگر نہیں ہیں تو خدا کا پیخطاب کس سے ہے۔ اے بھائیو! ذرا سوچو کہ قرآن مجید پر ایمان اسی کا نام ہے کہ جن کے حق میں اللہ اپنی رضا مندی ظاہر کرے ان سے تم ناراض ہواور جن کے جنتی ہونے کی خبر خدا دے ان کوتم مسلمان بھی نہ مجھو.....اوراگراس آیت پر بھی کوئی ایمان نہ لاوےاور پیر شبہ کرے کہاس میں خلفائے ثلاثہ کے نام تو مذکور نہیں ہیں اس لیے ان کی فضیلت کا انکار ستلزم انکار آیت نہیں ہے تواس کے شبہ کو دور کرنے کے لیے ہم امام باقر علیہ السلام کی شہادت پیش کرتے ہیں اور جس طرح پر انہوں نے خلفائے ثلاثہ کو اس آیت کے حکم میں داخل بیان کیا ہے اس کو ہم بیان

کرتے ہیں، اس کو ذرا دل سے سنو اور اپنے ہی مذہب کی کتاب سے اس کی سند لو، و هـ و هـ ذا \_ ٥ صاحب الفصول نے امام باقر علیہ السلام سے روایت کی ہے کہ ' ایک روز حضرت امام باقر علیہ السلام کا گزر ایک جماعت پر ہوا جو کہ خلفائے ثلاثہ کی عیب جوئی کر رہے تھے، آپ طلقے ملیے نوجھا کہ مجھے بتلاؤ کہتم ان مہاجرین میں سے ہو جو خدا کے گھر سے نکالے گئے اور خدا کے لیے ان کا مال لوٹا گیا اور جنہوں نے خدا اور رسول کی مدد کی ، انہوں نے کہا کہ ہیں ہم ان میں سے نہیں، تب آپ نے یو چھا کہ پھر کیاتم ان لوگوں میں سے ہو جنہوں نے دار ہجرت میں اور دارِ ایمان میں گھر بنایا تھا اور مہا جرین کو آرام دیا تھا، انہوں نے کہا کنہیں، تب آب عَالِیلا نے کہا کہ خودتم بیزار ہوئے اور نہیں چاہتے کہ دونوں فریقوں میں سے ہواور میں اس بات کی گواہی دیتا ہوں کہتم ان میں سے بھی نہیں ہوجن کی نسبت خداوند تعالیٰ فرما تا ہے کہ جولوگ ان مہاجرین وانصار کے بعد آئیں گے وہ ایسے مومن ہوں گے کہ یہ دعا کیا کریں گے کہ الہی ہماری اور ہمارے اگلے بھائیوں کی جوہم سے ایمان میں سبقت لے گئے ہیں مغفرت کر اور ہمارے دلوں میں مسلمانوں کی طرف سے کبینہ مت رکھ، بے شک تو نرمی کرنے والا مہر بان ہے۔

اے بھائیو! تم اپنے آپ کو امامیہ کہتے ہو اور ائمہ کرام کے اقوال کو کم از آیات نہیں سمجھتے، مگر معلوم نہیں کہ ان اقوال کو جو صحابہ رقی اللہ کا کے فضائل میں ہیں کیوں نہیں مانتے اور کیوں اپنے اماموں کی پیروی نہیں کرتے اور کیوں ان کو صحابہ رقی اللہ کے فضائل بیان کرنے میں جھوٹا جانتے ہو ۔۔۔۔!

النه قال لجماعة خاضو في ابي بكر و عمر و عثمان الاتخبروني انتم من المهاجرين الذين اخرجوا من ديا رهم واموالهم يبتغون فضلا من الله ورضوانا و ينصرون الله ورسوله قالو لا، قال فانتم من الذين تبوؤالدارو الايمان من قبلهم يحبون من هاجراليهم قالو الا، قال امانتم فقدبرئتم ان تكونوا احد هذين الفريقين وانا شهدانكم لستم من الذين قال الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاءُ وَا مِنْ بَعْلِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اللهُ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلًا لِلَّذِينَ الْمَنُوا رَبَّنَا آلِنَّكَ رَءُ وَفَّ رَعِيمً ١٤ -

#### حر آیات بینات اوّل کی کارگری ک

غرض کہ امام باقر علیہ السلام کی اس حدیث سے ثابت ہوا کہ ان کے نزدیک خلفائے ثلاثہ اس آیت کے حکم میں داخل ہیں اور جو وعدے جنت وغیرہ کے خدا نے مہاجرین اور انصار سے کیے ہیں، ان میں وہ شریک ہیں اور یہ بھی ظاہر ہوا کہ جولوگ ان کی عیب جوئی کرتے تھان سے حضرت امام موصوف بیزار تھے اور ان کو اسلام اور ایمان سے خارج سمجھتے تھے.... پس سوائے تقیہ کے اور تو دوسرا کوئی جواب ہو ہی نہیں سکتا لیکن معلوم نہیں کہ کہاں تک تقیہ کا عذر کیا کریں گے اور کب تک تقیہ کو ڈھال بنائے رہیں گے..... افسوس ہے کہ جب خداصاف صاف مہاجرین اور انصار کی تعریف کرے اور ائم علیم السلام خلفائے ثلاثہ کی صاف فضیلت بیان کریں اور پھر بھی حضرات شیعہ قائل نہ ہوں، اب معلوم نہیں کہ مہاجرین اور انصار کی فضیلت کے لیے کیسی دلیل جائے ہیں۔

حضراتِ شیعہ بعض دفعہ بیشہ بیان کرتے ہیں کہ اللہ جل شانہ نے ان مہاجرین اور انصار کی تعریف بیان کی ہے جنہوں نے خاص خدا کے لیے ہجرت اور نصرت کی تھی نہ کہ ان کی جنہوں نے خاص خدا کے لیے ہجرت اور نصرت کی تھی نہ کہ ان کی جنہوں نے دنیا کی طمع سے ہجرت اور نصرت کی تھی ..... اس شبہ کو ہم تین طرح سے رد کرتے ہیں۔

- ا۔ ہیکہ جب مہاجرین نے ہجرت کی اور انصار نے نصرت، اس وقت دنیا اور دولت کہاں تھی جس کی طبع ہوئی ہو ..... جب مہاجرین نے مکہ سے ہجرت کی تب کیا مدینے میں کسی خزانے کے نکلنے کی خبر ان کو ملی تھی جس کے لوٹے کے لیے گئے ہوں، یا جب انصار نے مہاجرین کی خاطر کی اور ان کو این تھی کھر تھہرایا تو کیا مہاجرین کچھ بہت سا مال اپنے ہمراہ لے گئے تھے جس کے چھین لینے اور لوٹ لینے کی نبیت سے انہوں نے ان کی مدد کی ہو۔ اگر مہاجرین نے خدا کے لیے ہجرت اور انصار نے اللہ کے واسطے نصرت نہیں کی تو پھران کی ہجرت اور نصرت کا کیا سبب تھا۔
- ۲۔ اگرتمام مہاجرین اور انصار نے ہجرت اور نصرت دنیا کی طبع پر کی تھی تو خدا کا مہاجرین اور انصار کی تعریف کرنا (معاذ اللہ) فضول اور مہمل ہوا جاتا ہے۔اس لیے کہ جب کسی

نے خدا کے لیے ہجرت اور نفرت نہیں کی تو خدا کس کی شان میں ﴿وَالسّابِ قُونَ اللّٰهِ اَجْرِتُ اور نفر اللّٰهِ اَجْرِیْنَ وَ الْالْانْصَادِ ﴾ فرما تا ہے اور جب سب کے سب منافق تھے تو کن کی نسبت لَقَد دُخِسی اللّٰهُ عَنْهُمْ وَرَضُواعَنْهُ ارشاد کرتا ہے۔ اور اگر بعضوں کی ہجرت اور نفرت خدا کے لیے اور بعضوں کی دنیا کے لیے تھی تو ان کا نشان دیجے کہ وہ کتنے صاحب تھے جنھوں نے خدا کے لیے ہجرت اور نفرت کی ، جب نام لینا اور نشان دینا شروع کرو گے تو سوائے تین چار کے اور کوئی نہ نکلے گا اور تین چار کی اور نفرت کے ہجرت اور نفرت کے ہوگا اور تین چار کی اور نفرت کے ہوگا اور تین جارکی ہوگا۔

س۔ اللہ جل شانہ نے خود اپنی کتاب پاک میں اس شہے کو دور کر دیا اور اپنے مہاجرین و انصار کی طرف سے جواب دے دیا۔ چنانچہ اور دوآ بتوں میں اللہ جل شانہ نے اس امر کو تصدیق کر دیا کہ مہاجرین اور انصار نے جو کچھ کیا وہ میرے ہی واسطے کیا ہے۔ چنانچہ ہم دوآ بتوں کو ایک مہاجرین کی نسبت اور دوسری انصار کی نسبت بیان کرتے ہیں۔

ایک اور آیت .....

الله جل شانه مهاجرين كي نسبت فرما تا ہے:

﴿ اللَّذِينَ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ يَكُرِ هِمْ بِغَيْرِ حَقِّ إِلَّا اَنْ يَتَّقُولُوْ ارَبُّنَا اللَّهُ ﴾ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴾ (سورة الحج: ٤٠)

''جولوگ نکالے گئے اپنے گھروں سے ان سے کوئی قصور نہیں ہوا تھا سوائے اس
کے کہ وہ اللہ کو اپنا پروردگار کہتے تھے اور گھر کو چھوڑ کر مسلمان ہو گئے تھے۔'
پس اس آیت سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ مہاجرین کی ہجرت کا باعث سوائے اس کے دوسرا نہ تھا کہ کفاران کے اسلام لانے سے خفا ہو گئے تھے اور ان کے خدا کو رب کہنے سے ناراض ہو گئے تھے کہ اسی قصور میں انہوں نے ایذا دینی شروع کی اور بہ مجبوری ان کو گھر بار چھوڑ نا بڑا۔

#### ا يات بينات اوّل المحروبي المحروبين المحروبين

اب اگراس آیت کوبھی سن کر حضرات شیعہ بیہ کہیں کہ مہاجرین نے بہ طمع دنیا کے ہجرت کی تھی تو ان کوزیبا ہے، ہمارے تو منہ سے ایسی بات نکل بھی نہیں سکتی .....! ایک مزید آیت:

الله جل شانه، انصار کی شان میں فرما تا ہے:

﴿ وَالَّذِيْنَ تَبَوَّوُ اللَّارَ وَالْإِيْمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمُ وَلَا يَجِدُونَ مَنْ هَاجَدُ إِلَيْهِمُ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّبَّا الْوَتُوا وَيُوْثِرُونَ عَلَى اَنْفُسِهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورَ هِمْ حَاجَةً مِّبَا الْوَتُوا وَيُوْثِرُونَ عَلَى اَنْفُسِهِمُ وَلَا يَجِدُونَ فَي صُدُورَ الْمَا اللّهُ فَلِحُونَ ﴾ (سورة الحشر: ٩)

''جولوگ مہاجرین سے پہلے مدینہ میں رہتے تھے وہ چاہتے ہیں ان لوگوں کو جو ہجرت کر کے آئیں ان کے پاس، اور جو کچھ مہاجرین کو دیا جاتا ہے اس کا کچھ خیال نہیں کرتے اور اس سے رنجیدہ نہیں ہوتے اگر چہ وہ خود بھی مختاج ہیں اور اپنی جانوں سے زیادہ مہاجرین کو چاہتے ہیں اور کچھ بھی حرص وطبع نہیں رکھتے اور جو ایسے ہیں وہ فلاح یائیں گے۔''

پس دیکھنا چاہیے کہ خدا انصار کی نصرت کی ایس تعریف کرتا ہے اور اس امر کی کہ ان کی نفرت صرف خدا کے واسطے ہے کیسی تصدیق فرما تا ہے، پس اب ہم حیران ہیں کہ جب اللہ جل شانہ، مہاجرین کی ہجرت کوصرف اپنے واسطے فرما دے اور انصار کی نفرت کو فقط اپنے لیے تصدیق کرے اور پھر شیعوں کے منہ سے یہ بات نگلے کہ ان کی ہجرت اور نفرت دنیا کے واسطے تھی۔ اللہ کے حکم کو اے یارو: ذرا سوچو کہ تم خدا کے کلام کی تصدیق کرتے ہویا تکذیب، اللہ کے حکم کو مانتے ہویا اس سے مقابلہ کرتے ہو بیا ان سے راضی وہ مجھ سے راضی، تم کہو کہ نہیں وہ برے سے برے، وہ کہے کہ میں ان سے راضی وہ مجھ سے راضی، تم کہو کہ نہیں بالکل غلط، نہ خدا ان سے راضی نہ وہ خدا سے راضی، اللہ فرماوے کہ انہوں نے ہجرت میرے لیے غلط، نہ خدا ان سے راضی وہ دولت کے پیچھے کی اور نم کہو کہ نہیں وہ دولت کے پیچھے کی اور نم کہو کہ نہیں وہ دولت کے پیچھے

پیغیبر طان ایم کی نفرت میں شریک ہوئے ...... آخر ذرا تو غور کرو کہ کیا کہتے ہواور کیا کرتے ہو۔ ..... آخر ذرا تو غور کرو کہ کیا کہتے ہواور کیا کرتے ہو۔ .... ہو۔ ... ہوں ، اس کی تاویل ہوسکتی ہے اس کے معنی بن سکتے ہیں ، جب سارا قرآن مجید مہاجرین اور انصار کے ذکر سے بھرا ہوا ہے تو کہاں کہاں تاویل کرو گے ، کس کس آیت کی تحریف معنوی فرماؤ گے (تن ہمہ داغ داغ شدینبہ کجا کجا نہی) حقیقت تو یہی ہے کہ مذہب تو عبداللہ بن سبا کا اختیار کر لیا مگر اب کوئی بات بن نہیں پڑتی ، نہ قرآن مجید سے انکار ہوسکتا ہے نہ اس کی تصدیق کی جاتی ہے ، شعر ...... عشق چہ آسال خمود آہ چہ دشوار بود میں گرفت کہ جبحر چہ دشوار بود یار چہ آسال گرفت کا جبحر چہ دشوار بود یار چہ آسال گرفت کا جبحر چہ دشوار بود یار چہ آسال گرفت کا جبحر چہ دشوار بود یار چہ آسال گرفت کا جبحر چہ دشوار بود یار چہ آسال گرفت

#### چوتهی آیت:

﴿ لَقَلُ رَضِى اللّٰهُ عَنِ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِيْنَةَ عَلَيْهِمْ وَآثَابَهُمْ فَتُحًا قَرِيبًا ٥ وَمَخَانِمَ فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِيْنَةَ عَلَيْهِمْ وَآثَابَهُمْ فَتُحًا قَرِيبًا ٥ وَمَنَكُمُ اللّٰهُ مَغَانِمَ كَثِيرًةً قَالُحُنُونَهَا وَكَانَ اللّٰهُ مَغَانِمَ مَعْنَاكُمُ مَنْ اللّٰهُ مَغَانِمَ لَكُمْ هٰذِهِ وَكَفَّ آيُلِي النَّاسِ عَنْكُمُ وَلِتَكُونَ النَّهُ لِللّٰهُ وَمَنِينَ وَيَهُلِيكُمْ صِرَاطًا مُسْتَقِيبًا ٥ وَأَخْرَى لَمُ وَلِتَكُونَ اللّهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَلِيرًا ﴾ وَلَتَكُونَ اللّهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَلِيرًا ﴾ تقليمًا قَلُ آخَاطُ اللّهُ بِهَا وَكَانَ اللّهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَلِيرًا ﴾ وأنسورة الفتح: ١٦٨ تا ٢١)

(سورة الفتح: ۱۸ تا ۲۱)

اس آیت کا سبب نزول بیہ ہے کہ حضرت طلط آیا ہے ارادہ کیا کہ عمرہ ادا کریں، پس اعراب اور باد بینشینوں کو اس سفر میں ہمراہی کے لیے دعوت دی۔ اس لیے کہ اندیشہ تھا کہ کفار ملے میں لڑائی کریں اور ملے کے اندر نہ جانے دیں، لیکن اکثر اعراب نے حضرت طلط آیا ہے کہ دعوت کو نہ سنا اور اس سفر میں آپ طلط آیا ہے ہمراہ نہ ہوئے مگر وہی خالص مخلص کہ جو سرایا ایمان سے بھرے ہوئے شخرے ہوئے تھے حضوری میں چلے، جب مکے کے قریب

<sup>🗗</sup> عشق کتنا آسان دکھائی دیا مگر کتنا سخت تھا اور ہجر (ودری) کتنی دشوارتھی مگریارنے کتنا آسان سمجھا۔

المركز آيات بينات اوّل كالمحرك المركز 61 في المركز 61 في المركز 61 في المركز 16 في المركز 16 في المركز 16 في ا ینچے قریش مانع ہوئے تب حضرت نے حراش کو اہل مکہ کے پاس بھیجا مگر لوگ اس کے تل کے در بے ہوئے، وہ لوٹ آیا، تب حضرت طلتی علیہ نے حضرت عثمان ضافیہ کو بھیجا، اہل مکہ نے حضرت عثمان خالئيرً كو قيد كرليا اور ان كِ قتل كي خبر مشهور ہوئي تب حضرت طلطي هايم نے اپنے یاروں کو جوآب طلع علیہ کے ساتھ تھے جمع کیا جن کی تعداد باختلاف روایات جارسو سے لے کر دو ہزار تین سوتک تھی اور حضرت نے ایک درخت کے پنچے بیٹھ کرسب سے بیعت لی کہ قریش سے لڑیں اور کسی طرح پر منہ نہ پھیریں، چنانچہان سب نے خوشی سے بیعت کی اور سوائے قید بن قیس منافق کے سی نے اس بیعت سے مخلف نہ کیا۔ چونکہ اس سفر 🏚 میں منافقوں كا نفاق اورمخلصوں كا اخلاص ظاہر ہوا اور بيعت ميں صحابہ رغی الندم كى مضبوطى اور ايمان كا حال کھل گیا اس لیے اس بیعت کا نام'' بیعت الرضوان'' ہوا۔ اور انہی بیعت کرنے والوں کی شَان مِين خدان فرمايا ﴿ لَقَلُ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْيُبَا بِعُوْنَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ ﴾ کہ خدا راضی ہوا ان ایمان والول سے کہ جنہوں نے درخت کے نیجے تجھ سے بیعت کی، فَعَلِمَ مَافِیْ قُلُوْبِهِمْ اوران کے دلوں کا اخلاص اس سے ظاہر ہو گیا، اگر وہ منافق ہوتے تواس سفر میں ساتھ نہ آتے اور بھی ایسے وقت پر بیعت نہ کرتے ، فَأَنْزَلَ اَلسَّكِیْنَةَ عَلَیْهِمْ اور ان کے دلوں کو طمانیت اور تسکین دے دی حتی کہ بلاخوف وخطر لڑائی پر مستعد ہوئے اور مرنے مارنے پر تیرے ہاتھ پر بیعت کی ، وَ أَثَابَهُمْ فَتْحًا قَرِیْبًا اوران کی شکسکی دور کرنے کے لیے ان کو بہت ہی جلد بہت سی تعلیمتیں دیں اور بڑی بڑی فتوحات اور غنائم کامثل روم اور

پس ان آیتوں سے ان سب اصحاب ریٹی اللہ م کی جنہوں نے حضرت طلطے آئے کے ساتھ درخت کے بیعت کی ، بزرگی ثابت ہوتی ہے اور ان کا اخلاص اور ایمان میں کامل ہونا ظاہر ہوتا ہے۔ کوئی لفظ کوئی حرف بھی خدانے ان آیتوں میں ایسا ذکر نہ کیا جس سے کوئی

فارس کے وعدہ کیا۔

**<sup>1</sup>** بیروایت موافق روایت شیعول کے ہے جس کا ثبوت ہم نے آئندہ کیا ہے اور ترجمہ کشف الغمہ سے اسی روایت کونقل کیا ہے۔ کونقل کیا ہے۔

#### ا يات بينات اوّل المحال المحال

موقع کوئی محل انکار کا ہو بلکہ اپنی رضا مندی کا اظہار اس طور سے کیا کہ جس کا تبھی زوال نہ ہو اور ان فتو حات کا وعدہ کیا جن کا ظہور انہی صحابہ رشی اللہ ہے ہاتھ یر ہوا۔

اب ہم شیعیانِ علی سے پوچھے ہیں کہ وہ اوّل بیفر ما کیں کہ بیہ آیت قرآن مجید کی ہے یا نہیں؟ اگر ہے تو بیا نہیں اوگوں کی شان میں ہے جنہوں نے پیغیر خدا السے اینے کی کھی یا نہیں، اگر انہی کی شان میں ہے تو ان میں حضرت ابو بکر صدیق بڑائی اور حضرت عمر فٹائی وغیرہ صحابہ کرام وٹائی آئی کی شان میں ہے تو ان میں حضرت ابو بکر صدیق بڑائی اور حضرت عمر فٹائی وغیرہ صحابہ کرام وٹائی آئی کی شان سے یا نہیں، اگر سے تو جو کچھ خدا ان بیعت کرنے والوں کے تن میں فرما تا ہے کہ ﴿ لَقَدُ دَضِی اللّٰهُ ﴾ کہ میں ان سے راضی ہوا تو اس رضا میں وہ لوگ بھی آگئے یا نہیں؟ اگر نہیں آئے تو ان کے مشنی ہونے پر کیا دلیل ہے اور اگر وہ بھی آگئے تو جن سے خدار راضی ہوا ور جن کی شان میں خود لَے قَدْ دَضِی اللّٰهُ فرما دے ان سے ناراض ہونا اور ان کو برا جاننا آیت قرآنی سے انکار ہے یا نہیں؟ اگر بیہو کہ وہ منافق سے تو اس کا رد بھی خدا نے خود فرما دیا کہ ﴿ فَعَلِمَ مَافِیُ قُلُو بِہِمُ فَانُونُ کَلُ السَّکِیُنَةَ عَلَیْہِمُ ﴾ کہ میں نے ان کے دلوں کا امتحان کر لیا اور بھی لیا کہ یہ بڑے کیے مسلمان اور سے ایمان کہ میں نے ان کے دلوں کا امتحان کر لیا اور بھی لیا کہ یہ بڑے کے مسلمان اور سے ایمان والے بیں، اسی لیے میں نے نازل کی ان پر تسلی اور دی ان کو فتح، اور اگر وہ لوگ منافق ہوتے تو کیوں خدا ان کے ایمان پر شہادت دیتا اور کیوں ان کو فتح، اور اگر وہ لوگ منافق ہوتے تو کیوں خدا ان کے ایمان پر شہادت دیتا اور کیوں ان کو فتح، اور اگر وہ لوگ منافق

ان آیوں کو دیکھ کراگر کسی شیعہ کو خطرہ پیدا ہو کہ جب الیم صرح آیت صحابہ رفخانیہ کی فضیلت میں خدا کی کتاب میں موجود ہے تو پھر کیا سبب ہے کہ ہمارے مذہب کے علماء نے صحابہ رفخانیہ کی فضیلت سے انکار کیا ضرور کوئی نہ کوئی سبب ہوگا ورنہ کیا سب عالم سب مولوی، سب فاضل، سب مجہد ہمارے مذہب کے نادان تھے کہ الیمی آیت سے ایسا صرح انکار کیا اور اس کے باوجود بھی صحابہ کو برا جانا ۔۔۔۔۔اس لیے ہم انہی کے مذہب کی معتبر تفسیروں سے اپنے وعوے کو خابت کرتے ہیں اور یہ امر کہ ان کے مولوی اور عالم نادان تھے یا دانا، ایمان والے تھے یا ہے ایمان، منصف تھے یا متعصب، انہی کی عقل پر چھوڑتے ہیں، ان کی تفسیروں کو دیکھ کرجو بچھوہ انصاف سے مناسب جانیں ویسا سمجھیں۔

#### ا يات بينات اوّل المحروب الله المحروب المحروب

اے بھائیو! سنو کہ تمہارے یہاں کے مفسرین نے اس آیت کی تفسیر میں کیا لکھا ہے۔ کاشانی اپنی تفسیر میں لکھتے ہیں:

((آنحضرت فرمودند بدوزخ نهرودیك كس از مومنال كه درزیر شجره بیعت كردندوایل رابیعت الرضوان نام نهاده اندبجهت آل كه حق تعالی در حق ایشال فرمود كه لَقَلُ رَضِی الله عن المُومِنِین إذیبا یعُونَك تَحْت الشَّجَرَةِ.))

'' آنخضرت طلط الله نے فرمایا ہے جن مسلمانوں نے درخت کے نیچے بیعت کی ہے ان میں سے کوئی دوزخ میں نہیں جائے گا اور اس بیعت کو'' بیعت الرضوان' کہتے ہیں کیونکہ اللہ نے ان بیعت والوں کی شان میں فرمایا ہے کہ اللہ ان مسلمانوں سے راضی ہوا جنہوں نے آپ طلط اللہ سے درخت کے نیچے بیعت کی ہے۔''

اگراس روایت پراطمینان نه ہواور حضرات شیعه کواپنے متکلمین اور متعصبین کے جواب سننے کا اشتیاق ہوتو اس کو بھی سنیں کہ ان کے علماء نے اس آیت کو دوطرح پر رد کیا ہے ..... بعضوں کو نے بیفر مایا ہے کہ اس آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ خداوند تعالی اس فعل خاص سے، لیعنی بیعت سے راضی ہوا ہواور آئندہ بھی راضی رہے ..... اور بعض کا بیقول ہے کہ اس

<sup>1</sup> قاضی نورالله شوستری نے مجالس المونین میں لکھا ہے کہ مدلول آیت عندالتحقیق رضائے حق تعالیٰ است از فعل خاص که بیعت است و کسے منکرایں نیست که بعضے از افعال حسنه مرضیه ازیشاں واقعت سخن درین ست که بعضے افعال قبیحه از ایشاں بو جود آمده که مخالف آل عهد و بیعت است چنانکه در امر خلافت۔ ۱۲

**<sup>2</sup>** صاحب "تقلیب الکائد" نے بجواب "کید نو دو یکم تحفه اثنا عشریه" کے لکھا ہے کہ "اما بو دن ابو بکر و عمر در اهل بیعت رضوان پس فائدہ بحال شان نمیر ساندزیرا که حق سبحانه و تعالیٰ میفرماید اِنّ الَّذِینَ یُبَایَعُونَكَ الخ ایس کلام معجز نظام دلالت میکند براینکه بعضے اهل بیعت رضوان نکث بیعت خواهند کرد چنانچه از ابو بکر و عمر و دیگران بظهور رسید بیانش آنکه بیعت بایں شرط بو ده است که فرار هزیمت نه کنند در حرب ثابت بمانند یا کشته شوند بعد ازیں بیعت درهمان سال جناگ حیبر پیش آمد ابو بکر و عمر فرار کردندوهزیمت خوردند ۲۲.

بیعت کے بعد صحابہ کبار ؓ نے وہ کام کیے جواس بیعت کے خالف تھے یعیٰ لڑائیوں میں بھا گ گئے، خلیفہ برحق کی خلافت غصب کر لی ..... پس وہ اس آیت کے وعدے سے خارج ہو گئے۔

پس بہ نسبت اوّل امر کے ہم یہ جواب دیتے ہیں کہ خدا کی نسبت یہ خیال کرنا کہ وہ صحابہ کے اور کاموں سے راضی نہ تھا صرف ایک فعل خاص بیعت سے راضی ہوا، اس لیے ﴿لَقَدُ دَضِی اللّٰهُ عَنِ اللّٰهُ عَنِ الْہُوۡمِنِیۡنَ ﴾ (الفتح: ۱۸) فرمایا، یہ ایک تہمت ہے کہ کوئی مسلمان اپنے دل میں اس کا خیال بھی نہیں کرسکتا۔ کیا یہ ممکن ہے کہ اگر خدائے عزوجل ان بیعت کرنے والوں سے ہرطرح سے راضی نہ ہوتا تو وہ ﴿لَقَدُ دَضِی اللّٰهُ عَنِ الْہُوۡمِنِیۡنَ ﴾ (الفتح: ۱۸) مرف ان کے دل خوش کرنے وہراہ تدلیس فرما تا اور ان کی جن باتوں سے ناراض تھا ان کو صرف ان کے دل خوش کرنے کو براہ تدلیس فرما تا اور ان کی جن باتوں سے ناراض تھا ان کو معلوم ہوا کہ صحابہ وُئی ہیں کے اور کاموں سے خدا ناراض تھا، آخر کیوں کر ان کو اس کی نا رضا معلوم ہوا۔

نہایت تعجب کا مقام ہے کہ خدا ان کے اس فعل کو جس سے راضی ہوا کہ قید کہ کر ظاہر کرے اور ان کے ان کا موں کو جن سے ناراض ہوا سوائے شیعیانِ عبداللہ بن سہا کے کسی پر اظہار نہ فرمائے ..... شاید شیعیانِ پاک بیہ جواب دیں کہ اس قرآن میں جو امام مہدی کے پاس ہے اصحاب کی برائیاں کہ می ہوئی ہیں، مگر ہم جب تک اس کو اپنی آنکھ سے نہ دیکھ لیں اور امام صاحب کی برائیاں کہ تھ دین نہ کر لیں اس کو قبول نہیں کر سکتے ۔لیکن افسوں نو یہی ہے کہ نہ امام صاحب کا کچھ نشان ماتا ہے نہ اس قرآن کا کچھ پتہ چاتا ہے۔ ہزار برس تو گرز گئے اور ہنوز معلوم نہیں کہ انجی اور کتنے دن امام کے ظہور میں باقی ہیں۔شعر:

مرد گئے اور ہنوز معلوم نہیں کہ انجی اور کتنے دن امام کے ظہور میں باقی ہیں۔شعر:
مرد کہ بصد سال ندیدم کی ماہ

د نفراق کی سیکڑوں را تیں گزرگئیں اور میرا چاند (محبوب) نہ نکلا اور عمر کا تماشا یہ ہے کہ سوسال سے میں نے ایک جاند نہ دیکھا۔''

المركزية الم اور بہنسبت امر دوم کے کہ صحابہ کبار اس آیت کے وعدے سے بہ سبب نکث بیعت کے خارج ہیں،اس کا جواب ہم اس طرح دیتے ہیں کہاس اعتراض سے بھی اتنا ثابت ہوتا ہے کہ بیعت رضوان کے وقت تک صحابہ کبار اور مہاجرین وانصار ﷺ مسلمان اور کیے مومن تھے، نہ منافق تھے نہ کا فراوران کی بیعت صادق تھی نہ کہ منافقانہ ..... چنانچہ بیفقرہ صاحب "تـقـلیب المكائد" • كاكه "اين كلام معجز نظام دلالت مي كندبرينكه بعضاز ابل بيعت رضوان نكث بیعت خواہند کرد' (بیم مجزانہ کلام اس پر دلالت کرتا ہے کہ کچھ بیعت رضوان والے بیعت کوتوڑ دیں گے )اس پر دلیل ہے کہ جب بیعت کی تھی اس وقت تک نہ منافق تھے نہ کا فر بلکہ ﴿ لَقَالُ رَضِي اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ مين داخل تھ .....اور شہيد ثالث نور الله شوسترى ٥ كايكلمه كه • صاحب تَـ قُلِيْبُ الْمَكَائِدَ كا نام سير محرقلى بن سير محرحين بـ -ان كايك فاندانى بزرگ سيد شرف الدين ہلا کو خال کے حملے کے وقت خراسان سے ہندوستان آ کر ضلع بارہ بنکی کے کنتور نامی قصبے میں مقیم ہو گئے تھے۔سید محرقلی اسی قصبه میں بروز دوشنبه بتاریخ ۵ ذی قعده ۱۸۸اه مطابق ۴۷۷اء کو پیدا ہوئے، اسی سال اور مہینے میں نواب شجاع الدولہ نے رحلت کی ، تذکرۃ العلماء کے مؤلف نے مولوی دلدارعلی نصیر آبادی ملقب بہ غفران مآب کے ا کابر تلامٰدہ کے تذکرہ میں ان کا ذکر کیا ہے۔موصوف مدتوں میرٹھ میں منصب عدالت پرمتمکن اور وہاں مفتی رہے پھر ملازمت ترک کر کے لکھنؤ آ کرمقیم ہو گئے اور تصنیف و تالیف میں مشغول ہو گئے ۔ ان دنوں تحفہ ا ثناعشریہ کا بڑا چرجپا تھااس کے اثرات کوختم کرنے کی غرض سے بیبھی اپنے استاد اور دوسرے شیعہ علماء کی طرح اس کی تر دید پر کمر بستہ ہوئے اور انہوں نے تخفہ کے باب مشتم کا جواب تشیئد المطاعن و کشف الضغائن میں، باب اوّل کاسیف ناصرى مين باب دوم كاتَقْلِيْبُ الْمَكَائِد باب مفتم كا، بربان سعادت مين باب ياز دمم كامصارع الافهام مين ديا\_ 9 محرم ۱۲۲۰ءمطابق ۱۸۴۴ء کولکھنؤ میں انتقال ہوا اور امام باڑہ غفران مآب میں دفن ہوئے۔ (شیخ محمد فراست )

ع نام نور الله بن سید شریف بن نور الله، شیعول میں شہید ثالث کے لقب سے مشہور ہیں۔ ' شوستر' میں جو کہ ایران کے خوزستان صوبے کا ایک شہر ہے ۱۵۴۹ء بمطابق ۹۵۲ھ میں پیدا ہوئے۔ آپ کے اجداد کا تعلق تبرستان کے دارالحکومت آمل یا مازندران سے تھا۔ قاضی نور الله شوستری نے علوم دین اور معقولات کی تعلیم اپنے والد سے حاصل کی ، دوسرے علوم کی تعلیم میر سیف الدین محمد اور میر جلال الدین سے حاصل کی۔ اے۱۵ء میں قاضی صاحب مشہد کی سیاسی ہلچل کے سبب ہندوستان ہجرت کرآئے اور فتح پورسیری میں حکیم ابوالفتح گیلانی کےمہمان ہوئے۔ حکیم ابوالفتح گیلانی نے اکبر (۱۵۵۲ء۔ ۱۲۰۵ء) سے متعارف کرایا، چونکہ قاضی صاحب میں علمیت، منصف مزاجی اور مستعدی اعلیٰ درجہ کی تھی،اس لیے اکبرنے ۲۵۸۱ء میں لاہور کا قاضی مقرر کیا۔ یہ ہندوستان کی تاریخ میں پہلاموقع تھا جب کسی شیعه کو قاضی کا عهده دیا گیا اور ۹۱ ۱۵ء میں قاضی نور الله اور قاضی علی کوا کبر نے کشمیر کی بدا نتظامیوں ⇔ ⇔ ⇔

ا يت بيات اوّل المحروبية ا

''مرلولِ آیة عندالتحقیق رضائے تق تعالی است ازاں فعل خاص کہ بیعت است وکسی منکرایں نیست کہ بعضے از افعال حسنہ مرضیہ ازیں شال واقع است' (آیت کا مفہوم اس فعل خاص یعنی بیعت سے رضا مندی ہے اور اس کا تو کوئی منکر نہیں ہے کہ کچھ اچھے پسندیدہ کام ان سے ہوئے ہیں) اس پر شاہد ہے کہ ان کا بیعت کرنافعل حسنہ تھا، بس اسی سے بیاعتقاد کہ' صحابہ کبار اوّل سے منافق تھے' باطل ہوا۔ اور جب تک بیآیت جس میں خدانے اپنی رضا مندی ظاہر کی نازل ہوئی ان کا مسلمان اور با ایمان ہونا ثابت ہوا۔

خیراب آگے چلیے اور اس بیعت کے بعد ان کے حال پر نظر کیجیے کہ کیا کام ان سے ایسے ہوئے جن سے ان کی نکث بیعت کرنا ثابت ہوا اور وہ کام کس وقت ہوئے، پینمبر طلط ایک جیتے جی یا ان کی وفات کے بعد۔ چنانچہ اس کی نسبت شہید ثالث اور صاحب تقیلیٹ البہ کائیں نے جو بچھ کھا ہے اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس بیعت کے بعد پینمبر طلط ایک کے سامنے ان سے نکث بیعت ہوا، لینی وہ جنگ خیبر میں ثابت قدم نہ رہے بلکہ بھاگ گئے۔۔۔۔۔۔

 <sup>⇒ ⇒</sup> اور مالی خرد برد کی تحقیقات کے لیے تشمیر بھیجا۔ ۱۵۹۹ء میں قاضی صاحب کوآگرہ کی فوج کا قاضی مقرر کیا
 گیا۔۳۰۱۳ء میں انہوں نے ایران واپس ہونے کا فیصلہ کر لیا مگر اکبر نے انہیں اجازت نہیں دی۔

ہندوستان آنے سے قبل بھی انہوں نے کچھ کتابیں کھی تھیں یہاں آکر انہوں نے متعددعلوم پر بہت کچھ کھا۔ تفسیر، حدیث، ریاضی، منطق، فلسفہ، تاریخ، صرف ونحو اور دیگر مضامین پر وہ برابر لکھتے رہے۔ قاضی صاحب نے کم وبیش میں۔ میں تصنیف کیس، محالس المومنین، احقاق الحق اور مصائب النواصب، ان کی مشہور کتابیں ہیں۔ احقاق الحق علامہ روز بہا کی ابطال الباطل کے جواب میں کھی جسے علامہ روز بہانے علامہ کی کشف حق کے جواب میں کھی تھے علامہ روز بہا کی ابطال الباطل کے جواب میں کھی جسے علامہ روز بہانے علامہ کی کشف حق کے جواب میں لکھیا تھا۔

جہانگیر کے عہد حکومت (۱۲-۵-۱۷) میں بروز جمعہ ۱۸ جمادی الثانی ۱۰اء مطابق کرستمبر ۱۲اء کو انہیں بمقام آگرہ قبل کردیا گیا۔ اسباب قبل کے بارے میں مصنف صحیفہ نورسید صغیر حسین زیدی نے لکھا ہے کہ جہانگیر کوسب سے زیادہ طیش اس بات پر آیا کہ قاضی صاحب نے حضرت خواجہ اجمیریؓ کی نسبت (جن کے اکبراور جہانگیر بڑے معتقد سخے) درشت الفاظ کہے اور ان سے ایک رسالہ بھی منسوب کیا گیا ہے جس میں شخ سلیم کی نسبت (جن کے نام پر بادشاہ کا نام سلیم رکھا گیا تھا) قرم ساحق پر رنا تحقیق لکھا تھا۔ غرض بزرگوں کی شان میں گتا خی کے سبب قبل کردیے بادشاہ کا نام سیم رکھا گیا تھا کے علاقہ میں ہے، جس پر ۱۷ کے ایک سوچونسٹھ سال بعد سیر محرم مصور حینی نیشا یوری نے ایک مقبرہ بنوا دیا۔

المات بينات داوّل المحاول المح

اس کی نسبت ہم یہ جواب دیتے ہیں کہ اگر چہ قلعهٔ خیبر حضرت صدیق اکبر خالٹیہ یا حضرت عمر ضالتین کے ہاتھ سے فتح نہیں ہوالیکن فتح نہ ہونامستلزم فرارنہیں ہے۔ جنگ خیبر سے بھا گنا حضرات شیعہ نے کہاں سے ثابت کیا اور بالفرض اگر وہ جنگ خیبر سے بھاگے اور انہوں نے نکث بیعت کیا تو جس طرح برہم نے ان کی بیعت کو خدا کے کلام سے ثابت کیا اور خدا کی رضا مندی کا لَقَلُ دَخِیبِی اللّٰهُ کی آیت پیش کر کے ثبوت دیا،اسی طرح پر حضرات شیعہ کے ذمہ ہے کہ بمقابلہ اس آیت کے جنگ خیبر سے ان کا بھا گنا اور نکث بیعت کرنا اور خدا کا ان سے ناراض ہوناکس آیت سے ثابت کردیں (وَإِذْ لَیْسَ فَلَیْسَ) .....اور ہم خوب یقین کرتے ہیں کہ اگر صحابہ کبار سے کوئی فعل بداس بیعت کے بعد خدا کی نا رضا مندی کا ہوتا تو ضروروہ اس کی بھی خبر دیتا اور جس طرح بران کی بیعت سے راضی ہو کر لَقَدْ رَضِبَ اللّٰهُ فرما دیا، اسی طرح بران کے فرار اور نکٹ بیعت سے ناراض ہوکر لَـقَـدْ غَضِبَ اللّٰهُ عَلَيْهِم ارشاد فرما تا۔اس کیے کہ لڑائی سے بھا گنا اور بیعت کا توڑنا آخر پیغمبر طلطے علیہ ہی کے سامنے ہوا، اس وقت تک وحی کا سلسلہ جاری تھا، جبرئیل عَالیتا کا آنا بندنہ ہوا تھا۔ پھر کیا سبب ہے کہ خداان کے اچھے کاموں کو ظاہر کرے اور بُرے کاموں کی خبرتک نہ دے، ان کے اعمالِ حسنہ کی تو شہرت دے دے اور ان کے افعالِ بدکی پردہ پوشی کرے ..... پس یا تو خدا ان سے ڈرتا تھا کہان کی برائی بیان نہ کرسکتا تھا یا در حقیقت ان سے کوئی برائی نہ ہوتی تھی جس کو ظاہر کرتا۔ اگر کوئی لغزش ہو جاتی تھی تو اس کومعاف کر دیتا تھا اور ان کے نیک کاموں کو خیال کر کے اس کو براہِ ستاری چھیا دیتا تھا.....اوراگر بیرکہا جائے کہ بعد وفات پینمبر خداطینے عَلیم کے صحابہ کبار ؓ نے ایسے فعل کیے کہ جن سے خدا ناراض ہوامثل خلافت غصب کرنے کے ....ان کی نسبت ہم کہتے ہیں کہ اگران سے پیغمبر خدا کی وفات کے بعد کوئی کام ایبا ہونے والا تھا کہ جس سے خدا ناراض ہوتا تو ضروراس کی خبر دیتا اور بھی ان کے حق میں ﴿لَقَ لَ رَضِیَ اللّٰهُ ﴾ نه فرما تا اور جب کہ خدانے اس آیت میں بیفر ما دیا ﴿فَعَلِمَ مَافِیْ قُلُوْبِهِمْ ﴾ کہ میں ان کے دلوں کی بات جانتا ہوں اور فرمایا کہ ﴿فَأَنْزَلَ السَّكِيْنَةَ عَلَيْهِمْ ﴾ کہ میں نے نازل کی

((از جابر بن عبدالله انصاری روایت است که مادران روز هن از حضرت هنزار و چهار صدکس بودیم، دران روز من از حضرت پیغمبر خدا شی شنیدم که آنحضرت خطاب به حاضران نمود و فرمود که شما بهترین اهل رُوئے زمین اید، و ماهمه دران روز بیعت کردیم و کسے از اهل نکث نمود مگر قید بن قیس که آن منافق بیعت خودرا شکست.))

''جابر بن عبداللد انصاری وظی اسے روایت ہے کہ ہم لوگ اس (بیعت رضوان)
کے دن چودہ سوافراد نتھے، اس دن میں نے بیغمبر خداط اللہ علیہ سے سنا کہ حاضرین
کوآپ خطاب کر رہے تھے کہ تم لوگ روئے زمین میں سب سے بہتر ہواور ہم
لوگوں نے اسی دن بیعت کی تھی، بیعت کرنے والوں میں سے کسی نے سوائے قید بن قیس کے بیعت نوڑ دی۔''
قید بن قیس کے بیعت نہیں توڑی، وہ منافق تھا اس نے بیعت توڑ دی۔''

اس روایت سے چندفا کدے حاصل ہوئے:

ا۔ یہ ثابت ہوا کہ بیعت کے وقت چودہ سوصحانی موجود تھے جن کے ایمان اور اسلام کی خبر خدادیتا ہے کہ فَعَلِمَہ مَا فِی قُلُو بِهِمُ اور ان کی شان میں فرما تا ہے لَقَلُ رَضِیَ اللّٰهُ عَن الْہُوُمِنِیْنَ.

المات بينات اوّل المحمد الله المحمد الله المحمد الله المحمد المحم

۲۔ پیغمبر خداط التھا ہے ان کی نسبت فرمایا کہتم بہترین امت سے ہو۔

س۔ ثابت ہوا کہ سوائے ایک منافق کے اور کسی نے بیعت کو ہیں توڑا، پس اے شیعیانِ پاک! ابتم انصاف سے ان روایتوں کو دیکھواور اپنے شہید ثالث اور صاحب "تـقـلیب المكائد" كے ايمان اور انصاف ير خيال كروكہ وہ محبت اہل بيت كے يردے ميں كيسى خدا کی آیتوں کی تکذیب کرتے ہیں اور کس طرح ایسے صریح نصوص سے انکار فرماتے ہیں۔لیکن اگر ہم صحابہ رخین ہے ہی برائیوں کو شلیم بھی کرلیں تب بھی شہید ثالث کی تقریر کا کچھ فائدہ نظر نہیں آتا، اس لیے کہ جو علامہ کا شانی نے اپنی تفسیر میں لکھا ہے کہ '' ہنخضرت فرمود بدوزخ نہرودیک کس ازاں مومناں کہ درزیر شجرہ بیعت کردند'' اس کا کیا جواب ہے بغیراس کے کہ بہ کہا جائے کہ حضرت نے تقیہ سے کہہ دیا ہوگا۔ اس مقام پر بیرامربھی لکھنے کے قابل ہے کہ اگر کوئی شبہ کرے کہ حضرت عثمان خالٹیہ اس بیعت میں شریک نہ تھے، اس لیے وہ بیعت رضوان سے خارج ہیں۔اس کا جواب یہ ہے کہ پیغمبر خداط السیفایی کو حضرت عثمان خالته؛ سے ایسی محبت تھی کہ بیعت میں ان کے موجود نہ ہونے کے باوجودان کوشریک کرلیا اور کیسا شریک کیا کہ اپنے ہاتھ کوان کا ہاتھ بنا دیا۔ 🕈 چنانچہ اس مقام پرمولانا و بالفضل مولانا مولوی علی بخش خان صاحب نے اینے ایک رسالہ میں لکھا ہے: اسی کوہم بجنسہ نقل کرتے ہیں، و ھے و ھے ذہ۔ (اور واسطے حصول شرف بیعت الرضوان کے رسول طلق علیہ نے عثمان غنی خالیہ، کی طرف سے بھی اینے دونوں ہاتھوں سے وہ معاملہ فرمایا که دست حق پرست اینے کوعثمان کا ہاتھ قرار دیا۔ روضهٔ کلینی میں حدیث وارد ہے کہ بیعت لی

<sup>•</sup> فلما انطلق عثمان لقى ابان بن سعيد فتأخر عن السرج فحمل عثمان بين يديه و دخل عثمان فاعلمهم وكانت الناوشته فجلس سهل بن عمر و عند رسول الله في و جلس عثمان فى عسكر المشركين وبايع رسول الله الله الله المسلمين وضرب صلعم باحدى يديه على الاخرى لعثمان، قيل طوبي لعثمان قدطاف بالبيت وسعى بين الصفا و المروة واحل، فقال رسول الله ماكان يفعل فلما جاء عثمان قال رسول الله اطفت بالبيت فقال ماكنت لاطوف بالبيت و رسول الله لم يطيف به، ثم ذكر القصه وما كان فيها الحديث ١٢ ـ (كتاب الروضة)

پینمبر خداط النظامین نے مسلمانوں سے اور ایک ہاتھ کو اپنے دوسرے ہاتھ پر مارا واسطے عثمان والنائیہ کے کہ وہ الشکر میں مشرکوں کے تھے ) اس حدیث سے علاوہ قطعیت مغفرت ورضوان الہی کے ایک عمدہ لطیفہ ہاتھ آیا کہ دست نبی طاقی آیا کہ دست عثمان والنائی قرار پایا، اور دست نبی وہ ہے کہ مجازاً دست خدا ہے یک الله فوق آیدیہ ہم .

اب دیکھے عثمان عنی فرائی کو "یک ڈاللّٰهِ" یا "یک ڈالسنّبِی " (اللّٰه کا ہاتھ یا نبی کا ہاتھ) کا خطاب منصف مزاج عطا کرتے ہیں یا اس لقب کو پھر بھی مخصوص علی مرتضی فرائی کے کہ جاتے ہیں، انتہی بلفظہ۔ (والسلّٰه درهٔ وعلی اللّٰه اجرهٔ) اور اس حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ پیغیمر خدا ملتے آئی ہا کہ واپنے یاروں کی یاری پر نہایت بھروسا تھا اور ان کے استقلال پر یقین کامل تھا۔ اس لیے کہ جب لوگوں نے کہا کہ خوشا حال عثمان فرائی نئی کا کہ ان کو خانہ کعبہ کا طواف نصیب ہو گیا تو حضرت نے فرمایا یہ مکن نہیں ہے کہ عثمان ؓ بغیر ہمارے طواف کرے، آخر ویسا ہی ہوا کہ بغیر حضرت کے عثمان ؓ نے طواف نہ کیا۔ چنا نچہ اسی حدیث کے مضمون کو آخر ویسا ہی ہوا کہ بغیر حضرت کے عثمان ؓ نے طواف نہ کیا۔ چنا نچہ اسی حدیث کے مضمون کو دیما کہ حدید کے مؤلف نے کیا۔ چنا نجہ اسی حدیث کے مضمون کو 'حملہ' حدیدی' کے مؤلف نے کھی نظم کیا ہے، کہا قال: نظم

طلب کرد پس انٹرف انبیاء " ز اصحاب عثمان صاحب حیا

ا شرف الانبیاء (محمد طلط ایم این اسی اسی اسی میں سے حیا دارعثان سے کہا (کہتم مکہ جاؤ اور حالات کا جائزہ لو)

با وہم ہماں گفت خیر البشر گفت کراں پیشتر گفته بد با عمر ظالیہ،

ان (عثمان) سے بھی خیر البشر طلنے علیہ نے وہی کہا جو کہ اس سے پہلے عمر رضائی، سے آپ کہہ چکے تھے:

<sup>🗗</sup> حملهٔ حیدری جلداوّل صفحه ۲۰۷ سطر۲ مطبع سلطانی مطبوعه ۱۲۶۷ چجری

#### المراكزية المراك

ببو سید عثمان ٔ زمیں در زمان بمقصد رواں شد چوں تیر از کماں

حضرت عثمان خلیجہ نے اسی وقت زمین خدمت کو بوسہ دیا اور جیسے تیر کمان سے نکلتا ہے مقصد کے لیے چل پڑے۔

چواور فت از اصحاب روز دگر بگفتند چندی به خیرا البشر خوشا حال عثمان با احترام که شد قسمت صحح بیت الحرام رسولِ خدا چون شنیداین سخن بپاسخ چنین گفت با انجمن به عثمان نداریم ما این گمان کمه تنها کند طوف آن آستان

"جب وہ چلے گئے تو صحابہؓ نے دوسرے دن خیر البشر طلقے آیے ہے یہ بات کہی کہ حضرت عثمان رضائی کا حال کتنا اچھا ہے کہ بیت الحرام کا حج ان کو نصیب ہو گیا، رسول خداط نے آئے ہے جب یہ بات سنی فوراً پورے مجمع سے مخاطب ہو کر فر مایا کہ حضرت عثمان ؓ کے بارے میں ہم یہ گمان نہیں کرتے کہ وہ تنہا اس آستانہ (بیت اللہ) کا طواف کر لیں گے۔"

اس کے بعد یہی مؤلف لکھتا ہے کہ حضرت عثمان رہائیہ کے میں پہنچے اور ابوسفیان سے کہا کہ بیغ بین جارت عثمان رہائیہ کے بین اس کے بین اس نے کہا کہ بیمکن نہیں ہے مگر تمہارا دل چاہے تو طواف کے لیے آنا چاہے تن انکار کیا اور اس پر ابوسفیان نے ان کو قید کر لیا۔ کہا قال:

نجوشيدش آنگه بدل مهر خون

مه عثمان منس گفت آن سرنگون کے گے میل داری تو طو ف حرم بكن مانعت نيست كس زير حشم و لیکن محال ست آن بر گزاف كه آيد محمد برائع طواف چوبشنید عثمان ازوایس سخن چنیس داد پاسخ بآن اهر من کے طوف حرم سے رسول خدا نباشد برير وانشش روا ازیس گفته سفیان برآشفت بیش بگرد انداز سوی او روی خویش به فرمودیس بادگرمشرکان کے عثمان وآں دہ کے از پیرواں نیا بند رفتن به نز د رسول اگے شاد باشند ازیں گے ملول چوں عثمان ازو ایس حکایت شنید علاجر به جز صبر کردن ندید مقید نمودندش اعدائر دیس

<sup>🗗</sup> حمله حيدري جلداوٌ ل صفحه ٢٠٠٧ سطر٢٢ مطبع سلطاني مطبوعه ١٢٦٧ء هجري١٢ منه

المات بينات اوّل المحروب المحر

کہا کہ اگر آپ طواف حرم کرنا چاہیں تو کر لیں ، اس شرف سے تمہارے لیے کوئی رکا وٹ نہیں لیکن یہ بات تو بالکل محال ہے کہ محمد طلطے آپی طواف کے لیے آئیں۔ جب عثان رہا گئی نے اس کی یہ بات سنی تو اس کو برجستہ یہ جواب دیا کہ بغیر رسول طلطے آپی کے حرم کا طواف آپ کے پیروکاروں کے لیے جائز نہیں۔ اس بات سے ابوسفیان آگ بگولہ ہو گیا اور ان کی طرف سے اپنا چرہ مجھیر لیا ، دوبارہ مشرکوں سے کہا کہ عثان زہائی اور ان کے دسوں ساتھی اب رسول کے پاس جانے نہ یا ئیں ، چاہے اس سے خوش ہوں یا نا خوش۔ جب عثمان رہا گئی نے ان کی یہ بات سنی سوائے صبر کے کوئی چارہ نہ دیکھا (چنانچہ) دشمنان دین نے ان کوقیہ کرلیا اس کے بعدان کے چھوٹے کا قصہ ہم بیان کرتے ہیں۔''

غرض کہ ہم شیعہ حضرات سے التماس کرتے ہیں کہ وہ ذرا انصاف فرما کیں کہ ان کے مفسرین اور محد ثین اور مور خین صحابہ فرقائیہ کی نسبت کیا لکھتے ہیں اور ان کے استقلال اور صدر اور ایمان اور اسلام کو کیسائسلیم کرتے ہیں اور پھر بایں ہمہ ان سے عداوت رکھتے ہیں اور الیہ لوگوں کو جن کے ایمان اور اسلام پر پیغیر طفی ایم کی الفرش کرنے کا ایسے لوگوں کو جن کے ایمان اور اسلام پر پیغیر طفی ایم کی اور محد شرت کے دل پر نہ گزرے اور جو باوجود مصیبتوں اور محنتوں کے سرمواطاعتِ نبوی شبہ تک حضرت کے دل پر نہ گزرے اور جو باوجود مصیبتوں اور محنتوں کے سرمواطاعتِ نبوی شبہ تک حضرت کے دل پر نہ گزرے اور جو باوجود مصیبتوں اور محن فی اور مرتد کہتے ہیں اور بھی اور جو ذب اللّٰہ من ذالک) ہماری سمجھ میں نہیں آتا کہ حضرات شیعہ کس طرح ایسے سپچ مسلمانوں اور پکے ایمان والوں کو منافق کہتے ہیں اور کیوں کر ایسی صرح آیات اور سپکی مسلمانوں اور حدیثوں اور روایتوں مورکے تایات اور سپکی کہ جب کوئی شخص ان آیتوں اور حدیثوں اور روایتوں کو دیکھے تو بھلامکن سے کہ وہ صحابہ کرام شکے فضائل میں شبہ کر سکے، یا ان کی نسبت نفاق اور رہے ارتداد کا خطرہ بھی اس کے دل میں گزر سکے۔

غور کرنے کا مقام ہے کہ خدانے ان کے حالات بیان کرنے میں فقط کنائے اور اشارے پر قناعت نہ فرمائی بلکہ صاف صاف تصریح کر دی اورٹھیک ٹھیک پیتہ اور نشان ان کا بتلا دیا اور

## المراق ا

الیں صریح آیتوں کو نازل کر کے منکرین کے شبہات کو دور کر دیا۔ اگر پیغمبرصاحب طلطے عَلَیْم کے اوپر ایمان لانے والوں کی فقط خدا تعریف اجمالی کرتا تو منکرین کو تاویل اور شہبے کا موقع تھا مگر جب صاف کہہ دیا کہ میں ان مسلمانوں سے راضی ہوں جنہوں نے پیغمبر طلطے علیم کے ہاتھ پر بیعت کی اور جگہ بھی بیعت کرنے کی بتلا دی کہ درخت کے پنچے اور پہ بھی کہہ دیا کہ یہ لوگ پیغیبر کے ہاتھ پر بیعت نہیں کرتے ہیں بلکہ میرے ہاتھ پر، تو اب کون شخص ہے جو الیی بیعت کرنے والوں کے ایمان اور اخلاق پر شبہ کر سکے، ہاں پیشبہ ہوسکتا تھا کہ شاید بیعت کرنے والے وہی معدد دے چند ہوں جوموافق اعتقاد شیعوں کے مرتد نہیں ہوئے، کیکن جب کہ علمائے شیعہ نے اس امر کونشلیم کر لیا کہ صحابہ کبارؓ چودہ (۱۴) سواس بیعت میں شریک تھے اور یہ بھی قبول فر مالیا کہ انہی کی شان میں خدا نے اس آیت کو نازل کیا اور اس کا بھی اقرار کیا کہ سوائے ایک منافق کے اور کسی نے بیعت کونہیں توڑا تو ہم کونہایت ہی تعجب آتا ہے کہ کیوں کرائی بیعت کرنے والوں کے حق میں ایسا فاسداعتقا در کھتے ہیں! لیکن بیخیال کر کے کہ حضرات شیعہ کو نہ خدا کے کلام پر یقین ہے نہ پیغیبر طلطے علیم کی حدیثوں یر نہاماموں کے قول پر تو کچھ تعجب نہیں ہوتا اگر ان میں سے کسی برعمل ہوتا تو کبھی ایسا عقیدہ نەر كھتے۔

اے بھائیو! تمہارے ق میں ہم خدا سے دعا کرتے ہیں کہ اللہ جل شانہ ہم کو ایک ذرہ بھرا بیان عطا کر دے تا کہتم لوگ اپنے عقیدوں کی برائیوں پرخود ہی اقر ارکرنے لگو اور جو ہم تم کوسمجھاتے ہیں وہ تم خود ہی شجھنے لگو۔اے یارو! ذرا ایسے عقیدوں پرغور کرواور سوچو کہ ان میں کچھ بھی اثر ایمان اور اسلام کا ہے،اگر ہے تو دکھاؤ ..... شعر

ناله حزنیت کو آه آتشنیت کو لاف عشق بازی چند عشق رانشا نیهاست "تیرے حزن و ملال اور آه آتش کون سنتا ہے، عشق کی نشانی عشق بازی کی چند ویکیس ہیں۔"

#### پانچویں آیت:

﴿لَوۡلَا كِتُبُّ مِّنَ اللّٰهِ سَبَقَ لَبَسَّكُمۡ فِيۡبَاۤ اَخَنۡتُمۡ عَنَابٌ عَظِيۡمُ٥﴾ ﴿لَوۡلَا كِتُبُ مِّنَ اللّٰهِ سَبَقَ لَبَسَّكُمۡ فِيۡبَاۤ اَخَنۡتُمۡ عَنَابٌ عَظِیۡمُ٥﴾ (الانفال: ٦٨)

''اگر نہ ہوتی ایک بات جس کولکھ چکا اللہ پہلے سے تو تم کو پہنچتا، اس لینے میں بڑا عذاب ''

شان نزول اس آیت کا پیر ہے کہ جب لڑائی بدر کی فتح ہوئی اور مشرکین قید میں آئے ابوبكر خالتين نے كہا كەفدىيەلے كر چھوڑ دينا جاہيے،حضرت عمر خالتين نے كہا كەان كى گردنيس مار دینا چاہیے بلکہ جوجس کا رشتہ دار ہو وہی اپنے ہاتھ سے اس کونٹل کرے اور خدا کی محبت کے سامنے دوسرے کی محبت کا خیال نہ کرے۔لیکن حضرتؓ نے موافق مشورے ابوبکر صدیق خالٹیو، اور صحابہ رغی اللہ ہے فدید لے کر چھوڑ دیا۔ اس پر بیآیت نازل ہوئی۔ اور اس روایت کو علماء اورمفسرین امامیہ بھی تصدیق کرتے ہیں۔ چنانچة تفسیر خلاصة المنہج کا شانی 🗗 میں لکھا ہے کہ بدر کی لڑائی میں ستر (۷۰) آ دمی قید ہوئے منجملہ ان کے عباسؓ اور عقیلؓ بھی تھے حضرتؓ نے ان کے باب میں اپنے یاروں سے مشورہ کیا، ابو مکر خالٹین نے کہ وہ بھی مہاجرین میں سے تھے کہا کہ پارسول اللہ! پیرسب حجھوٹے بڑے آپ کی قوم اور قبیلے کے ہیں، اگر ہر ایک بقدر طافت واستطاعت اپنی کے بچھ فدیہ دے تو امید ہے کہ ایک دن دولت اسلام پر پہنچیں۔ مجمع البیان طبرسی میں لکھا ہے کہ پیغمبر خداط السکھائی نے بدر کے دن قید یوں کے باب میں ا بینے باروں سے کہا کہ اگرتم جا ہوان کو مار ڈالواور جا ہو جانے دو۔ تب حضرت عمر خالٹین نے کہا

<sup>•</sup> روز بدر هفتاد تن اسير شدندواز جمله ايشان عباس و عقيل بودند حضرت درباب ايشان با اصحاب مشاوره كرد ابو بكر كه از مهاجرين بود گفت يارسول الله اكابر و اصاغر اين قوم اقارب و عشائر تو اند اگر هر يك بقدر طاق و استطاعت فدائه بدهد باشد كه روزه بدولت اسلام برسد..... الخ- ١٢.

یارسول اللہ! انہوں نے آپ کو جھیلایا اور آپ کو نکالا، اس لیے ان کی گردنیں مارنا چاہیے، عقبل کوعلی رظائیٰۂ کے سپر دفر مائے کہ وہ ان کو ماریں اور فلال شخص میر سے سپر دیجیے کہ میں اس کوقتل کروں اور بیسب سردارانِ کفار سے ہیں۔ اور حضرت ابو بکر رظائیٰۂ نے کہا یارسول اللہ! یہ آپ کی قوم اور رشتے کے لوگ ہیں، فدیہ لے کر چھوڑ دینا چاہیے۔ چنا نچہ اسی طرح پر حضرت نے کیا، تب یہ آبیت نازل ہوئی اور پیغمبر خداط ہے آپ نے فر مایا کہ اگر عذاب نازل ہوئی اور پیغمبر خداط ہے آپ نے فر مایا کہ اگر عذاب نازل ہوتا آسان سے تو سوائے عمر اور سعد بن معاذ کے کوئی نجات نہ یا تا۔

ان روایتوں سے باقرارعلائے امامیہ چند فائدے حاصل ہوئے:

ا۔ حضرت ابوبکرصدیق خالٹیۂ اور حضرت عمر رضائیۂ کا مہاجرین اور اہل بدر سے ہونا۔

۲۔ پیغمبر خدا طلعے علیہ کا ان سے مشورہ کرنا۔

س۔ حضرت عمر خالٹین کا کافروں برسخت ہونا اور خدا کی راہ میں قرابت اور برادری کا کچھ خیال نہ کرنا ..... اور جو کچھان فائدوں سے فائدے حاصل ہوتے ہیں ان کو ہم بیان کرتے ہیں کہ جب حضرت ابو بکر صدیق خالٹیہ اور حضرت عمر خالٹیہ کا مہاجرین میں سے ہونا ثابت ہوا تو جو تضیلتیں اللہ جل شانہ نے مہاجرین کی بیان کی ہیں اور جن کو اوپر ہم نقل کر چکے ہیں وہ سب ان کے حق میں ثابت ہوئیں ..... دوسرے جوبعض علمائے امامیہ نے انکار کیا ہے کہ اصحاب ثلاثہ مہاجرین میں سے نہ تھے، وہ قول باطل ہوا، چنانچہ "تقلیب المکائد" کے مؤلف نے مولانا شاہ عبدالعزیز صاحب قدس الله سرہ کے تحفہ کے باب مکائد شیعیان کے کیدنو دو مکم کے جواب میں کہ ..... "اصحاب ثلاثہ از مهاجرين اولين نبودند' (يعنى ابوبكر خالله؛ وعمر خالله؛ عثمان خالفه؛ ) مهاجرين اولين ميس سے نہیں تھے) تیسرے امامیہ کا بیر گمان کہ معاذ اللہ! حضرت ابو بکرصدیق ضافیہ اور حضرت عمر ضالتین ابتدا ہی سے منافق تھے اور کبھی دل سے ایمان نہ لائے تھے اور ان کی نیت نیک نہ قی، فاسد تھہرا، جبیبا کہ جناب میرن صاحب قبلہ حَدِیْقَهٔ سُلْطَانِیْهَ کے باب سوم میں لکھتے ہیں:

#### ا يات بينات داوّل المحروب على المحروب المحروب

((سیرت شیخین دلالت برخبث سریرت آنهادارد که در وقت کتمان از حضرت نبوی در خواست اظهار دعوت نموده و در فکر اضرار آنحضرت برمی آمدند و در وقت اعلان از نصرت دست می کشیدند فاعتبر وایا اولی الابصار ..........)) انتهی بلفظه.

'' بشخین کی سیرت ان کی بد باطنی پر دلالت کرتی ہے کہ چھپانے کے وقت میں آنخضرت طلط عَلَیْم سے تبلیغ اسلام کی خواہش کی اور رسول الله طلط عَلَیْم کی تکلیف کے در پے رہتے تھے اور اعلانِ دعوت کے وقت آپ کی حمایت واعانت سے باز رہے۔''

اگر میرن صاحب قبله زنده ہوتے تو میں یو چھتا کہ حضرت اگر شیخین طالیہا کی نیت نیک نہ ہوتی اور وہ اعلان کے وقت نصرت سے ہاتھ تھینے ہوتے تو بدر کی لڑائی میں کیوں شریک ہوتے اور کیوں خدا ان کے ہاتھ پر فتح دیتا اور کیوں پیغمبرخداط التے آیا ہم ان سے مشورہ کرتے اور کیوں آپ کے جدامجد کا شانی اور طبرسی مہاجرین اور اہل شوریٰ میں ان کا ہونا قبول کرتے.....اےمسلمانو! شیعوں کے ایمان اور عقل و حیا پرغور کرو کہ وہ شیخین طالعہا کی نسبت جو کہ اپنی تمام جان سے پینمبر طلنے آیا ہے عاشق تھے اور اپنا تمام مال حضرت پر فدا کر چکے تھے اور جوشب وروز اظہار دعوت کے لیے اصرار کیا کرتے تھے، یہ گمان کرتے ہیں کہان کی نیت اس اصرار سے پیھی کہ پیغمبرخداطشے آیم اظہار دعوت کریں اورلوگ ان کوستاویں اور ہلاک کر ڈالیں..... افسوس ایسے عقیدے پر..... خیر میرن صاحب قبلہ جو جا ہیں فرمائیں اور ان کے یدر بزرگوار جو دل میں آئے ارشاد کریں کیکن اس امر کو کہ سیخین رہائی مہاجرین اور اصحاب بدر میں سے تھے جھٹلانہیں سکتے اور ہمارا مطلب اتنی ہی بات سے حاصل ہوا جاتا ہے اس لیے کہ جب وہ مہاجرین میں سے تھے تو ان فضیلتوں کے مستحق ہیں جو خدا نے جابجا قرآن مجید میں ہجرت کرنے والوں کی بیان کی ہیں اور جب کہ وہ اہل بدر سے تھے تو وہ اس مغفرت کے

#### ا يات بينات اوّل المحروب اوّل المحروب المحروب

وعدے میں شریک ہیں جواللہ جل شانہ نے اہل بدر سے کیا ہے کہ میں نے ان کومرفوع القلم کر دیا ہے، چنانچہ اس امر کو علمائے امامیہ بھی قبول کرتے ہیں۔ علامہ کاشانی خُکلاصَةُ الْمَنْهَجْ میں تفسیر کریمہ ﴿مَا کَانَ لِلنَّبِيِّ آنَ يَّكُونَ لَهُ أَسُرى ﴾ کی بایں الفاظ کرتے ہیں:

((اگر نه حکمی و فرمانے می بود از خدا تعالیٰ که پیشی گرفته شده اثبات آن درلوح محفوظ که بے نهی صریح عقوبت نه فرماید، یا اصحاب بدر را عذاب نکند.))

''اگر خدا تعالی کا حکم و فرمان پہلے ہی سے لوح محفوظ میں ثابت نہ ہوتا کہ صریح ممانعت کے بغیر سزانہ دے گایا اصحاب بدر کو سزانہ دے گا۔''

اوراس طرح پرتفسیر مجمع البیان طبرس میں لکھا ہے کہ پیغمبر خداط اللے آئے آنے فرمایا ہے: (( لَعْلَّ اللَّهُ اِطَّلَعَ عَلَىٰ اَهْلِ بَدْرٍ نَعْفَرَ لَهُمْ فَقَالَ اِعْمَلُوْا مَاشِئْتُمْ فَقَدْ غَفَرْتُ لَكُمْ . ))

"ہ خدا نے اہل بدر کی شان میں فرما دیا ہے کہ جو جا ہوسو کرو میں تم کو بخش چکا ہوں۔'

اورتفسر خُلاصَةُ الْمَنْهَجْ مِيل لَكُما بِي:

((خدائے تعالی بدریاں راوعدہ مغفرت دادہ وایشاں رابخطاب مستطاب اعملوا ماشئتم فقد غفرت لکم نوازش فرموده.))

'' پس جب پینمبر خداط اللے اللہ کی زبان مبارک سے تمام اہل بدر کا قطعی جنتی ہونا اور خدا کا ان کی نسبت اعْبَدُوْ ا مَاشِئْتُدُ فَقَدْ غَفَرْتُ لَکُدُ کہنا ثابت ہوا تو پھر اب صحابہ کبار علی الحضوص اصحاب ثلاثہ کے قطعی جتنی ہونے میں کون سا شبہ

#### المرات الله المراق المر

اے یارو! ہم اب تک نہیں سمجھے کہ حضرات شیعہ کے مذہب کا مدار کس پر ہے، اگر خدا کے کلام پر ہے تو وہ صحابہ رخی اللہ کی فضیلتوں سے بھرا ہوا ہے، اگر پیغمبر خدا طلاع کی اللہ کی حدیثوں یر ہے تو ان میں بھی انہیں کی صفات کا تذکرہ ہے، اگر ائمہ علیہم السلام کی روایتوں پر ہے تو ان میں بھی ان کی خوبیوں کا بیان ہے، اگر اپنی ہی تفسیروں اور کتابوں پر ہے تو ان سے بھی ان کے فضائل کا ثبوت ہوتا ہے۔۔۔۔۔ پس اب اور کیسی سندیپہ حضرات جاہتے ہیں جوصحابہ رخیالتہ ہ کے فضائل پر ہم پیش کریں اور کیسی دلیل جاہتے ہیں جوان کی بزرگی کے ثبوت میں بیان کریں۔ اصل بیہ ہے کہ اگر ایمان اور انصاف ہوتو خدا کے کلام اور رسول طلیع آیم کی احادیث اور ائمہ کے اقوال کو مانیں۔ جب ایمان اور انصاف ہی نہیں ہے اور عبداللہ بن سبا کی پیروی کرنی منظور ہے تو پھر کیوں کر اپنے پیرو مرشد کے سکھائے ہوئے عقیدوں کو چھوڑیں.....افسوس ہزارافسوس کہ بارہ سو برس گزر گئے اور اس ملعون یہودی کی مڈیاں خاکستر تک ہو گئیں مگر جو تچھ وہ اپنے شیعوں کوسکھلا گیا اس کو وہ نہیں بھولتے اور جس راہ پر وہ اپنے یاروں کو چلا گیا اس سے نہیں مٹتے۔ ہزار ہزار کوئی سمجھائے ، لا کھآ بیتیں اور حدیثیں دکھلائے مگر اپنے پیرومرشد کے قول کے روبرو ایک پر بھی نظر نہیں کرتے۔ کلام اللہ کی تاویل کر دیں، حدیثوں کو بنا ڈالیں،اماموں کے قولوں کورد کر دیں مگراینے جدامجد کی بات کونہیں بھولتے۔جسعقیدے کو خیال کیجیے اس میں اسی ملعون کی تعلیم کا اب تک اثر ہے، جس مسئلہ پرغور کیجیے اب تک اسی المبخت كقول يعمل ب، ولنعم ما قيل: شعر .....

> بلب زدود دل آئی که داشتم دارم نشستنی بر راہی که داشتم دارم

#### چهٹی آیت:

﴿ وَالَّذِينَ الْمَنُوا وَ هَاجَرُوا وَ جُهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَ الَّذِينَ الْوَوْا وَ جُهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَ الَّذِينَ الْوَوْا وَ خَهَدُوا فَي سَبِيلِ اللَّهِ وَ الَّذِينَ الْوَوْا وَنَصَرُوْا اللَّهِ مَا لَهُ وَمِنُونَ حَقّا لَهُمْ مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيْمٌ ﴾ وَنَصَرُوْا اللهُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ وَمِنُونَ حَقّا لَهُمْ مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيْمٌ ﴾ (سورة الانفال: ٧٤)

## المات بينات اوّل المحرك المحرك

"جولوگ ایمان لائے اور جنہوں نے ہجرت کی اور خدا کی راہ میں جہاد کیا اور جن لوگوں نے جاد کیا اور جنہوں نے ہجرت کی اور خدا کی راہ میں جہاد کیا اور جنہوں نے جگہ دی اور مدد کی وہی سیجے ایمان والے ہیں۔ ان کے لیے مغفرت اور رزق باکرامت ہے۔'

اس آیت پر ایمان لانے والے مہاجرین اور انصار کے ایمان اور اسلام پر کچھ شبہ ہیں کر سکتے اوران کی مغفرت اورجنتی ہونے میں پچھ شکنہیں لا سکتے ہیں،اس لیے کہ جب اللہ جل شانہ خود تصدیق فرما تا ہے کہ جن لوگوں نے ہجرت کی اور اپنے گھر بار کو جھوڑا اور جنہوں نے پیغمبر طلتے آیم کو اور ہجرت کرنے والوں کو اپنے گھروں میں جگہ دی اور ان کی مدد کی وہ سيح مسلمان اور يكے ايمان لانے والے ہیں ،مغفرت اور رزق كريم ان كے حصہ میں ہے..... پس خدا کی ایسی شہادت کوس کر کون شخص ہو گا کہ مہاجرین اور انصار کے ایمان میں شبہ کرے اوران کی مغفرت میں کلام کرے۔شیعیان عبداللہ بن سبا کو ذرا سوچنا جا ہیے کہ جب اللہ جل شانہ مہاجرین اور انصار کے ایمان کی تصدیق کرتا ہے اور ان کے حق میں ﴿ اُولْ عِلْكَ هُدُ الْمُوْمِنُونَ حَقًّا ﴾ كى شهادت ديتا ہے اور ان كى شان ميں ﴿لَهُمْ مَّغُفِرَةٌ وَّرزُقٌ تکریٹھ کی فرما تا ہے پھر کیوں کران کے دل میں ایسے پاک لوگوں کی طرف سے شبہ ہوتا ہے اورکس طرح ان کی زبان سے ایسے شخصوں کی نسبت کفرونفاق کا کلمہ نکلتا ہے، ﴿ تَبُــــــرَتْ كَلِمَةً تَخُرُجُ مِنْ أَفُواهِهِمْ ﴾ (برى بات ان كے منه سے نكل رہى ہے) اگركسى كوشك ہو کہ بہآیت ان مہاجرین وانصار کی شان میں نہیں ہے جن کی نسبت حضرات شیعہ نیک اعتقاد نہیں رکھتے،اس لیے ہم تفسیر مجمع البیان سے جو امامیہ کی معتبر تفاسیر میں سے ہے،اس آیت کی تفسیر لکھتے ہیں جس کوشک ہو وہ صفحہ ۴۵۲ تفسیر ندکورہ مطبوعہ طہران ۵ کااھ کو دیکھ لے،مفسر موصوف لکھتا ہے کہ''خدا نے چران آیتوں میں مہاجرین اور انصار کا ذکر کیا اور ان کی ثنا وصفت بيان كى، پس خدا كاس قول كاكه ﴿ وَالَّـنِينَ الْمَنْوُا وَ هَاجَرُوا وَ جَهَدُوا فِي سبیل الله کا بیمطلب ہے کہ تصدیق کی انہوں نے خدا کی اوراس کے رسول طلع ایم کی اور ہجرت کی اپنے گھروں اور وطن سے، لینی مکے سے مدینے کواور جہاد کیا انہوں نے خدا کے

المراكب بينات اوّل المراكب الم

دین کی ترقی کے لیے اور ﴿وَالَّـنِیْنَ آوَوْا وَّنَصَرُوْا ﴾ کے بیم عنی ہیں کہ جگہ دی مہاجرین کو این کی ترقی کے لیے اور ﴿وَالَّـنِیْنَ کَی اور ﴿اُولَـئِكَ هُمُ الْہُوْمِنُونَ حَقَّا ﴾ کا بیمطلب ہے کہ وہی لوگ سیچ مسلمان ہیں ، اس لیے کہ انہوں نے اپنے ایمان کو ہجرت کر کے اور مدد دے کر ثابت کر دیا۔' • •

اس تفسیر کو دیکھ کرا گرحضرات شیعه مهاجرین وانصار کی فضیلت کا اقرار نه کریں تو سوائے تعصب اور ضلالت کے کیا تصور کیا جائے۔ کاش! حضرات شیعہ بمقابلے ایسی صرح آپیوں اور ایسی صاف بشارتوں، کے ایک دوآیت بھی قرآن سے نکال کر ہم کو دکھلا دیتے اور جس طرح برہم نے ان کے فضائل اور درجات کو کلام اللہ سے ثابت کیا، وہ قرآن ہی کی سند سے ان کی ایک ہی برائی کا ثبوت پہنچاتے تو ہم ان کوئسی قدر معذور بھی جانتے .....کین افسوس تو ہم کواسی بات کا ہے کہ ہم تو مہاجرین اور انصار کے فضائل میں قر آن کی آیتوں کو پیش کرتے ہیں، رسول طلنے علیم کی حدیثوں کو بیان کرتے ہیں، اماموں کے قولوں کو انہیں کی کتابوں سے نکال کر دکھلاتے ہیں اور وہ ان سب کو جھوڑ کر چندمفتری، کذابوں کی جھوٹی باتوں کو پیش کرتے ہیں،اوران لوگوں کے قولوں برعمل کرتے ہیں جن کواماموں نے نکال دیا،جن براینی زبان سے لعنت کی اور جن کو جھوٹا اور فریبی کا خطاب دیا جس کا ثبوت ہم آئندہ پیش کریں گے، ان شاء اللہ تعالی ۔ پس انصاف کرنے والے انصاف کر سکتے ہیں کہ خدا کے کلام پر ہم ایمان رکھتے ہیں یا حضراتِ شبعہ، اور قرآن کی آیات کی ہم تصدیق کرتے ہیں یا شبعیان عبداللہ بن سبا۔ اے یارو! اگر فرض کیا جائے کہ جو ہمارا اعتقاد صحابہ وغنائیم کی نسبت ہے وہ معاذ اللہ! باطل ہواور جواعتقادشیعوں کا بہنسبت ان کے ہے وہی سیجیح ہواور قیامت کے دن اللہ جل شانہ

<sup>1</sup> ثم عاد سبحانه الى ذكر المهاجرين والانصار ومدحهم والثناء عليهم فقال والذين آمنوا وها جروا وجاهدوا في سبيل الله الى صدقوا الله ورسوله وهاجرو امن ديارهم واو طانهم يعنى من مكة الى المدينة وجاهدوا مع ذالك في اعلاء دين الله والذين آو واو نصروا الى ضموهم اليهم و نصرو النبي او لئك هم المومنون حقا اى او لئك الذين حققوا ايمانهم بالهجرة والنصرة ـ ١٢ (مجمع البيان ـ .)

#### 

عدالت کی کرسی پر بیٹے کر دیں گے اور نہایت ادب سے عرض کریں گے کہ اللہ العالمین تو عادل ہے اور شیعوں کے نہ بب کے موافق تیرا عدل اصول ایمان سے ہے تو اب تو ہی انصاف کر کہ اور شیعوں کے نہ بب کے موافق تیرا عدل اصول ایمان سے ہے تو اب تو ہی انصاف کر کہ یہ کتاب تیری ہے جس کو ہماری ہدایت کے واسطے تو نے اپنے پیٹیبر طفیقائی کی معرفت نازل کیا اور اس کا نام کتاب مبین رکھا اور اس کی عبارت اور مضمون میں اغلاق اور تصنع کو دخل نہ دیا اور اس کا نام کتاب مبیان کر دیا اور خود اس کا حافظ رہ کر اس کو تحرف نیے سے محفوظ رکھا۔۔۔۔۔ لیس خداوندا ہم نے تیری ہی کتاب کو اپنی آئھوں کے سامنے رکھ لیا اور جو پچھاس میں تو نے کہہ دیا اور فرما دیا اس پر ہم نے یقین کر لیا، مہاجرین اور انصار کی اس قدر بزرگیاں اور فضیلتیں تو نے بیان کیس کہ ہم ان کی نسبت نیک اعتقاد رکھنے پر مجبور ہو گئے اور تیری ہی شہادت سے ان کے ایمان اور اسلام پر بلکہ ان کے فضائل اور درجات پر معتقد ہو گئے ، کہیں تو شہادت سے ان کے ایمان اور اسلام پر بلکہ ان کے فضائل اور درجات پر معتقد ہو گئے ، کہیں تو نے ان کے حق میں فرمایا:

﴿ وَالَّذِيْنَ الْمَنُوْا وَ هَاجَرُوْا وَجُهَدُوْا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ بِأَمُوَالِهِمْ وَ النَّهِ مِأْمُوالِهِمْ وَ النَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ وَ اللَّهُ وَاللَّهِ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةِ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولَالَّالَّالَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

(سورة التوبة: ٢٠)

''لیعنی وہ لوگ جو ایمان لائے اور ہجرت کی اور اللہ کی راہ میں اپنی جانوں اور ماللہ کی راہ میں اپنی جانوں اور مالوں سے جہاد کیا، وہ اللہ کے یہاں بڑے درجہ والے ہیں اور وہی لوگ کامیاب ہیں۔''

کسی مقام پرتونے ان کی نسبت ارشاد کیا:

﴿ وَالَّذِيْنَ الْمَنُوا وَ هَاجَرُوا وَ جَهَلُوا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ وَ الَّذِيْنَ الْوَوْا وَ جَهَلُوا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ وَ الَّذِيْنَ الْوَوْا وَ خَهَلُوا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ وَ الَّذِيْنَ الْوَوْا وَنَصَرُوْا أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقَّا ﴾ (سورة الانفال: ٧٤) "يعنى جولوگ ايمان لائے اور ہجرت كى اور الله كى راه ميں جہاد كيا اور وہ لوگ جنہوں نے جگہ دى اور مددكى وہى لوگ سِچ مومن ہيں۔''

## المرات ال

کسی جگہان کی شان میں تو نے فر مایا:

﴿ لَهُمْ مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيْمٌ ﴾ (سورهٔ انفال: ٧٤)

"کہان کے لیے مغفرت اور رزق باکرامت ہے۔"

کسی مقام پران کی صفت میں تو نے کہا:

﴿لَيۡرُزُونَا اللَّهُ رِزْقًا حَسَّنا ﴾ (سورة الحج: ٥٨)

'' الله ان کو یقیناً عمده رزق دے گا۔''

غرض که خدایا جب ہم نے تیری کتاب کو کھولا تو کوئی ورق اور کوئی صفحه اس کا مہاجرین اور انصار کا ذکر سے خالی نہ پایا۔ کسی آیت سے ان کی برائی کا بھوت کیسا ان کی نضیات پر شبہ تک نہ ہوا۔ جب تیری کتاب سے ان کی نسبت شہادت چاہی تو یہی معلوم ہوا: ﴿ اُولْسِیْكَ هُمُ اللّٰهُ وَمِنُونَ ﴾ جب قرآن سے ان کی واسطے فال کھولی تو یہی نکلا کہ: ﴿ اُولِسِیْكَ هُمُ اللّٰهُ وَمُنُونَ ﴾ بس جب تو نے بایں بے نیازی ان کی صفات اور فضائل سے اپنی کتاب کو بھر دیا اور ان کی شان میں بار بار ﴿ رَضِی اللّٰهُ عَنْهُمْ وَرَضُوْاعَنْهُ ﴾ فرمایا اور ہم کوان کی اقتدا اور بیروی کی تاکید کی اور ان سے محبت رکھنے کی تحریص اور عداوت و کینہ رکھنے پر تہدید فرمائی تو ہم ان سے اگر محبت نہ رکھتے اور ان کو اچھا نہ جانتے اور ان کی اقتدا نہ کرتے تو کیا ﴿ وَلَيْ لِنَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ وَلَمْ وَاللّٰهِ هُمْ وَامُوالِهِ هُمْ یَبُتَ مُونَ فَضَمًّلاً هِنَ اللّٰهِ وَرَضُوانًا ﴾ (سورة الحشر: ۸)

' یغنی جولوگ اپنے گھروں اور مالوں سے نکالے گئے وہ صرف اللہ کے فضل اور رضا مندی کے طالب ہیں۔''

اس گروہ میں تو نے ہم کوشامل ہی نہ کیا تھا جس کی صفت میں تو نے ارشاد کیا ہے:
﴿ وَالَّذِیۡنَ تَبَوَّ وُ اللَّاارَ وَالْاَیۡمَانَ مِنْ قَبْلِهِمۡ یُحِبُّوۡنَ مَنْ هَاجَرَ إِلَیْهِمۡ ﴿ (الحشر: ٩) ﴿ وَاللَّالِهُ وَاللَّهُ مِنْ عَلَا مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

#### المرابع الم

طرف ہجرت کر کے آئے ان سے محبت کرتے ہیں).....ہم کوتو ان سب کے پیچھے مخلوق کیا اور ہم لوگوں کی نسبت پہلے ہی سے تونے بیلکھ دیا: ﴿ وَالَّـٰنِينَ جَاءُ وَا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَآ اغُفِرُ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيْمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوْبِنَا غِلَّلا لِلَّذِيْنَ الْمَنُوْا ﴾ (الحشر: ١٠) (ليمنى جولوگ ان كے بعد آئے وہ كہتے ہيں اے ہمارے پروردگار! ہم کواور ہمارےان بھائیوں کا جوہم سے پہلے ایمان لائے بخش دے اور ہمارے دل میں ایمان والوں کے لیے کھوٹ نہ رکھ) تو کیوں کر ہم ان پیشواؤں سے محبت نہ رکھتے اور کس طرح ان سے کینہ اور عداوت رکھتے ..... یہ کتاب تیری موجود ہے جس كى نسبت تونے فرماديا تھا: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللِّي كُرَ وَإِنَّالَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (الحجر: ٩) (كمهم نے ذکر ( قرآن ) کوا تارا ہے اور ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں ) اور اسی وعدے پر ہم اس کو برابر غیرمحرف سمجھتے رہے اور اس پر ایمان رکھتے آئے۔اگریہ آیتیں جومہاجرین اور انصار کی نسبت ہم نے بیان کیس تیری کتاب میں موجود ہیں تو پھر خدایا ہمارا کیا قصور اور کیا گناہ ہے، جن کوتو نے اچھا کہا ہم نے اچھا جانا، جن کی تو نے تعریفیں کیں ان سے ہم نے محبت رکھی ..... ہاں، ان لفظوں کے تو نے اگر اور پچھ معنی رکھے ہوں اور اس عبارت کا مطلب اور کچھ ہوتو ہم نہیں جانتے، تیرے ارشاد کے موافق تیری کتاب کو کھلی اور روش کتاب سمجھتے تھے اور اس کومعمہ اور پہیلیوں کا مجموعہ نہ جانتے تھے....غرض کہ ہم نہیں جانتے کہ جب ہم پیر جواب دیں گے تو خداوند عادل کس جرم میں ہم کوسزا دے گا اور کس طرح ہم کو اپنی کتاب کا تصدیق کرنے والا نہ سمجھے گا۔ ہم کوتو یقین ہے کہ ضرور ایسے عقیدے سے خدا ہماری نجات کرے گا اور ہم کواپنے رزق کریم میں سے حصہ عطا کرے گا۔

اے بارو! ہمارا جواب تو سن لیا اب کچھا پنی جواب دہی کی فکر کرو کہ اگرتمہارا عقیدہ جو صحابہؓ کی نسبت ہے باطل کھہرا اور قیامت کے دن خدانے تم سے مواخذہ کیا تو تم کیا جواب دو گے، ہمارے نزدیک تو سوائے اس کے دوسرا جواب نہیں ہوسکتا کہ خداوند ہم نے تیری کتاب کواس لیے پس پشت ڈال دیا تھا کہ اس میں اصحابِ رسولؓ نے تحریف کر دی تھی اور اس کو کم و

بیش کر دیا تھا۔ جیسا تو نے نازل کیا ویسا نہ رکھا تھا اور اصلی مصحف امام صاحب کے پاس تھا، وہاں ہمارا گزر بھی نہ ہوسکتا تھا، کچھ نشان اور پہتہ بھی امام صاحب کا ماتا نہ تھا۔۔۔۔۔ پس ہم کیوں کر مصحف عثانی پڑمل کرتے اور کیوں کر محرف قرآن کی تصدیق کرتے، ہم تو بھی اس کو دیکھتے بھی نہ تھے، حفظ یاد کرنے کا ذکر کیا ہے بھی اس کو پڑھتے بھی نہ تھے، بلکہ ہمیشہ امام صاحب کے خروج کی دعا کیا کرتے تھے اور ان کے ساتھ جو اصلی قرآن تھا اس کے دکھنے پر جان دیتے تھے مگر خداوند ہمارا کیا قصور ہے، اس لیے کہ تو نے ایسا ان کو چھپایا کہ کہیں ان کا ساری بھی دکھلائی نہ دیا، ہزاروں عرضیاں بھیجیں ایک کا بھی امام نے جواب نہ دیا، صدم درخواسیں خضر والیاس نے ذریا، ہزاروں عرضیاں بھیجیں ایک کا بھی امام نے جواب نہ دیا، صدم اورخواسیں خضر والیاس نے ذریعے سے براہ دریا ارسال کیس کسی پر بچھ کم نہ آیا، بڑے بڑے ہوئے وقت نہیں آیا لیکن ہم نے بہت انتظار کیا گر ہمارے جیتے جی ظہور کس کا خروج کیسا، پچھ خبر تک امام کی نہ آئی: شعر نے بہت انتظار کیا گر ہمارے جیتے جی ظہور کس کا خروج کیسا، پچھ خبر تک امام کی نہ آئی: شعر نے بہت انتظار کیا گر ہمارے جیتے جی ظہور کس کا خروج کیسا، پچھ خبر تک امام کی نہ آئی: شعر

شام تک تو آمد جاناں کا کھینچا انتظار وہ نہ آیا وعدہ اپنا یاں برابر ہو گیا

ہند سے امام کی غیبت سری تک ہم نے ہجرت کی لیکن و کھنا کس کا ملنا کیبا، صورت تو امام کی نظر ہی نہ پڑی، بس بغیرا مام کے ہم کیا کرتے اور کیوں کر راوح تی پر چلتے، ہاں امام کے و کیھنے والوں نے جو کچھ ہم سے کہد دیا اس پر ہم ایمان لے آئے اور اسی کوحق جانتے رہے اور کھنے والوں نے جو کچھ ہم سے کہد دیا اس پر ہم ایمان لے آئے اور اسی کوحق جانتے رہے اور کھی اس سے نہیں پھرے۔ پس اگر خدا ہے جواب سن کر فرما وے اے کم بختو! جب کہ میں ایخ کلام کا حافظ تھا اور خود کہد چکا تھا کہ ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّ لَنَا اللّٰ کُو وَانَّالَه لَحَافِظُونَ ﴾ تو کسی کی مجال تھی کہ وہ تحریف کرتا اور کون تھا کہ اس کو بدل دیتا۔ کس نے تم سے کہا کہ میری کتاب میں تحریف ہوئی تھی؟ تب تم شاید یہی جواب دو گے کہ ہم نے زرارہ سے سنا تھا، ہم کتاب میں تحریف ہوئی تھی؟ تب تم شاید یہی جواب دو گے کہ ہم نے زرارہ سے سنا تھا، ہم میرا رسول صادق تھا یا شیطان الطاق، تو معلوم نہیں کیا جواب دو گے۔ ہمارے نزد یک تو تم میرا رسول صادق تھا یا شیطان الطاق، تو معلوم نہیں کیا جواب دو گے۔ ہمارے نزد یک تو تم سوائے اتن اللہ کے کہ میرا رسول صادق تھا یا شیطان الطاق، تو معلوم نہیں کیا جواب دو گے۔ ہمارے نزد یک تو تم سوائے اتن اللہ کے کہ میرا رسول صادق تھا یا شیطان الطاق، تو معلوم نہیں کیا جواب دو گے۔ ہمارے نزد کی تو تم سوائے اقرار جرم کے اور کچھ جواب نہ دے سکو گے اور اس وقت سوائے اس کے کہ سوائے اقرار جرم کے اور کچھ جواب نہ دے سکو گے اور اس وقت سوائے اس کے کہ

ایت بینات اوّل کی کارگری ک

﴿ فَاعْتَرَ فُوْ ابِنَانُهِ هِمْ فَسُحُقًا لِآصُحَابِ السَّعِيْرِ ﴾ یعنی وہ اپنے گنا ہوں کا اقرار کرلیں گے ۔۔۔۔، پس جنہوں کے لیے ہلاکت ہے ) اور کچھ کم نہ ہوگا۔

#### ساتویں آیت:

﴿ يَا يُهُا الَّذِينَ الْمَنُوا مَا لَكُمُ اِذَاقِيلَ لَكُمُ انْفِرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اتَّاقَلْتُمُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَرْيُرُ حَكِيْمُ ﴿ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَرْيُرُ حَكِيْمُ ﴿ وَاللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰ

جوآ بیتی اب تک ہم نے لکھیں ان سے عام مہاجرین اور انصار کی فضیلتیں ثابت ہوئیں اب ہم اس آیت کولکھ کر خاص حضرت صدیق اکبر خلائیۂ کی فضیلت ثابت کرتے ہیں۔

<sup>4</sup> بیخطاب انہیں بعض سے ہے جو کہ جہاد پر جانے سے تساہل کرتے تھے نہ کہ کل مہاجرین وانصار سے اور خطاب کل سے کرنا اور بعض مراد ہونا کلام عرب میں جاری ہے ورنہ حضرت علی خلافیۂ اور بنی ہاشم بھی اس خطاب میں شامل ہوجائیں گے۔۲امنہ

ا يت بينات اوّل كالمحرك المحرك المحرك

کہ جبتم سے جہاد کے لیے کہا جائے تبتم اپنے گھروں سے نکلنانہیں جاہتے، کیاتم دنیا کی زندگی کو بمقابلے آخرت کے اچھاسمجھ کر اس پر راضی ہو حالانکہ دنیا کا فائدہ آخرت میں بہت ہی تھوڑا ہے .... اس آیت میں اللہ جل شانہ نے دنیا کی حقارت بیان کر کے جہاد پر ترغيب دى، بعده دوسرى آيت: ﴿ إِلَّا تَنْفِرُوا يُعَذِّبُكُمْ عَنَابًا الَّيْمًا وَّ يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَ كُمْ وَ لَا تَضُرُّوهُ شَيْئًا وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ﴾ مين فرمايا كما كرتم ستى كرو گے اور جہاد برمستعدنہ ہو گے تو خداتم کو دنیا وآخرت میں عذاب دے گا اور تمہارے بدلے اور قوم کو پیدا کرے گا اور تمہارے مدد نہ کرنے سے خدایا رسول کا پچھ نقصان نہیں ہے، اس لیے کہ خدا کو کچھ پروانہیں ہے اور رسول کا وہ خود حافظ ہے، چنانچہ اپنی بے نیازی اور اپنے رسول کی بے پروائی کوان لفظوں سے بیان کیا ﴿ إِلَّا تَنْصُرُ وَهُ فَقَدُ نَصَرَهُ اللَّهُ ﴾ اگرتم لوگ پیغمبر طلط علیم کی مدد نه کرو گے تو اس کوتمهاری مدد کی حاجت نہیں ہے، اس لیے کہ خدا اس کا مددگار ہے اور اپنی مددگاری کو اللہ جل شانہ اس طرح سے ثابت کرتا ہے کہ ﴿إِذْ أَخْرَجَهُ سے نکالا اس وقت کس نے اس کی مدد کی اور اس وقت کون سالشکر اور گروہ اس کا مدد گار ہوا اور سوائے ایک بار کے دوسرا کون اس کے ساتھ غار میں گیا اور جب کفار درِ غاریر آ پہنچے اور پیغمبر طلط اوران کے درمیان کچھ فاصلہ نہ رہااس وقت اس کا یار غار بھی گھبرا گیا اور یہ خیال کر کے کہ ایسا نہ ہو کہ کفار غار میں جھیے ہونے سے آگاہ ہو جائیں اور مبادا پینمبر طلقے عَلَیْم کو کچھ صدمہ پہنچائیں، وہ غم کرنے لگا۔اس اضطراب اور اضطرار کے حال میں بھی کہ بڑے بڑے شجاع اور جوانمر دگھبرا جاتے ہیں، میرے پنیمبر طلنے مایم کو پچھاضطراب نہ ہوا اور اپنے یار كو ﴿ لا تَحْزَنُ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ كهه كرمطمئن كيا اور ميس نے اپنے پيغمبر طلط عَلَيْم كے كہنے سے اس بار برتسلی نازل کی کہاس کا خوف جو پیغمبر طلط علیم پر صدمہ پہنچنے کے خیال سے تھا جاتا رہا ﴿ فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِيْنَتَهُ عَلَيْهِ ﴾ اور بعد گزرجانے اسمصیبت کے وقت کے جب بدر کی لڑائی ہوئی تب میں نے ایسے شکر سے مدد کی کہ جس کوتم دیکے ہیں سکتے تھے ﴿وَ ایّالَا أَبِحُنُودٍ

المات بينات اوّل المحال المحال

لَّمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّذِينَ كَفَرُوا السُّفُلٰي وَ كَلِمَةُ اللَّهِ هِيَ الْعُلْيَا ﴾ تمام مفسرين كيا شيعه اوركياسى اس پرمنفق بين كه ﴿إِذْ أَخُرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ مين جس زمانه كاذكر ہے اس سے بجرت كا وقت مراد ہے اور ﴿إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ ﴾ ميں جو''صاحب' كا لفظ مذکور ہے اس سے حضرت ابو بکر صدیق خالتی مراد ہیں، اور اس کے بھی سب قائل ہیں کہ ہجرت کا وقت بڑا نازک اور نہایت مصیبت، تنہائی اور رنج کا تھا، جواس وقت صدق دل سے شریک ہوا اس کا رتبہ بھی سب سے بڑا ہے اور اس سے بھی کسی کو انکارنہیں ہے کہ حضرت ابوبکر صدیق خالٹین اس وفت سے کہ جب سے پیغمبر طلبے آیا ہم اپنے گھر سے برآ مد ہوئے اور جب تک غار میں رہے اور جب تک مدینے میں پہنچے برابر ہمراہ رہے،کین تاہم ہمارے اور شیعوں کے مابین بیاختلاف ہے کہ ہم حضرت ابوبکرصدیق خالٹیئ کی رفافت کوان کے اخلاص اور نیک نیتی پرمحمول کر کےان کوافضل مہاجرین جانتے ہیں اور حضرات شیعہان کی ہمرا ہی کو بدنیتی پر (نعوذ بالله من ذالك) محمول كركان كومنافقین میں سے مجھتے ہیں،اس ليے ہم اسی آبت سے حضرت صدیق اکبر خالٹیؤ کے فضائل ثابت کرتے ہیں اور حضرات شیعہ کے شبہات بیان کر کے ان کا رد کرتے ہیں۔

صدیق اکبر رضائیہ کے فضائل کا بیان جواس آیت سے ثابت ہوتے ہیں:

اس آیت سے بہت سی فضیلتیں حضرت ابو بکر صدیق خالفیہ کی ثابت ہوتی ہیں:

ا۔ یہ کہ جب پیخمبر خداط اللہ علیہ کے قبل پر کفار مکہ نے اتفاق کیا اور اللہ جل شانہ، نے ان کے ارادے سے حضرت کوآگاہ فر مایا اور ہجرت کی اجازت دی تب پیخمبر خداط اللہ نے ہم اور اللہ حضرت ابو بکر صدیق بڑائی کو اپنے ہمراہ لیا ۔۔۔۔ پس اگر خدائے جل شانہ کے نزدیک ابو بکر صدیق بڑائی ایمان میں سے اور اسلام میں پکے نہ ہوتے اور پیخمبر طابعہ این نزدیک ابو بکر صدیق بڑائی ایمان میں سے وقت میں ان کوساتھ لینے کی اجازت برجان و دل سے عاشق نہ ہوتے تو ہرگز وہ ایسے وقت میں ان کوساتھ لینے کی اجازت نہ دیتا اور خود پیخمبر طابعہ این کی محبت اور عشق پریقین کامل نہ ہوتا تو بھی ابو بکر صدیق بڑائی خواس سفر میں اینے ہمراہ نہ لیتے۔

- اگر ابو بکر صدیق فیالٹی اپنے جان و مال کو حضرت پر نثار کرنے سے راضی نہ ہوتے تو وہ الیں مصیبت کے وقت میں خود نثر یک نہ ہوتے اور اپنے آپ کو معرضِ ہلاکت میں نہ ڈالتے بلکہ حیلہ حوالہ کر کے اپنے آپ کو ایسی مصیبت کے وقت میں نثر یک ہونے سے بچالیتے۔
- س۔ گھر سے نکلنے کے وقت سے مدینہ منورہ میں پہنچنے تک جو با تیں صدیق اکبر رفائیّۂ نے کین اور جس طور پر رفافت کا حق ادا کیا اور جس طور پر رفافت کا حق ادا کیا ان سب باتوں سے ظاہر ہوتا ہے کہ ابو بکر صدیق رفائیٰۂ کو پیغمبر خداط ہے کہ ابو بکر صدیق رفائیٰۂ کو پیغمبر خداط ہے کہ ابو بکر صدیق رفائیٰۂ کو پیغمبر خداط ہے کہ ابو بکر صدیق منا کے ساتھ عشق کا مرتبہ تھا اور پیغمبر صاحب طلتے آئے ہے جیانے کے لیے اپنی جان اور آبرو کا کچھ خیال نے تھا
- ۳۔ جتنے اور اصحاب بیغمبر خداط لیے آئے تھے ان میں سے کوئی اس رتبہ کا نہ تھا کہ جس کو بیغمبر خداط لیے آئے اور جس کو اپنا یارِ غار بناتے ، سوائے ابو بکر صدیق خالتی وہائی کی اس سے کہ انہیں کو ایسے وقت میں اپنا رفیق بنایا، اس سے ابو بکر صدیق خالتی کی افضلیت دیگر اصحاب بر ثابت ہوتی ہے۔
- ۵۔ اللہ جل شانہ کو صدیق اکبر رضائیۂ کی یہ خدمت ایسی پبند آئی کہ ان کی صدیقت اور رفاقت کو اور لوگوں کی تحریص اور ترغیب کے واسطے اس آیت میں بیان کیا تا کہ اس کو سن کر لوگوں کو غیرت آئے اور پیغمبر طلطے آئے کی رفاقت پر مستعد ہو جائیں ..... پس اگر ابوبکر صدیق رضائیہ کی صدیقیت خدا کے نزدیک مقبول نہ ہوتی اور ان کی خدمت اور رفاقت اعلیٰ درج کی نہ ہوتی تو ان کی مثال کیوں دی جاتی اور ان کی یاری اور مددگاری اور ول کے دل برطانے کے لیے کس لیے بیان کی جاتی۔
- ۲۔ اللہ جل شانہ نے تَانِی اثُنین کا لفظ فر ما کر ظاہر کیا کہ بعد بیغمبر خداط اللے آئے ہے دوسرا شخص ادائے مناصب دینی کے واسطے ابو بکر ضافیہ ہے۔
- الله جل شانہ نے صاحبے کا لفظ ابو بکر صدیق خالٹین کی نسبت فرما کران کی صحابیت کو

المات بينات اوّل المال ا

ثابت کیا کہ یہ رتبہ کسی دوسرے کو نصیب نہیں ہوا۔ اس لیے ابوبکر صدیق خالیٰ کی صحابیت کا انکار در حقیقت نص قر آنی کا انکار ہے۔

- 9۔ اللہ جل شانہ نے اپنی تسلی ابو بکر صدیق وٹاٹیئر پر نازل کی اور خدا اپنی تسلی نازل نہیں فرما تا ہے مگرا نہی لوگوں پر جو کہ ایمان میں بچے اور اسلام میں مضبوط ہوتے ہیں اور جن پر خدا اپنافضل کرتا ہے اور تسلی نازل کرنے کا ثبوت ﴿ فَأَنْزَلَ اللّٰهُ سَكِیْنَتَهُ عَلَیْهِ ﴾ سے معلوم ہوتا ہے۔
- ۱۰۔ ان آیوں پرغور کرنے سے صدیق اکبر رٹائٹیئ کی بڑی فضیلت ثابت ہوتی ہے، اس لیے کہ یہ آیتیں صرف ان لوگوں کی ترغیب و تہدید کے واسطے نازل ہوئی ہیں جو کہ جہاد پر جانے سے ستی کرتے تھے اور ان آیتوں میں خدا نے ان ستی کرنے والوں کو سمجھایا اور ڈرایا اور اپنی بے نیازی کو ظاہر کیا، چنانچہ پہلے دنیا کی حقارت بیان کر کے ان کو سمجھایا، پھر ان کو عذاب نازل کرنے سے اور ان کے بدلے دوسری قوم کو پیدا کرنے سے ڈرایا، آخر کاراپی بے نیازی اور اپنے رسول کی بے پروائی کو بیان فر مایا اور پھر اس بے ٹیازی اور بے پروائی کے بیان میں صدیق اکبر فرائٹیئ کی تمثیل دی اور ان کی رفاقت و محبت کا تذکرہ کیا ۔۔۔۔۔ پس اسی سے ابو بکر صدیق و بیائٹیئ کی صدیقیت اور ان کی صاحبیت کے مرتبے کو قیاس کرنا چاہیے کہ اللہ اور اللہ کے رسول طلقے کے آئے کے کزدیک ان

کی نفرت و یاری کی کیسی کچھ وقعت تھی کہ منجملہ اور امور ترغیب و تہدید کے ان کی نفرت ورفاقت کو بھی بیان کیا .....غرض کہ ابو بکر صدیق زبالٹیئ کے فضائل جو ان آیتوں سے ثابت ہوتے ہیں، اجمالاً ہم بیان کر چکے، اب ان شبہات کو جو حضراتِ شیعہ کرتے ہیں، بیان کر کے ان کا رد کرتے ہیں۔ اور چونکہ ان کے شبہات ایسے بوچ اور رکیک ہیں کہ ان کی تر دید کرنا ایسا ہے جسیا کہ روز روش میں آفتاب کے طلوع سے انکار کرنے والے کے مقابلے میں دلائل اور براہین بیان کرنا، لیکن بہ مجبوری موافق قول خاتم المحد ثین کے:

((چوں بنائے کلام بر اصول گرو ھے نہادہ است نا چارزمام اختیار بدست آنھا دادہ ھر جاکہ کشیدہ برند میر ودو بھر رنگ کہ رنگیں کنندمی شود.))

''چونکہ کلام کی بنیاد ایک گروہ کے اصول پر رکھی گئی ہے، اسی لیے اختیار کی لگام ان کے ہاتھ میں ہے کہ جدھر چاہیں تھینچ کر لیے جا ئیں اور جس رنگ میں چاہیں رنگ دیں۔''

مگر منصف مزاجوں سے امید ہے کہ ان اعتراضوں کو ذرا انصاف سے دیکھیں اور علماء ومجہدین امامیہ کے تعصب اور عناد پر خیال کریں کہ عداوت نے ان کے دلوں پر کیسا پر دہ اور مثمنی نے ان کی عقلوں پر کیسا حجاب ڈال دیا ہے کہ ایسی صرت کو نص سے انکار کرتے ہیں اور افضل الصحابہ وی نظیم کی فضیلت کے انکار کے لیے کیسی پوچ تاویلیں کرتے ہیں۔ (دَھَا اَنَا اَشْرَعُ فِی بَیَانَ هَفَوَاتِهِمْ)



# شیعیان عبراللد بن سباکے اعتراضات کا بیان

ہم اعتراضوں کو اسی ترتیب سے بیان کرتے ہیں جس ترتیب سے ہم نے فضیلتیں بیان کی ہیں تا کہ دیکھنے والوں کو ہر فضیلت کے مقابلے میں اعتراضات اور شیعوں کے شبہات معلوم ہوجائیں۔

يهلا اعتراض بهلی فضیلت بر:

چونکہ ہم نے پہلی فضیلت میں بیان کیا ہے کہ اللہ جل شانہ کے تھم سے پیغمبر خدا ملے اسے کے صدیق اکبر رہائی ہے ہمراہ لیا۔ اس کو اما میہ اس طرح پر رد کرتے ہیں کہ نہ خدا نے پیغمبر خدا ملے اللہ کو ابو بکر رہائی ہے ہمراہ لینے کی اجازت دی، نہ پیغمبر طلط این نے اپنی خوشی سے ان کو ابیع ساتھ لیا بلکہ بلا مرضی اور بغیر اجازت ابو بکر رہائی خوش کے ہمراہ ہو گئے ۔۔۔۔ چنانچہ اس باب میں جو کچھ علائے شیعہ نے لکھا ہے، اس کو ہم بیان کرتے ہیں ۔۔۔۔ برطے مجتمد صاحب، این کرتے ہیں ۔۔۔۔ برطے مجتمد صاحب، یعنی شیعول کے قبلہ و کعبہ ذوالفقار میں لکھتے ہیں:

((احتجاج بایس آیت موقوف است که به ثبوت رسد که هجرت ابوبکر با جازت حضرت نبوی واقع شده و شیعه ایس را قبول نکنند. ))

( ذوالفقار مطبوعه لدهيانه ا ١٢٤ ء صفحه ٥٤ سطر ٩ )

''اس آیت کو دلیل بنانا اس پرموقوف ہے کہ ابوبکر خلائیۂ کی ہجرت حضور طلطے آیے ہم کی اجازت سے ہوئی ہواور شیعہ اس کو قبول نہیں کرتے۔'' اور قاضی نور اللہ شوستری نے'' مجالس المونین'' میں اور اپنے دیگر رسالوں میں بھی یہی لکھا ہے، کے مَاذَ کَرَہُ فِنِی مُنْتَهیٰ الْکُلام: ((قاضی نور الله شوستری در مجالس المومنین و بعضے از رسائل دیگر ذکرمی کنند که ابوبکراز منافقین بود وبر خلاف امر اقدس نبوی کی دراثناء راه ایستا دو حضرت محمد صلی الله علیه وسلم بعد زجر شدید اُورا همراه گرفت تاکفار را دلالت نکند۔"

قاضی نور الله شوستری ''مجالس المونین' میں اور دوسرے رسائل میں ذکر کرتے ہیں کہ ابو بکر منافقین میں سے تھے اور حکم نبوی طلطے علیاتی کے بغیر نیچ راہ میں کھڑے ہوں کہ ابو بکر منافقین میں سے تھے اور حکم نبوی طلطے علیاتی ہوے گئے تھے۔حضور طلطے علیات نے کافی بھٹکار کے بعدان کو اپنے ساتھ لے لیاتا کہ یہ کفار کو نہ بتا دیں۔'

ایک دوسرے رسالہ میں جومنسوب بہ حسینیہ ہے ایک بڑے میر صاحب اس طرح پر لکھتے ہیں:

((چوں پارهٔ راه برفت دید که شخصے برابر آنحضرت می آید حضرت توقف نموده چوں نزدیك رسید بشناخت که ابوبكر است، فرمود که اے ابوبكر که نه من امر خدا بشمار ساندم و گفتم که از خانه خود ها بیروں میائید تو چرا مخالفت امر الٰهی کر دی؟ گفت یارسول الله که دل از بهر تو خائف بود و هراساں بودم نخواستم که درخانه قرار گیرم، پیغمبر شی متحیّر ماند بواسطه آنکه امر الٰهی نبود که کسی درهمرا هی خود برد، در ساعت حضرت جبرئیل باز رسید و گفت یارسول الله بخدا سوگند که اگر ایں را می گزاری و همراه نه گیری کفار را .))

· جب کھ راستہ آپ طلق علیم طے کر چکے تو آپ طلق علیم نے محسوس کیا کہ کوئی

ا يات بينات اوّل المحرك المحرك

برابر آپ کے آرہا ہے تو آپ طلط علیم گئے، جب وہ قریب پہنیا تو آپ طلطاقیم پہیان گئے کہ ابوبکر ہیں، آپ طلطاقیم نے فرمایا کہ اے ابوبکر! کیا میں نے تم کو حکم الہی ہے آگاہ نہیں کر دیا تھا اور کہا تھا کہ اپنے گھر سے باہر نہ نکلنا، تم نے حکم الہی کی مخالفت کیوں کی؟ ابوبکر ٹنے کہا کہ دل آپ کی طرف سے پریشان تھا، میں نے گھر میں تھہرنا مناسب نہیں سمجھا۔ پیغمبر طلنے علیم پریشان ہو گئے، اس لیے کہ امر الہی نہ تھا کہ وہ اینے ساتھ کسی کو لے جائیں ، اسی وفت جبرئیل نے آ كركها كهاب رسول الله! بخدا، اگرآب ان كوچيوڙ ديں كے اور ساتھ نہ لے جائیں گے تو یہ پیچھے سے کفار کے ساتھ آکر آپ طلطے علیم کو تل کر دیں گے، اس وقت رسول الله طلطي عَلَيْمٌ بهضرورت آپ كولے كرغار ميں جلے گئے ـ'' غرض کہ اس عتراض سے ثابت ہوا کہ ابو بکر صدیق خالیہ، پینمبر طلطاق کے گرفتار کرانے کے ارادے سے گھر نکلے اور راہ روک کر کھڑے ہو گئے اور باوجود کہ حضرت طلتے آتی ہے گھر سے نکلنے کومنع کر دیا تھا وہ عدول حکمی کر کے بہارادۂ ایذارسانی پیغمبر طلطے ملیہ کے سدراہ ہوئے، ، خر کار پیغمبر طلط علیه مجبور ہوئے اور بہ صلاح جبرئیل علیہ السلام ان کواییے ساتھ لے لیا، اگر همراه نه ليتے تو ضرور ابوبكر اللّٰهُ كفاركو لے آتے اور پیغمبر طلطے ایّ کو گرفتار كراتے .....اگر چه اہل انصاف غور کر سکتے ہیں، تو بہ تو بہ۔ ایسے بدیہی امر میں غور کی کیا حاجت ہے ویسے ہی سمجھ سکتے ہیں کہ بیاعتراض بالکل بوچ اور واہی ہے اور اس کی رکا کت اس کے الفاظ ومعانی سے ظاہر ہے، لیکن ہم اس اعتراض کے بطلان پر چند باتیں لکھتے ہیں اور اس دعویٰ کی سفاہت کہ الوبكرصديق رضي عنه بقصد گرفتاري وايذا پنجمبر طلطي عليلم كے نكلے تھے، ثابت كرتے ہيں۔ ا۔ سوچنا جا ہیے کہ ابو بکر صدیق خالٹیہ اس وقت پیغمبر طلطے علیم کے دوست تھے یا دشمن .....! اگر دوست تھے تو قصد گرفتاری اور نیت ایذاد ہی کے کیامعنی؟ اگر دشمن تھے تو جس طرح یر ابوجہل وغیرہ اور حضرت طلنے عَلیم کے دوسرے دشمن حضرت طلنے عَلیم کے قتل کی نبیت سے آپ طلط علیم کے گھر پر گئے تھے اسی طرح پر ابو بکر ضافیہ ان کے ساتھ کیوں نہ گئے،

ا يات بينات داوّل المحالات الم

ان سے علیحدہ کیوں ہوئے؟

۲۔ ابوبکر رضائی کو حال ہجرت کا اور وقت دولت سراسے برآ مد ہونے کا اور غار میں تشریف لے جانے کا پیغمبر طفی آئے ہے بتلایا تھا یا نہیں، اگر نہیں بتلایا تو ٹھیک وقت پر عین اسی راہ پر جس طرف سے حضرت جاتے تھے ابوبکر رضائی کس طرح راہ روک کر کھڑے ہو گئے؟ اگر پیغمبر طفی آئے ہے بتلا دیا تھا تو حضرت کو ابوبکر رضائی کا ہمراہ لے جانا منظور تھا یا نہیں، اگر منظور نہ تھا تو راز فاش کرنے سے کیا حاصل تھا اور اگر ساتھ لے جانا کو دشمن پر ظاہر کرنے سے سوائے اندیشہ ضرر کے کیا فائدہ تھا اور اگر ساتھ لے جانا منظور تھا تو پھراعتر اض بھی باطل ہوا۔

س۔ اگر فرض بھی کیا جائے کہ ابو بکر صدیق خالٹیۂ بہ نبیت قتل پیغمبر خداط لیے عالیہ کے راہ روک کر کھڑے ہو گئے اور اپنی بدنیتی میں ایسے مضبوط تھے کہ حضرت جبرئیل مَالیّلاً ان کی نبیت سے خوف کر کے فوراً ہی سدرہ سے انزے اور پینمبر طلقائی سے کہنے لگے کہ اگر ((ایس رامی گزاری و همراه نگیری کفار را از عقب تو گرفته بیا یدوترا بقتل ر ساند )) (لیمنی اگر آپ ان کو چپوڑ دیں گے اور اپنے ساتھ نہ لیں گے تو کفار کو پیچھے سے لا کر آپ کوتل کر دیں گے ) لیکن یہ بات معلوم نہیں ہوتی کہ اس وقت ابوبکر خلٹینۂ تنہا تھے یا اور کوئی کا فربھی ان کے ساتھ تھا اور ہتھیار بند تھے یا خالی ہاتھ،اگر یہ کہا جائے کہ اور کا فربھی موجود تھے تو کوئی شیعہ اس کا قائل نہیں ، اور اگر کوئی اور کا فر ہمراہ ابوبکر ضافیٰ کے نہ تھا تو تعجب آتا ہے کہ ابوبکر ضافیٰ باوجود جاننے شجاعت اور قوت پنجمبر طلطے علیہ کے تنہا حضرت کی گرفتاری اور قتل کو بغیر ہتھیار کے چل دیے اور دو حیار رفیقوں کوبھی اینے ہمراہ نہ لیا، اور اگریہ کہا جائے کہ وہ فقط خبر لینے کے لیے کھڑے ہو گئے تھے، چنانچہ جرئیل علیہ السلام کے اس ارشاد سے کہ (کف ار را از عقب تو گرفته بیاید) "لینی کفار کو پیچھے سے لے آئیں گے ' ثابت ہوتا ہے تو بیا مرمعلوم نہیں ہوتا کہ کفار اس جگہ سے جہاں حضرت طلط عَلَيْم ابوبكر خاللہ كو ملے ایسے نزدیک

ا يات بينات اوّل المحرك المحرك

تھے کہ آواز پہنچ سکتی تھی یا اتنے دور تھے کہ ان کے بلانے کے لیے جانا پڑتا، اگر نز دیک تھے تو تعجب ہے کہ ابو بکر ضائلیٰ نے ان کوآ واز دے کر کیوں نہ بلالیا اور چپ جاپ کیوں کھڑے رہے، اور اگر دور تھے تو معلوم نہیں کہ کیوں پینمبر خداط لیے آیا ہے کو دیکھتے ہی ابوجہل وغیرہ سے خبر کرنے کو نہ دوڑ ہے، کس چیز کے انتظار میں کھڑے رہے اور تعجب تو اس امریر ہے کہ جبرئیل مَالِیلا نے بیصلاح تو پینمبر طلط مَالِیم کو دی کہ اس وشمن کو اپنے ساتھ لے لواور بیہمشورہ نہ دیا کہ ذرائھہرو جب بیتمہارے دشمن کوخبر کرنے یا بلانے جائے تب چل دینا اور جب تک وہ لوٹے تب تک جائے مقصود پر پہنچ جانا۔ خدا جانے جبرئیل مَالِیلا کومعاذ الله کیا ہو گیا تھا کہ ایسے اضطرار کے وقت میں پیغمبر طلقے علیم کو ایسے وتتمن کے ہمراہ لینے کی صلاح تو دی اور جو حکمت اس سے بیخنے کی تھی وہ نہ بتلائی۔ سم۔ تعجب ہے کہ جب ابو بکر ضائنہ کو پیغمبر طلنے علیم کا گرفتار کرانا ہی منظور تھا تو وہ پیغمبر صاحب کے ساتھ کیوں چل دیے اور کیوں غار میں جا کر حضرت کے ساتھ حیب حایب بیٹھے رہے اور کس لیے کوئی تدبیر گرفتار کرانے کی نہ کی ..... اہل انصاف غور کریں کہ جس طرح برابوبكرصديق رضي في خضرت طشيعاتيم كوراه ميں يايا تھا اور ان كا قصد قتل كا تھا اگراس طرح برابوجهل یا اور کوئی کا فرقریشی حضرت طفیقییم کو دیکھ لیتا تو وہ کیا کرتا اور حضرت طلط الله الله سے کیا کرتے ..... اگر کسی کے ذہن میں بیہ بات آئے کہ وہ حضرت کو چھوڑ دیتا یا حضرت اس کو اپنے ہمراہ لے لیتے تو ہم ابوبکر خالٹین کی نسبت بھی شیعوں کے خیال کو درست مان سکتے ہیں۔ہم نہایت تعجب کرتے ہیں کہ شیعوں کی عقل یر کیسا بردہ پڑ گیا ہے کہ اتنانہیں سمجھتے کہ ہجرت کا وقت وہ تھا کہ مکے کے تمام کفار پغمبر طلنے علیہ کے قبل کے دریے تھے اور درِ دولت پر مجمع کر کے اپنے ارادے کے پورا کرنے کے لیے بہنچ گئے تھے اور کسی کو خبرتک نہ تھی کہ پیغمبر طلطے میں اس گھر سے نکل گئے ہیں، بلکہ سب جانتے تھے کہ اپنی جگہ پر آ رام کر رہے ہیں ....اس وقت میں جوحضرت کا رفیق ہوا اس کی نسبت رشمنی کا گمان کرتے ہیں۔ اگر وہ رفیق بھکم اور بہ مرضی

پیغمبر طلط ایم کی رفافت کے لیے آمادہ نہ ہوتا تو وہ اس گروہ میں شامل ہوتا جو درِ دولت یقل کے واسطے گیا تھا یا بلا اطلاع بلاخبر راہ روک کر کھڑا ہو جاتا۔

((امیر المومنین رابر جائے خود خوابانید و خود از خانه ابوبکر برفاقت او در همال شب بیرول آمده بایل غار متوجه شد.))

''لینی امیر المونین گوتو اپی جگه بستر پرسلا دیا اور ابوبکر گی رفاقت میں ان کے گھرے نکل کراسی رات غار کی طرف متوجہ ہوئے۔''

پی حضرات امامیہ اس مفسر کی تفسیر کے لفظوں کو کہ ((خصو داز خصانصه ابوب کربر فاقت او در هماں شب بیروں آمدہ )) ملا شوستری کے اس مضمون سے کہ ((ابوب کر از منافقین بود و بر خلاف امر مقدس نبوی کی در اثنائے راہ ایستاد و حضرت کی بعد زجر شدید اور اهمراہ گرفت )) (یعنی ابوبکر منافق سے جو رسول اللہ سے کی ایک می کے خلاف درمیان راہ کھڑے ہو گئے اور رسول اللہ سے تہدید کے بعد ان کو ہمراہ لے لیا) ملائیں اور خود ہی تصفیہ کریں کہ ان میں کون سیا ہے اگر ایک روایت پر حضرات امامیہ کی خاطر جمع نہ ہو اور اس کو قبول نہ کریں تو دوسری روایت سین اور کی عالم اور مجتمد کی نہیں بلکہ خاص امام کی ، و هو هذا .

ا يات بينات اوّل المحرك المحرك

تفییرامام حسن عسکری علیہ السلام میں سورہ بقرہ میں لکھا ہے کہ ● جبرئیل عَالِیلا نے پیغیم خداط اللہ علی اللہ جل شاخہ آپ کوسلام کہنا ہے اور یہ فرما تا ہے کہ قریش خصوصاً ابوجہل نے آپ کے قبل کی تدبیر صمم کی ہے اس لیے آپ کو چاہیے کہ علی فرائنڈ کو اپنی حصوصاً ابوجہل نے آپ کے قبل کی تدبیر صمم کی ہے اس لیے آپ کو چاہیے کہ علی فرائنڈ کو اپنی المجھوڑ ہے کہ وہ مثل المعیل کے جال ثار کرے گا اور ابو بکر فرائنڈ کو اپنار فیق بھی کہ اگر وہ موانست کرے اور اپنے عہد پر قائم رہے تو جنت میں بلکہ اعلیٰ علمیین میں آپ کا رفیق ہوگا۔ تب پیغیم خداط اللہ اللہ اللہ علیہ کہ الرے جانے پر راضی ہوئے، بعدہ حضرت علی فرائنڈ سے میال کہا، حضرت علی فرائنڈ آپ مارے جانے پر راضی ہوئے، بعدہ حضرت علی فرائنڈ آپ ابو بکر فرائنڈ تو کے اور فر مایا کہ اے ابو بکر ٹوائنڈ و راضی ہے کہ اس سفر میں میرے ہمراہ ہوا ور کفار قریش جس طرح پر مجھے قبل کے لیے تلاش کریں اسی طرح تیرے قبل کے در ہے ہوں اور یہ بھی مشہور ہو کہ تو نے مجھے اس کام پر آمادہ کیا اور میری رفافت کے سبب سے تجھ پر طرح طرح کے عذاب پہنچیں۔ ابو بکر ڈوائنڈ نے عرض کی کہ یارسول اللہ! میں تو وہ شخص ہوں کہ اگر تیری محبت میں سخت ترین بلاوں میں گرفتار ہوں کہ کہ یارسول اللہ! میں بڑار ہوں تو بھی میرے نزدیک اس سے بہتر ہے کہ تجھ کو چھوڑ کر دنیا اور قیامت تک ان میں بڑار ہوں تو بھی میرے نزدیک اس سے بہتر ہے کہ تجھ کو چھوڑ کر دنیا اور قیامت تک ان میں بڑار ہوں تو بھی میرے نزدیک اس سے بہتر ہے کہ تجھ کو چھوڑ کر دنیا ور قیامت تک ان میں بڑار ہوں تو بھی میرے نزدیک اس سے بہتر ہے کہ تجھ کو چھوڑ کر دنیا ور قیامت تک ان میں بڑار ہوں تو بھی میرے نزدیک اس سے بہتر ہے کہ تجھ کو چھوڑ کر دنیا

• اگر جم اصل عبارت اس تفیر کی نہ کھیں تو کبھی کسی کو یقین نہ ہووے کہ امام حسن عسکری علیہ السلام کی تفیر میں جو موافق روایات شیعہ کے ہے ایسی روایات کبھی ہوگی ، اس لیے بجنسہ اس کی عبارت کو نتہی الکلام سے قل کرتے ہیں:

ان اللّٰہ تعالیٰ او حی الیہ یا محمد ان العلی الا علیٰ یقر علیك السلام یقول لك ان ابا جهل والملام من قریش قد بروا علیك قتلك الیٰ ان قال وامرك ان تصتحب ابا بكر فانه ان انسك و ساعدك وارزرك و ثبت علی تعا هدك و تعافدك و تعافدك كان فی الجنة من رفقائك و فی غرفا تها من خلصائك الیٰ ان قال قال رسول اللہ صلی اللہ ابی بكر ارضیت ان تكون معی یا ابابكر تطلب كما اطلب و تعرف بانك انت الذي تحمل علی ما دعیہ فتحمل علی انواع العذاب قال ابوبكر یارسول اللہ اما انا لوعشت عمر الدنیا او عذب جمیعاً اشد عذاب لاینزل علی موت مریح و لا فرح و كان ذالك فی محبتك لكان ذالك الشنعم فیها و انا مالك لحمیع ممالیك ملو كها فی مخالفتك و هل انا و مالی و و لدی الا فدائك فقال رسول اللہ المسمع و البصر و الرأس من العسد و بمنزلة الروح من البدن كعلی الذی هومنی كذالك و علی فوق ذلك لزیادة الله علی التفصیل و هو معنافی الرفیق الاعلیٰ ۲۱۔

من فد ابانه الله علی التفصیل و هو معنافی الوفیق الاعلیٰ ۲۱۔

ا يت بيات اوّل كالمراكز 99 كالمراكز 99

کی سلطنت قبول کروں، میری جان، میرا مال، میرے اہل وعیال لڑکے بالے سب آپ ً پر قربان ہیں، آپ کوچھوڑ کر کہاں رہوں گا۔ شعر

کف یا بہر زمینے کہ رسد تو نازنیں را بلب خیال ہوسم ہمہ عمرآں زمین را ''بعنی تجھ جیسے محبوب کے قدم جس زمین پر پڑ جائیں تو ساری عمراس زمین کو ہونٹ سمجھ کر جومتار ہوں۔''

یہ میں کر پینمبر خداط ہے آئے تر مایا کہ اگر تیری زبان تیرے دل کے موافق ہے تو بالیقین خدائے تعالی تبھے کو میرے خدائے تعالی تبھے کو میرے میں کرے گا اور تبھے کو میرے ساتھ وہ نسبت ہوگی جو کہ سرکوجسم سے اور روح کو بدن سے ہے۔

• مولوی حافظ حیدرعلی فیض آبادی بن مجمد حسن فیض آباد (یوپی) میں پیدا ہوئے اور وہیں کے بعض علاء شیعہ، مثلاً مولوی نجف علی، مزرا فتح علی، مزرا فتح علی، اور حکیم میر نواب سے مخصیل علم کی، بعدہ دہلی تشریف لے گئے اور وہاں شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دہلوگ ، شاہ رفیع الدین صاحب دہلوگ سے فیض حاصل صاحب محدث دہلوگ ، شاہ رفیع الدین صاحب دہلوگ ۔ آپ کے کیا۔علم مناظرہ اور علم کلام میں اپنے ہم عصروں میں ممتاز مقام رکھتے تھے، کتب شیعہ پر گہری نظر تھی۔ آپ کے زمانے میں علامہ حکیم سجان علی خان (م ۱۲۹۸ء) شیعہ رکن سلطنت نے ایک نہایت سخت تبرائی کتاب فارسی میں کہ کھی جس کے جواب میں مولانا نے ایک نہایت مدل اور معرکة آلاراء کتاب "دمنتی الکلام" کے نام ⇔ ⇔ ا

خان صاحب کے ہوش وحواس جاتے رہے اور مضطر ہو گئے۔ اور حقیقت میں ہوش وحواس جانے کا مقام تھا، اس لیے کہ جب امام کے قول سے حضرت ابو بکرصدیق بڑائین کا بوجی اللی حضرت کے ساتھ ہجرت کرنا اور پینمبر خداطین آئیم کا ابو بکر صدیق بڑائین کو شمع و بصر سے تشبیہ دینا ثابت ہوا تو پھر بطلانِ عقا کدامامیہ میں کون ساشبہ باقی رہا اور منشی سبحان علی خان صاحب نے اس روایت کو دیکھ کر جو خط مولوی نور الدین صاحب شہید ثالث کے نور العین کے نام لکھا ہے اور ''رسالۃ المکا تیب' نے ''روایۃ الثعالیب والغرابیت' مطبوعہ ۱۲۲۸ء کے صفحہ ۱۸۹، سطر ۹ رمیں بلفظہ نقل کیا ہے ، ملا حظہ کے قابل ہے ، ہم بھی شائقین کے دیکھنے کے لیے اس عبارت کو بلفظہ نقل کرتے ہیں، و هو هذہ۔

((لکن اشکال همیں ست که ناصب احادیث طریقهٔ امامیه را التقاط کرده بالفعل پنج جزوبغلط از کتاب ابرام بصارت العین باچه نام دارد فرستاده دران حدثیے مبسوط از تفسیر منسوب به حضرت امام حسن عسکری علیه السلام بقصه هجرت درمدح ابوبکر نقل کرده، پس اگر تالیفش و تالیف بنده بدست کسی از متمذهبین بمذهبی غیر اسلام افتد واحسزتا و واسفاه، یعنی معاذ الله حکم یتعارضا و تساقطاکند، مدبر عالم جلت قدرته، زمان ظهور صاحب قطاکند، مدبر عالم جلت قدرته، زمان ظهور صاحب

الامر والزمائ زود برساندتا ایس اختلاف از میان برخیزد.)

'لکین ایک مشکل بی ہے کہ ایک ناصبی نے طریق امامیہ سے حدیث حاصل کر کے ہمیں کے پانچ جز کی ایک کتاب موسوم''ابرام بصارت العین'' مرتب کر کے ہمیں روانہ کی ہے اوراس میں ایک لمبی حدیث امام حسن عسکری علیہ السلام کی تفییر سے منسوب کر کے نقل کی ہے جو ہجرت کے واقعہ میں ابوبکر ٹی مدح و تعریف کی منسوب کر کے نقل کی ہے جو ہجرت کے واقعہ میں ابوبکر ٹی مدح و تعریف کی بابت ہے۔ پس اگر ان کی کتاب اور بندہ کی تالیف کسی غیر مسلم کے ہاتھ لگ جائے تو ہائے حسرت اور ہائے افسوس کے سواکیا کہا جا سکتا ہے کہ وہ اس پر تعارضاً تساقطاً کا حکم لگا دے گا (دو باتوں میں جب تعارض ہو جائے تو دونوں ساقط الاعتبار ہو جاتی ہیں۔ اللہ تعالی امام کو جلد ظاہر کر دے تا کہ یہ باہمی ساقط الاعتبار ہو جاتی ہیں۔ اللہ تعالی امام کو جلد ظاہر کر دے تا کہ یہ باہمی اختلاف دور ہو سکے کے''

غرض کہ منتی صاحب ہزار واحسرتاہ اور واویلاہ مجائیں اور ہر چندامام صاحب الامر کے ظہور کی دعا کریں مگر امام حسن عسکری علیہ السلام کی تکذیب نہیں کر سکتے اور جو فضائل ابو بکر صدیق خلائیۂ کے امام کے قول سے ثابت ہوئے ان کو باطل نہیں کر سکتے۔

دامن فشال گزشت و او را بهانه ساخت خاکم بباد داد و صبا را بهانه ساخت ''دامن حجمارٌ کرنگل گئے اور اس کو بہانه بنا دیا، خاک خود اڑ ائی اور صبا (ہوا) پر الزام رکھ دیا۔''

## المن آيات بينات اوّل که کارگران کارگرا

اس تفسیر کی روایت سے اگر سیری نہ ہو اور فارسی اردو پڑھنے والے کو اس تفسیر کا ملنا دشوار ہوتو ایسی کتاب کی روایت سنیں جو ہر جگہ مل سکتی ہے اور جس کا مؤلف بڑا غالی مشہور شیعہ ہے اسی کو دیکھ کر ذرا غیرت بکڑیں اور تعجب کریں کہ پیغیبر طلطے آئے ہے یارِ غار گی صدیقیت باوجود ایسے تعصب وعناد کے انہیں کے مجتهدین وعلماء کے اقرار سے ثابت ہوتی ہے اور ان کے بغض کی بیاری کی دوا انہیں کے نسخوں سے نکل آتی ہے اس پر بھی اگر دوا نہ کریں اور خود ہلاک ہونا چاہیں تو اختیار ہے ۔۔۔۔۔۔اب اس روایت کوسننا چاہیے جو حملہ حیدر بھی میں فرکور ہے۔نظم

چنیں 🛭 گفت راوی که سالار دیں چو سالم بحفظ جهال آفریں زنـزديك آن قـوم پُـر مكر رفت بسوئے سے ائے ابوبکر رفت پے هے سجرت او نیے آمادہ بود كــه ســابــق رسـولـش خبر داده بود نہے ، بر در خانہ اش چوں رسید بگوشش ندائے سفر در کشید چوں بوبکرزاں حال آگاہ شد زخانه برون رفت و همراه شد گرفتند پس راهِ يشرب به پيش نبی کندنعلین از پائے خویش بسر پنجه آن راه رفتن گرفت پئے خودز دشمن نهفتن گرفت

<sup>🗗</sup> حمله حیدری جلداوّل مطبوعه مطبع سلطانی ۱۲۶۷ء بجری صفحه ۴۷ از سطر ۱۲ تا بسطر ۲ صفحه ۴۸ ۱۲ منه ـ

ب فتندچندی زدامان دشت قدوم فلك ساى مجروح گشت ابوبكر آنگه بدوشش گرفت ولے زیں حدیث ست جائے شگفت کـه در کـس چـنـان قوت آیدپدید كه بار نبوت تو اندكشيد بر فتند القصه چندے دگر چےوں گےر دید پیدا نشان سےر بجستند جائيكه باشديناه زچشم کسال دور یکسوز راه بدید ند غارے دران تیرہ شب كه خواندى عرب غار ثورش لقب گرفتند در جوف آن غار جائے ولے پیش بنهاد بوبکر پائے بهر جاکه سوراخ یار خنه دید قبارا بديدوآن رابييد بدیس گونه تاشد تمام آن قبا یکے رخنہ نگرفته ماند از قضا براں رخنے گویندآں یار غار کف پائے خودرا نموداستوار نیا مدجز او ایس شگرف از کسے کے دور از خےر دمیے نےماید بسر

بعار اندرون درشب تیره فام چنان دید سورا خهارا تمام دران تیره شب یك بیك چون شمرد یکے کامدافزون بروپا فشرد نیامدچنین کارے از غیر او بدینسان چون پر داخت ازرفت ورو در آمدرسول خدا هم بغار نشستند یکجا بهم هر دویار

''راوی اس طرح کہتا ہے کہ سرورِ دین طلقی آیا خدا کی حفاظت میں جب سیجے و سالم اس مکاراور فریبی قوم کے پاس سے ہو کر ابو بکر ضائٹین کے گھر کی طرف گئے تو ہجرت کے لیے وہ بھی تیار ہی تھے، کیونکہ رسول طلاع نے ان کو پہلے ہی اطلاع کر دی تھی۔ نبی طلنے عَلیم جب ان کے گھر پہنچے تو ان کوسفر کے لیے جیکے سے بتایا ابوبکر خالٹیہ، کو جب اس (حالت) سفر کاعلم ہوا، گھر سے نکل کر آپ طلنے عالیہ کے ہمراہ ہو گئے اور مدینے کی طرف روانہ ہو گئے۔ نبی طلنے علیم نے اینے تعلین از یائے مبارک بھی اتار دیے تثمن سے چھینے کی خاطر پنجوں کے بل چلنا شروع کیا۔صحرامیں اس طرح (ننگے پیر) چلنے سے آپ طلقے علیم کے قدم مبارک زخمی ہو گئے تو ابو بکر رہائیں نے اس وقت آ یے کواینے کا ندھے پر اٹھا لیالیکن یہ بات محل اعتراض ہے کہ کسی شخص میں ایسی قوت کیسے آگئی کہ وہ نبوت کا بوجھ اٹھا سکے۔ بہرحال تھوڑی دریاور چلے جب صبح کے آثار ظاہر ہونے لگے تو ایک ایسی جگہ تلاش کی جولوگوں کی نظروں سے دور اور راستے سے ہٹ کر جائے پناہ بن سکے۔اس اندھیری رات میں ایک غار دکھائی دیا جس کوعرب غارِثور کہتے ہیں۔ اس غار کو اپنی پناہ گاہ بنا لیا لیکن ابو بکر خالٹیئ نے پہلے اس میں قدم رکھے جہاں

کوئی سوراخ دکھائی پڑا اپنی چا در کو پھاڑ کر اس کو بند کر دیا۔ اس طرح وہ پوری چا درختم ہوگئ، البتہ ایک سوراخ باقی رہ گیا۔ کہتے ہیں کہ اس سوراخ پر یارِ غار نے اپنا پیررکھ لیالیکن بیایک عجوبہ ہے جوعقل وخرد سے بہت دور معلوم ہوتا ہے کہ غار کے اندر اندھیری رات میں سارے سوراخ کیسے دیکھ لیے اس تاریک رات میں ایک ایک (سوراخ) جب گن لیے ایک رہ گیا جس پر اپنا پیرلگا دیا بیہ کام ان کے سواکسی اور سے نہیں ہوسکتا۔ رسول خداط الے آئے ہی غار میں آگئے اور دونوں ساتھی اس میں اقامت پذیر ہوئے۔'

اس روایت سے ثابت ہوتا ہے کہ بیغمبر خداط نے آئے خود حضرت ابو بکر صدیق وہالٹی کے گھر گئے اور ان کو ہمراہ لیا اور جو کچھ ابو بکر صدیق وہالٹی نے خدمتیں کیں، یعنی بیغمبر خداط ہے آئے کو دوش پر چڑھانا اور غار میں اوّل جانا اور اس کوصاف کرنا اور قبا کو چاک کر کے سوراخوں کو بند کرنا اور باقی ماندہ سوراخ کو اپنے کف پاسے مسدود کرنا وہ عشق ومحبت پر دلالت کرتی ہیں نہ کہ نفاق وعداوت پر سساگر یہ خدمتیں جو حضرت ابو بکر صدیق وہالٹی نے شب ہجرت میں کیس نفاق کی نشانیاں ہیں تو معلوم نہیں کہ محبت اور عشق کی علامتیں کیا ہیں۔

یہ بات بھی لکھنے کے لائق ہے کہ بعض شیعوں نے جو یہ دعویٰ کیا ہے پیغمبر خداطشے ایّنیا نے بیغمبر طلقے ایّنیا کے سب صحابہ و گانیہ کو منع کیا تھا کہ اپنے گھروں سے نہ نکلنا اور ابو بکر و ٹائیٹی نے پیغمبر طلقے ایّنی کہ کے حکم کے خلاف کیا، وہ بالکل غلط ہے، اس لیے کہ خود ان کے مؤرخین اقر ارکرتے ہیں کہ پیغمبر خداطشے ایّنی نے سب صحابہ و گانیہ کو پہلے سے روانہ کر دیا تھا اور صرف دو شخصوں کو روک لیا، یعنی حضرت علی و ٹائین کو کہ ان کو اپنی جگہ پر سلایا اور ابو بکر صدیق و ٹائین کو کہ ان کو اپنے ساتھ لیا، یعنی حضرت علی و ٹائین کو کہ ان کو اپنی جگہ پر سلایا اور ابو بکر صدیق و ٹائین کو کہ ان کو اپنے ساتھ لیا سے باقی رہ گیا تھا جس کو پیغمبر خداطشے این نے شب ہجرت میں باہر نکلنے سے منع کر دیا تھا اور جن کی نسبت یہ ارشاد کیا ہو:

((نه من امر خدا به شما رساندم که از خانه خودها بیرو ن میائید تو چیرا مخالفت امر الهی کر دی.)) ا يات بينات اوّل ) المحاوي الم

''بین میں نے تم کو حکم الہی پہنچا دیا تھا کہ اپنے گھرسے باہر نہ نکلنا۔ تو نے حکم الہی کی مخالفت کیوں کی؟''

اور بیرامر که سب اصحاب پہلے سے ہجرت کر گئے تھے اور صرف حضرت علی خالٹیۂ اور ابو بکر صدیق میں کھا ہے: ابو بکر صدیق میں کھا ہے: ابو بکر صدیق میں کھا ہے:

حبیب خدا چون بدبد آن ستم چنیس داد فرمان زلطف و کرم که اصحاب هجرت به یثرب کنند نهان یکیك از چشم اعدا روند نهادندیاران بفرمان قدم برفتند پنهان بدنبال هم بدنبال هم بدنبال هم بدنبال هم علی ماندو ابوبکر وخیر الانام علی ماندو ابوبکر وخیر الانام

ثابت ہوا کہ بینمبر خداط اللہ الم باجازت و بحکم الہی ابوبکر خلافۂ کو ہمراہ لیا اور ابوبکر خلافۂ نے نے جات و بحکم اللہ ابوبکر خلاج کیا۔ نے حق رفاقت اچھی طرح پرادا کیا۔

#### دوسرااعتراض دوسری فضیلت پر:

دوسری فضیلت میں ہم نے بیان کیا ہے کہ اگر ابوبکر صدیق خالٹی بیغمبر خداطلط کیا ہے کہ اگر ابوبکر صدیق خالٹی بیغمبر خداطلط کیا ہے کہ اگر ابوبکر صدیق خالتی مصیبت کے عاشق نہ ہوتے تو ایسی مصیبت کے سفر میں بھی شریک نہ ہوتے۔

اس پر علمائے شیعہ بیہ اعتراض کرتے ہیں کہ ابوبکر رضائیۂ کی نیت سفر میں اچھی نہ تھی۔ چنانچیہ مجہد صاحب ذوالفقار میں لکھتے ہیں:

((هم چنیس باتفاق فریقین شرط ترتب ثواب برهجرت صحت نیت ست الی قوله پس مادا میکه مارا علم به صحت نیت ابوبکر به ثبوت نه رسددخول اور ادر مدلول این آیة متیقن نه شود احتجاج باین آیة برعلو مرتبت اونمی تواندشد.))

اور قاضى صاحب "إحْقَاقُ الْحَقْ"، مين فرمات بين:

(( وَقَدْ ظَهَرَ مِنْ جَزْعِهِ وَ بُكَائِهِ مَا يَكُوْنُ مِنْ مِثْلِهِ فَسَادُ الْحَالِ فِي الْإِخْتِفَا اللَيْ قوله فَافْضَلِيَّتُهُ فِي الْغَارِ يُفْتَخَرُ بِهَا لِلَا بْيِ بَكْرِ لَوْ لَا الْمُكَابِرَةُ وَاللَّدَادُ.))

''لیعنی ابوبکر خلائین کی جزع و بکاء سے ثابت ہوا کہ ان کا (اندرونی) حال اجھانہ تھا اور نیت ان کی درست نہ تھی۔''

اس اعتراض کا جواب خود امام حسن عسکری علیه السلام کی تفسیر سے اوپر مذکور ہو چکا کہ جب پیغمبر خداط لیے اوپر مذکور ہو چکا کہ جب پیغمبر خداط لیے اوپر میں ا

((اَرَضِيْتَ اَنْ تَكُوْنَ مَعِى يَا اَبَابَكُرَ تُطْلَبْ كَمَا اُطْلَبْ الى قوله قَالَ اَبُوْبِهُ وَاللّٰهِ اَمَّا اَنَا لَوْ عِشْتُ عُمْرَ الدُّنْيَا اُعَذَّبُ جَمِيْعًا اَشَدَّ الْعَذَابِ اللهِ اللهِ اَمَّا اَنَا لَوْ عِشْتُ عُمْرَ الدُّنْيَا اُعَذَّبُ جَمِيْعًا اَشَدَّ الْعَذَابِ اللهِ .))

المرات الله المرات الوالي المرات المر

''اے ابوبکر! تم میرے ساتھ اس شرط پر چلنے کو راضی ہو کہ جیسے مجھے تلاش کیا جائے اسی طرح تم کو بھی ڈھونڈ ا جائے ، تو ابوبکر رفیائیڈ نے کہا کہ آپ کی رفاقت میں اگر مجھے قیامت تک سخت سے سخت عذاب ہوتو بھی منظور ہے۔''

پس اس جواب سے کیا ثابت ہوتا ہے ابو بکر رضائیۂ کا نیک نیت ہونا یا بدنیت ہونا؟ اور چونکہ نیت کا حال افعال اور اعمال سے ظاہر ہوتا ہے اور حرکات وجوارح سے دل کی کیفیت معلوم ہوتی ہے، پس جو کام ابو بکر صدیق رضائیۂ نے شب ہجرت کو کیے وہ ان کی نیک نیتی پر شاہد ہیں یاان کی بدنیتی بر۔

#### تیسرااعتراض تیسری فضیلت پر:

تیسری فضیلت میں ہم نے بیان کیا ہے کہ گھر سے نکلنے کے وقت سے مدینے میں پہنچنے تک جو با تیں صدیق اکبر فرائٹیڈ نے کیں وہ ان کے رسول خداط ہے ہے ہے ساتھ عشق و محبت پر دلالت کرتی ہیں ۔۔۔۔۔ حضرات شیعہ اس پر اعتراض کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ابو بکر صدیق فرائٹیڈ کی حرکتیں ان کے نفاق اور عداوت پر دلالت کرتی ہیں، اس لیے ہم ان کی ان خدمتوں کو جو شب ہجرت میں انہوں نے کیس بیان کرتے ہیں تا کہ معلوم ہو جائے کہ جو کام ابو بکر صدیق فرائٹیڈ نے کیے وہ سوائے عاشق صادق کے کسی دوسرے سے ہونہیں سکتے۔''

اول: ..... جب بیغمبر خداط الله آیم کے ساتھ ابو بکر صدیق وظائیر کیا تب راہ میں ادھرادھر نظر کرتے جاتے تھے، حضرت نے بوجھا اے ابو بکر! کیا تیرا حال ہے؟ تب ابو بکر صدیق وظائیر فی فیائید نظر کرتے جاتے تھے، حضرت میرا مطلب صرف آپ کی حفاظت ہے ..... چنانچہ صاحب مُنْتَهی الْکَلام دِیَاضُ النَّظُرَةُ ہے اس کا خلاصہ ان لفظوں میں لکھتے ہیں:

((چوں صدیق همراه آنحضرت بارشاد شریف متوجه غار شدگا هے پیش می رفت و گا هے در عقب و زمانے به جانب راست توجه می کرد و ساعتے به طرف چپ قطع راه می نمود، حضرت پُر سید که اے ابوبکر گا هے تراچنیں ندیده

بودم چه افتاد که در رفتن راه اختلاف می کنی، عرض کرد كه مقصود من نگاهباني حضرت از شردشمنان است مبادا كه ازیں جهات درر سند و حضرت را ازراه تا غار بردوش برد. )) ''جب ابوبکر صدیق خالتٰد؛ حضور طلطے عَلَیْم کے حکم سے غار ( تُور ) کی طرف چلے تو تجھی آ گے چلتے اور بھی پیچھے، کسی وقت داہنی جانب چلتے تو بھی بائیں جانب مڑ جاتے، حضرت طلط عَلیم نے یو حیصا کہ اے ابوبکر! تم کو ایسا کرتے بھی نہ دیکھا تھا، کیا ہوا کہ راستہ چلنے میں ادھر ادھر کر رہے ہو، تو ابوبکر خالٹین نے عرض کیا کہ میرا مقصد حضرت کی حفاظت ہے کہ کہیں دشمن ان جہتوں سے آ کر حضرت کو تکلیف پہنچائیں۔(چنانچہ)حضرت کوغارتک اپنے کندھے پر لے گئے۔'' دوسری: ..... جب بینمبر خدا طلط علیم کے بائے مبارک کے تھکنے پر ابوبکر صدیق ضافتہ کو اطلاع ہوئی تو بغیراس کے کہ حضرت طلطے عَلَیْم نے کچھ کہا ہو ابوبکر صدیق خالٹین نے حضرت کو ا بنے دوش پر چڑھایا اور غارتک پہنچایا۔ پس زہے نصیب ابوبکر صدیق ضافیہ کے جن کے دوش یر شاہ نبوت نے قدم رکھا، چنانچہاس امر کوہم اویر''حملہ کٹیدریہ'' سے ثابت کرآئے ہیں۔ تیسری:.... جب غار کے کنارے پر پہنچے تب پہلے ابوبکر صدیق خالٹیہ عار میں گئے اور اسے صاف کیا اور سورا خوں کو بند کیا تب پیغمبر خداط ﷺ کو بلایا اور اپنے زانو پر سلایا۔اس کو بھی ہم اوپر ثابت کرآئے ہیں اور قاضی نور اللہ شوستری 🏚 بھی ابوبکر صدیق خالیٰ کے پہلے غار میں جانے کوتصدیق کرتے ہیں۔

چوتھی:.....ابو بکر صدیق خالٹی کے اس پاؤں میں جو بند کرنے کے لیے سوراخ پر رکھا تھا۔ سانپ نے کاٹا اور حضرت طلطے علیم نے ان کوتسلی دی۔

یا نچویں: ..... جب تک غار میں رہے تب تک ابوبکر صدیق ضائٹیز کے گھر سے ان کا لڑ کا

کسما قال ان قوله تعالیٰ ثانی اثنین بیان حال رسول الله صلی الله علیه و سلم باعتبار دخوله فی الغار ثانیاً و دخول ابی بکر اولاً کما نقل فی السیر ۲ ۱ ـ احقاق الحق \_

المناسداوّل المحالي المحالية المناسداوّل المحالية المناسداوّل المحالية المناسداوّل المحالية المناسداوّل المحالية المناسداوّل المحالية المناسداوّل المن

كھانا يہنچا تا رہا اور پيغمبر طلقيقاتي كو كھلاتا رہا۔

چھٹی: ..... دواونٹنیاں پنیمبر خداطلتے آئے آبو بکر صدیق ظائیہ کے بیٹے سے منگا کیں اور اس نے حاضر کر دیں، ایک پر آپ طلتے آئے آ سوار ہوئے اور اپنے ساتھ ابو بکر ظائیہ کوسوار کیا اور دوسرے پر عامر جو کہ شبان بیت الحرام تھا اور شتر بان، سوار ہوا، چنا نچہ سب باتوں کو جس طرح پر صاحب 'حملہ حیدر ہے' نے بیان کیا ہے، اس کو ہم کھتے ہیں۔ امر چہارم کے ثبوت میں:

چوں 🕈 شــد كــار پــردا خته آل چنال رسیدند کفار باپے بران دراندم کف پائے آں پار غار کے برروی سوراخ بوداستوار رسیدش زدندان مارے گزند وزان درد افغان وشدبلند پیمبربا و گفت آهسته باش رسیدند اعدا مکن راز فاش مخور غم مگردان صدارا بلند کے از زخم افعی نیا ہے گزند "جب سب کام اس طرح ہو چکا تو کفار نقوشِ قدم تلاش کرتے ہوئے کہنچے اس وقت یار غار (صدیق اکبر ظالمیہ) کا جو پیرسوراخ پر تھا ایک سانپ نے اس میں ڈس لیا، اس کی درد سے آپ کی آواز بلند ہوگئی، پینمبر طلطانی آم ان سے کہا کہ جي رہو نثمن بہنچ ڪيے ہيں راز فاش نه کروغم نه کرواور آواز بلند نه کرو که سانپ کے زخم سے تم کو تکلیف نہیں ہوگی۔''

<sup>🗗</sup> حمله حيدري، اوّل صفحه ۴۸ سطر ۵ .....۱۲ منه ـ

# امر بنجم کے ثبوت میں:

بغار • اندروں تاسه روز وسه شب
بسر برد آن شه بفرفان رب
شدی پور بوبکر هنگام شام
به بردی دران دران غار آب و طعام
نمودی هم از حال اصحاب شر
حبیب خدای جهان راخبر
''اس غار میں تین دن اور تین رات آپ طیح آیم کیم الی اقامت گزیں رہے،
ابوبکر کے بیٹے شام کے وقت اس غار میں کھانا پانی پہنچا دیے، نیز شر پندول
(کافروں) کا حال حبیب خداط تھا آپ کو بتلا دیا کرتے۔'
ام ششم کے ثبوت میں ②:

نبی € گفت پسس پور بوبکر را که ۞ اے چوں پدر اهل صدق و صفا دو جـمـازه با یدکنوں راه وار کـه مـارا رساند به یثرب دیار برفت از برش پور بوبکر زود

بدنبال کاری که فرموده بود

**<sup>4</sup>** حمله حيدري صفحه ۴۰ سطر ۲۰- ۱۲ منه

**<sup>2</sup>** چوتھی، پانچویں اور چھٹی فضیلت کے اعتراضوں کو ہم اور فضیلتوں کے اعتراضات کے شمن میں بیان کریں گے۔ ۱۲۔ منہ

ایضاً صفحه ۴۸ سطه ۲۲ \_

<sup>•</sup> حضرات شیعہ کواس مصرعہ پرغور کرنا چاہیے کہ پیغمبر خداط التھ آتے ابو بکر صدیق رضائی کی صداقت اور صفائی کو کس صفائی سے بیان فر مایا ہے۔ ۱۲ منہ

ا يات بينات اوّل المحروب المحر

هم از اهل دین بدیکی جمله دار بروكرد رازے نبى آشكار بگفتش فلان روز وقت سحر دو جــمـــازه بهــر پيــمبــر ببــر ازو جـمـله دار این سخن چون شنود دو جــمــازه دردم مهيــا نـمود تھے شد ازاں قوم آل کوہ دشت رسول خدا عازم راه گشت بصبح چهارم برآمد زغار دو جـمازه آور ده بُد جـمـلـه دار نشست از بریك شتر شاه دین ابوبكر راكردبا خود قرين برآمد برآن دیگرے جمله دار بهمراه اوگشت عامر سوار

''نبی طلاع آیم نے فرزند ابوبکر سے کہا کہ اے باپ کی طرح سے اور وفا شعار!

اب دواونوں کی سواری کے لیے ضرورت ہے، جو ہم کو مدینے تک پہنچا دیں۔
ابوبکر سے فرزند اپنے کام کو پورا کرنے کی خاطر جلدی سے گئے، ایمان والوں
میں ایک شتر بان تھے، ان سے نبی طلاع آیم کا راز بتایا اور ان سے کہا کہ فلاں شبح
کے وقت حضور طلاع آیم کے لیے دواونٹ لے جاؤ۔ شتر بان نے جب ان کی یہ
بات سی تو فوراً دواونٹ تیار کر دیے۔ جب وہ علاقہ (صحرا) اس قوم سے خالی
ہوگیا (راستہ صاف ہوگیا) تو رسول خداط اللہ آئیم ماہ ہوئے، چوتھے دن شبح
غار سے فکے شتر بان دواونٹ لا چکا تھا، ایک اونٹ پر شاہ دین (حضور طلاع آئیم آئیم)

#### المن آيات بينات اوّل المنظمة ا

بیٹے ابوبکر زلائیہ کواپنے ساتھ ہی بٹھایا، دوسرے اونٹ پرشتر بان عامر سوار ہوکر ان کے ساتھ چل پڑے۔''

#### ساتوال اعتراض ساتوین فضیلت پر:

ہم نے اوپر بیان کیا ہے کہ لے احب کے لفظ سے ابو بکر صدیق ضافیہ کی صاحبیت ثابت ہوتی ہے اور بیر تبہ کسی کوان کے سوا نصیب نہیں ہوا کہ خدانے کسی کی صحابیت کو شخصیص كركے بيان فرمايا ہو ....اس پر علماء شيعه چند طرح سے اعتراض كرتے ہيں: اس طرح پر کہ لفظ صاحب سے مراد ہمراہ کی ہے، اس سے کوئی فضیلت ثابت نہیں ہوتی ہے بلکہ اللہ جل شانہ نے اپنے کلام میں کا فرکومومن کا صاحب بیان کیا ہے، چنانچہ فرما تا ے ﴿فَقَالَ لِصَاحِبه وَهُوَ يُحَاوِرُ لَا أَكَفَرْتَ بِالَّذِي خَلَقَكَ مِنْ تُرَابِ اور دوسری جگہ فرما تا ہے حضرت یوسف عَالیّتالا نے اپنے رفیقوں سے جو قید میں تھے اور کا فر تصفر ما يا ﴿ يَا صَاحَبَي السِّجْنِ ﴾ بس اس صاحب كے لفظ سے فضيلت به يك طرف اسلام کا بھی ثبوت نہیں ہوسکتا اور صحابیت اصطلاحی کے لیے ایمان کا ہونا ضروری ہے اور وہ ابوبکر صدیق رٹی ٹیٹی کو حاصل ہی نہ تھا۔ پس وہ فضیلت جواس لفظ سے ظاہر ہوتی ہے ان کی نسبت ثابت نہیں ہوسکتی ..... چنانچہ آیت اوّل کا جواب بیہ ہے کہ بے شک آيت ﴿فَقَالَ لِصَاحِبِهِ وَهُوَ يُحَاوِرُكُ ﴿ مِي اللَّهِ جَلْ شَانِهِ فَ كَافْرِ كُومُونَ كَاصَاحِب فرمایا ہے مگر اسی وقت اس کی اہانت بھی بیان کر دی اور اس کا کفر ظاہر کر دیا اور کہہ دیا كه ﴿أَكَفُوتَ بِالَّذِي خَلَقَكَ مِنْ تُرَابِ ﴾ اوريهان اوريهان جوصديق اكبر رالله کو صاحب بیان کیا تو اس کے ساتھ وہ کلمہ ہے جو محبت اور تسلی پر دلالت کرتا ہے کہ يغيبر طلط الله مَعَنا ﴿ كَاللَّهُ مَعَنا ﴿ كَاللَّهُ مَعَنا ﴾ كَمْ مُكِين نه موخدا مهار ي ساتھ ہے۔ بس دونوں میں کیا مناسبت ہے ..... اور دوسری آیت کا بیہ جواب ہے کہ ﴿ صَاحِبَيِ السِّجْنِ ﴾ ميں صاحب كالفظ مضاف سجن كى طرف ہےنه كه حضرت يوسف عاليتاً کی طرف اور اس آیت میں صاحب کا لفظ نبی طلطی آتا کی طرف مضاف ہے.....رہا

#### ا يت بينات داوّل الكوري المستحدد الله المستحدد الله المستحدد الله المستحدد الله المستحدد المس

صدیق اکبر خلائیۂ کا ایمان لانا وہ بہروایاتِ معتبرہ امامیہ کے ثابت ہے۔ چنانچہ مجالس المؤمنین **4 می**ں قاضی نور الله شوستری نے لکھا ہے:

((خالدبن سعیلاً از سابقین اولین بوده اسلام او مقدم بر اسلام ابوبکر بلکه ابوبکر به برکت خوایے که او دیده بود مسلمان شده بود، بالجمله سبب اسلام خالد آن بود که در خواب دیده بود که برکنار آتشے افروخته ایستاده است و پدر اُومی خواهد که اورا در آتش اندازد که ناگاه رسالت پناه گریبان او گرفته بجانب خود کشید و باوگفت که بجانب من بیاتا باتش نیفتی، خاللاً ازین خواب خوفناك بیدار شدو قسم یاد کرد که ایس خواب میس صحیح ست و آنگاه متوجه یاد کرد که ایس خواب میس صحیح ست و آنگاه متوجه نمود و از حال اُوپُر سید، خاللاً صورت و اقعه رابا و بیان نمود، ابوبکر نیز باو موافقت کرد و بخدمت آنحضرت آمد ندو بشر فِ اسلام فائز گر دیدند.))

''لیعنی خالد بن سعید فالٹی سابقین اولین میں سے ہیں اور ابوبکر فالٹی سے پہلے اسلام لائے ہیں بلکہ واقعہ یہ ہے کہ خالد فالٹی کے خواب دیکھنے کی برکت سے ابوبکر فالٹی اسلام لائے۔ خالد بن سعید فالٹی کی اسلام آوری کا قصہ یہ ہے کہ انہوں نے خود کو خواب میں جلتی ہوئی آگ کے کنارے کھڑا دیکھا اور ان کے والد انہیں آگ میں ڈالنا چاہتے ہیں کہ رسول اللہ طلط آیا ہے اچا تک ان کا گریبان پکڑ کرا پنی جانب کھینچا اور فر مایا کہ میری طرف آجاؤ تا کہ آگ میں نہ گریبان پکڑ کرا پنی جانب کھینچا اور فر مایا کہ میری طرف آجاؤ تا کہ آگ میں نہ گریبان کو خواب سے بیدار ہوئے اور قسم کھا کر کہا کہ میرا

<sup>🗗</sup> ترجمه اردومجالس المومنين، از قاضي نور الله شوستري صفحه ۳۸ ۳۸ طبع كراچي ۱۲\_

خواب سچاہے، چنانچہ رسول اللہ طلط اللہ طلط اللہ علیہ برسر راہ ابو بکر رضائیہ کے پاس جانے گئے، برسر راہ ابو بکر رضائیہ کے مل کر حالات بچ جھے، خالد نے خواب کا ماجرا بیان کیا، اس پر ابو بکر رضائیہ بھی ان کے ساتھ ہو لیے اور پھر رسول اللہ طلط اللہ طلط اللہ علیہ کی خدمت میں حاضر ہو کر دونوں اسلام کی دولت سے سرفراز ہوئے۔''

اس روایت کے دیکھنے والے انصاف کر سکتے ہیں کہ جوشخص اسلام کی سچائی پر بالہام غیبی ایمان لایا ہواور جس کو خدا نے رویائے صادقہ کے ذریعہ سے ایمان پر راغب کیا ہواس کی نبیت کس کی زبان سے نکل سکتا ہے کہ وہ ایمان سے بے بہرہ تھا ..... برائے خدا کوئی قاضی نور اللہ شوستری کے اس فقرہ کو کہ' ابوبکر ٹیب برکت خوا بے کہ اودیدہ بود مسلمان شدہ بود' (یعنی ابوبکر فالٹین اس خواب کی برکت سے مسلمان ہوئے جو انہوں نے دیکھا تھا) مجتمد صاحب 4

• جہتد سے مراد مولوی سید دلدار علی نصیر آبادی ہیں، والد کا نام سید محمعین ہے، رائے بریلی کے قریب نصیر آباد (جائس) میں ۱۲۱۱ء مطابق ۵۳ کا او پیدا ہوئے، وطن میں گھریلو تعلیم حاصل کرنے کے بعد متوسطات پڑھنے رائے بریلی والد آباد گئے۔ رائے بریلی میں مولوی باب اللہ سے، الد آباد میں سید غلام حسین دکنی سے اور اکھنو کے قریب سندیلہ میں مولانا حیدرعلی سندیلوی ابن ملاحمہ اللہ سے منقولات ومعقولات کا درس لیا۔ ہندوستان میں شکیل و تحصیل کے بعد حکومت وقت کے خرچ پرعراق و ایران گئے اور وہاں ملا سیدمجہ باقر بہبہانی (متوفی ۱۲۰۱ھ) سید مہدی طبائی (متوفی ۱۲۰۱ھ) کے سامنے زانوئے شاگردی طے کیا۔ مولانا دل دارعلی نجف و کربلا و سامرا کے ان اسا تذہ سے اجازات لے کر ایران پہنچے اور یہاں سید مہدی ابن ہدایت اللہ اصفہانی کے درس میں حاضری دی، قم و مشہد بھی ہوگئے اور وہاں کے علما سے فیض حاصل کیا۔ (مطلع انوار صفحہ ۲۲۔ ۲۲۱)

۱۱۹۴ء میں لکھنؤ واپس آ کرخود فرنگی محل کے علماء کی تصدیق وتقریب سے مجتهد اور شیعہ فرماں روایانِ وقت کے مقتدا قرار پائے۔ کتاب تذکرۃ العلماء شیعی کے مؤلف سید مہدی بن سید نجف رضوی نے سید دلدار علی کو پہلا ''مندوستانی'' مجتهد بتایا ہے۔

مولوی سید دلدارعلی کا آبائی مذہب اہل سنت و جماعت تھا (مقدمہ وقائع دل پذیر صفحہ ۱۰۱) مولوی سید محمد مخدوم حسینی مؤلف تو ضیح السنت و جماعت اور انہیں جعفر کند مب اہل سنت و جماعت اور انہیں جعفر کند اب کی نسل سے بتایا ہے۔

چُونکہ جعفر بن علیؓ نے اپنے بھائی حسن عسکریؓ کے لاولد فوت ہونے کی گواہی دی تھی اور اثناءعشری حضرات بار ہویں امام (فرضی) کی پیدائش کا عقیدہ رکھتے ہیں، اس لیے وہ انہیں کذاب کہتے ہیں، حالانکہ جعفرؓ بڑے متقی و پر ہیزگار انسان تھے۔ کے اس فقرے سے کہ''خلیفہ از اوّل امراز ایمان بہرہ نداشت با تفاق من علمائے الا مامیۃ' (یعنی علمائے امامیہ کا اتفاق ہے کہ ابو بکر شروع ہی سے ایمان نہیں لائے تھے) مطابق کر بے اور انصاف سے نہ گزرے کہ ان لوگوں کو دشمنی اور عداوت نے کیسا اندھا کر دیا ہے کہ ایسے صدیق کے ایمان سے انکار کرتے ہیں جس کو خدا نے بذریعہ رویائے صادقہ کے حقیقت اسلام کا اقرار کیا ہے اور مجتهد صاحب نے ایمان سے انکار فرمایا ہے، اس کا جواب ہم چند طریقوں سے دیتے ہیں۔

ا۔ بید کہ ہم کو بیدا مر ثابت کرنا ہے کہ ابو بکر صدیق خالیہ نے بیغیبر طلطے قایم کی نبوت کو دل سے سے جانا اور حضرت طلطے قایم کی دعوت کو دل سے قبول کیا ، اس کا نام مجتهد صاحب ایمان

⇒ ⇒ مولا نا محم علی فیض آبادی اور شاہ علی اکبر مودودی اله آبادی متوفی ۱۲۱۰ کی تحریک پر نائب سلطنت سرفرازا الدوله نواب حسن رضا خال نے ۱۲ رجب ۱۲۰۰ء مطابق ۱۲ رمی ۱۸۵۱ء بروز جمعہ اپنے گھر پر نماز ظهر کی جماعت کا اہتمام کیا اور مولوی دلدارعلی کی اقتدا میں نماز ظهر وعصر ادا کی گئی۔ دو ہفتہ بعداسی مہینہ کی ۲۷ رتاریخ کومولوی دلدارعلی کی اقتدا میں نماز جمعہ کی جماعت ہوئی ..... شیعول کی پہلی نماز جمعہ و جماعت کے متعلق ''نزہتہ الخواط'' کے مؤلف، سابق ناظم ندوۃ العلماء کھنو مولانا حکیم عبدالحی مرحوم نے لکھا ہے کہ ..... شاہ علی اکبر چشتی مودودی اور ملا محم علی فیض آبادی کی تحریک سے نواب حسن رضا خان نے جمعہ و جماعت قائم کر کے سب سے پہلے مولوی سید دلدارعلی کی اقتداء میں ۱۲۰ رکس سے جماعت علیحدہ کرلیا۔ (گل میں ساہر جب ۱۵۳ء کونماز اداکی ، یہ پہلا دن ہے کہ وسط ہند میں شیعول نے اپنا جمعہ و جماعت علیحدہ کرلیا۔ (گل مین صفحہ ۱۵۳۔۱۵۳)

مولوی دلدارعلی نے متعدد کتابیں تالیف وتصنیف کیں، صاحب مطلع انوار نے ان کی ستائیس (۲۷) کتابوں کے نام تحریر کیے ہیں جن میں شاہ عبدالعزیز محدث دبلوگ کی معرکۃ آلاراء تصنیف'' تحفہ اثنا عشریہ'' کی تردید میں چھ(۲) کتابیں اور رسالے تحریر کیے۔صوارم الالہیات، حسام الاسلام، احیاءالسنۃ میں تحفہ کے ان ابواب کا جواب ہے جو بالتر تیب اللہیات، نبوت اور معاد و حجت کے متعلق ہیں۔ رسالہ ذوالفقار تحفہ کے باب دواز دہم کے جواب میں ہے، خاتمہ کتاب صوارم میں اثباتِ امامت کا ذکر ہے اور رسالہ غیبت میں شاہ صاحبؓ کے اقوال دربارہ غیبت کا رد ہے۔ ان کے علاوہ اساس الاصول، عماد الاسلام ان کی مشہور کتابیں ہیں۔ شالی ہند میں فرہب شیعہ کی اشاعت و شیعوں کی فرہبی تنظیم کے لیے مولوی سید دلدار علی نے بہت خدمات انجام دیں اور آج اودھ میں شیعہ مذہب کی جو دوق فیل شیعہ مذہب کی جو حیر رکھنو میں رحلت کی۔ بڑے صاجز اوہ سلطان العلماء سید محمد صاحب نے نماز جنازہ پڑھائی اور انہیں کے حیر رکھنو میں سیر دلحہ کیا۔ اس وقت سے مولوی دلدار علی کو 'خفران ماب' کہا جاتا ہے۔' ( شخ محمد فراست )

#### المنظر آیات بینات اوّل کیکو کاکیکو کاکیک

رکھیں یا اسلام۔ سو بحد اللہ قاضی نوراللہ شوستری کے اقرار سے ثابت ہو گیا، اوراگر مجہد صاحب نے ایمان اور اسلام کے لفظوں میں اس نظر سے فرق کیا ہو کہ ایمان سے مراد تصدیق بالجنان ہے اور اسلام سے فقط اقرار باللمان۔ اور ابو بکر صدیق بنائی کے ایمان سے اس لیے انکار کیا کہ ان کو پنجمبر طابعہ ہے گئی نبوت پر تصدیق قلبی کا مرتبہ نہ تھا تو ان کی تکذیب کے لیے انہیں کے شہید ثالث کا اقرار کافی ہے، یعنی "ابو بکر به برکت خوا ہے کہ او دیدہ ہود مسلمان شدہ ہود."

ابو برن النيئ كا اسلام ثابت ہوتا ہے نہ كہ ايمان اور اسلام ميں فرق ہے اور شہيد ثالت كى اس روايت سے ابو بكر و النيئ كا ايمان ابو بكر و النيئ كا ايمان بھى امير المونين على مرتضى كے اقرار سے ثابت كرتے ہيں اور مجہد صاحب كے تارو بود كو درہم برہم كيے ديتے ہيں، مونين كو چاہيے كہ اس كو ذرا دل سے سين اور اپنے بزرگوں كى بے خبرى پر افسوس كريں كہ علامہ كى نے شرح تج يد ميں لكھا ہے: بزرگوں كى بے خبرى پر افسوس كريں كہ علامہ كى نے شرح تج يد ميں لكھا ہے: (قَالَ عَلَيْهِ السَّلامُ يَوْمًا عَلَى المِنْبَرِ أَنَا الصِّلِيْقُ الْأَكْبَرُ أَنَا الْفَارُوقَ قُ الْاَعْظُمُ اَسْلَمْتُ قَبْلَ اَنْ اَسْلَمَ اَبُوبَكُر وَ الْمَنْتُ قَبْلَ اَنْ اَسْلَمَ اَبُوبَكُر وَ الْمَنْتُ قَبْلَ اَنْ الْمَنْتُ الْمَنْتُ الْمَانُ الْمَنْتُ الْمَانُ اَنْ اَسْلَمَ اَبُوبَكُر وَ الْمَنْتُ قَبْلَ اَنْ الْمَانُ . ))

''کہ حضرت علی عَالِیّلاً نے ایک دن منبر پر بیفر مایا کہ میں صدیق اکبڑ ہوں میں فاروق اعظم موں ،اسلام لایا قبل اسلام ابوبکڑ کے اور ایمان لایا قبل ایمان لانے ابوبکڑ کے۔''

میں ان سے بھی پہلے ایمان اور اسلام لایا.....اگر شیعوں کے قول کے موافق ابوبکر صدیق والٹید ایمان اور اسلام میں کامل نہ ہوتے یا معاذ اللہ! منافق ہوتے ، یا طمع دنیا سے ایمان لائے ہوتے تو حضرت علی والٹید ان سے پیشتر ایمان لانے پر افتخار کیوں کرتے۔

س۔ اس آیت سے یہ بھی ثابت ہوا کہ ابو بکر صدیق رفیاتی کے ایمان اور اسلام کی نسبت جو علماء امامیہ کا قول ہے کہ وہ صرف ظاہر میں اسلام لائے شے اور کا ہنوں کے کہنے سے بہ طبع خلافت مسلمان ہو گئے تھے، وہ بالکل غلط ہے لیکن قاضی صاحب کی شہادت سے، جس میں انہوں نے ابو بکر صدیق رفیاتی کوسا بقین اولین میں بیان کیا ہے، ان کے اگلے بچھلے جھوٹے ہوگئے اور یہ کوئی خیال نہ کرے کہ قاضی صاحب کے اس فقرے نے فقط بچھلے جھوٹے ہوگئے اور یہ کوئی خیال نہ کرے کہ قاضی صاحب کے اس فقرے نے فقط اپنے علماء اور مجتہدین کے قولوں کو باطل کیا بلکہ اپنے حضرت صاحب الامر کے قول کو بھی رد کر دیا، یعنی شیعوں کے امام مہدی صاحب کا بھی یہی قول ہے کہ ابو بکر صدیق رفیاتی شیعوں کے امام مہدی صاحب کا بھی یہی قول ہے کہ ابو بکر صدیق رفیاتی خابم میں کلمہ گو ہو بادشا ہت اور غلبے کا حال سنا کرتے تھے، پس ان کے کہنے کے موافق ظاہر میں کلمہ گو ہو بادشا ہت اور غلبے کا حال سنا کرتے تھے، پس ان کے کہنے کے موافق ظاہر میں کلمہ گو ہو بودیوں سے بینے ہو اس کو ملا باقر مجلسی نے ''بحار الانوار'' سے'' رسالہ رجعیہ'' 6 میں بروایت شخ صدوق محد بن بابو بہتی کے کہنے سے درالانوار'' سے'' رسالہ رجعیہ'' 6 میں بروایت شخ صدوق محد بن بابو بہتی کے کہنے کے کہنے کے موافق خابر میں بابو بہتی کے کہنے کے موافق خابر میں بابو بہتی کے کہنے کے موافق خابر بن بابو بہتی کے کہنے کے کرالانوار'' سے'' رسالہ رجعیہ'' 6 میں بروایت شخصے صدوق محد بن بابو بہتی کے کہنے کے کہنے کے موافق خابر بن بابو بہتی کے کہنے کے کہنے کے درالیانوار'' سے'' رسالہ رجعیہ'' 6 میں

((اسلام ابوبکر طوعاً نبود اما برائع طمع دنیا زیراکه ایشان باکفرهٔ یهود مخلوط بودند (الی قوله) چون حضرت دعوئ رسالت فرمود ایشان از گفتهٔ یهود به ظاهر کلمتین گفتند و در باطن کا فربودند.))

'' یعنی ابو بکر خالتین مجبوراً اسلام لائے تھے جس میں دنیاوی لالی شامل تھی کیونکہ وہ کافر یہود یوں سے ملے ہوئے تھے جس جب حضور طلتے تیے اعلانِ رسالت فرمایا تو انہوں نے یہود یوں کے کہنے کے موافق ظاہری طور پر دو کلمے کہہ دیے اور باطنی طور پر کافر تھے۔''

الغرض! ان روایتوں سے ابو بکر صدیق رضائیۂ کا اسلام اور ایمان بخو بی ثابت ہوا اور جب ان کا اسلام اور ایمان بخو بی ثابت ہوا تو "لے ساحبہ "کے لفظ سے یہ بھی بنص قرآن ثابت ہوا کہ وہ پغیبر طلط اور درجات ہوا کہ وہ پغیبر طلط اور درجات بیں اور جن کو علاء امامیہ بھی تسلیم کرتے ہیں، ان کے مصداق بھی گھر ہے۔ "بیں باوجود اس کے جوکوئی اُن کی صحابیت سے انکار کرے اور ان کے فضائل کو نہ مانے وہ منکر نص قرآنی ہے۔ " آگھواں اعتراض آگھویں فضیلت پر:

الله مَعَنا ﴿ (التوبه: ٤٠) عابت الله مَعَنا ﴿ (التوبه: ٤٠) عابت ہوتا ہے کہ جب ابوبکرصدیق ضائلی نے کفار کو درِ غاریر آپہنجا ہوا دیکھا تو وہ بخیال اس کے کہ حضرت كوصدمه نه يہني اوندوه كيس موئے تب حضرت نے فرمايا كه ﴿ لا تَحْدَنُ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ (التوبه: ٤٠) كه يجهم نه كرخدا بهار بساتھ ہے اور مَعَنَا جس ميں ضمير جمع متكلم کی ہے اس لیے فرمایا کہ اس معیت میں خدا کی ابوبکر بھی شریک ہوویں، پس پیغمبر نے ابوبکر ا کوبھی اس معیت میں اپنے شامل کرلیا۔اس پر چندطرح سے امامیہ اعتراض کرتے ہیں: ا ۔ اس طرح بر، كه ابوبكر كاحزن طاعت تھا يا معصيت اگر طاعت تھا تو پينمبرخداط التي عَايم كا طاعت سے منع کرنا ثابت ہوتا ہے اور اگر معصیت تھا تو عصیان ابوبکر ثابت ہوا۔ ۲۔ ابوبکر خالٹین کو خدا اور اس کے رسول طلط علیم کے قول پریفین نہ تھا اور با نکہ غار میں اپنی آ نکھ سے حفاظت کی بہت سی نشانیاں دیکھیں مثل کبوتروں اور عنکبوت وغیرہ کے مگر تب بھی ان کوحفاظت پریفین نہ ہوا اورخوف کے مارے زور زور سے رونا شروع کیا اور ہر چند پینمبرخدا طلطی میا نے جھے کارا ( کذا) اور زجرو تو پیخ باز رکھنا جا ہا مگر وہ رونے اور چلانے سے بازنہ رہے۔

<sup>4</sup> بیروایت بھی منجملہ ان روایتوں کے ہے جن سے اکثر کتابیں شیعوں کی بھری ہوئی ہیں اور جن کی بیہودگی اور رکا کت پر ہنسی آتی ہے، ہم آئندہ جہاں حضرات شیخین کے ایمان لانے کا تفصیلی حال کھیں گے ان شاء اللہ تعالیٰ اس روایت کو پوری نقل کر کے مومنین کوخوش کریں گے۔ ۲۲ منه عقاعنه،

س۔ ابوبکر کا رونے اور چلانے سے یہ مقصد تھا کہ کفار آ وازس لیں اور پیغمبر طفی آیا کو گرفتار کر لیں اور اس واسطے حضرت ان کو سمجھاتے اور رونے سے بازر کھتے تھے لیکن وہ بازنہ رہتے تھے اور اپنی بدنیتی اور فسادِ باطنی کو رونے کے پیرایہ میں ظاہر کرنا چاہتے تھے بلکہ بعض دانشمندوں نے اس قدر اور بڑھا دیا ہے کہ جب ابوبکر رفی ہی کا رونے سے کام نہ نکلا اور کا فروں نے ان کی آ وازنہ شی تب انہوں نے اپنا پاؤں غار سے باہر کر دیا کہ کفار د کھے لیں اور غار کے اندر گس آئیں کہ اسی وقت خدا کے تھم سے سانپ نے ان کے پاؤں میں کا ٹا اور بہ مجبوری انہوں نے اپنا یاؤں اندر کھینچ لیا۔

الم جب ابوبکر خالین کا مطلب باؤں کے باہر کرنے سے بھی حاصل نہ ہوا، لیمنی کا فروں نے آکر حضرت کو غار میں سے نہ پڑا تب اور طرح سے بیغمبر خداط اللے آئے کو تکایف دینا شروع کی لیمنی حضرت علی کی یاد کرنے گے اور ان کی تنہائی پر اپنا رنج ظاہر کرنے لگے تب بیغمبر خداط اللے آئے نے فرمایا کہ ﴿ لَا تَحْوَنَ ﴾ کہ اے ابوبکر! اپنا رنج علی کی تنہائی پر فلا ہر نہ کرو ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا ﴾ خدا ہمارے اور علی کے ساتھ ہے۔

۵۔ ﴿إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا ﴾ سے دومعنی مراد لیتے ہیں ایک یہ کہ خدا ہمارے اور علی کے ساتھ،
ہے ..... دوسرے یہ کہ ابو بکر زالٹی ہے بین مرخدا طلع ہے کہا کہ خدا ہمارے ساتھ ہے
لینی ہماری نیکی پر اور تمہاری بدی پر مطلع ہے، ہم کو ہماری نیکی کا صلہ اور تم کو بدی کا بدلہ
دےگا۔'

ان تقریروں کوس کر ہر شخص محوجیرت ہوگا اور زانوے تخیرے سر نہ اٹھائے گا اور تعجب کرے گا کہ بیا اعتراض ہے یا مجنونوں کی بڑہے، جواب ہے یا دیوانوں کی جھک ہے بلکہ جو لوگ عقل و دانش رکھتے ہیں ان کو تو یقین ہی اس پر نہ ہوگا کہ بی تقریریں کسی عالم یا مجہد کی زبان سے نکلی ہوں گی مگر جس کسی کوشک ہو وہ''احقاق الحق'' اور''مجالس المونین' وغیرہ کو کھول کر دیکھے کہ انہیں تقریروں کو شہید ثالث نے کس آب و تاب کے ساتھ لکھا ہے اور حضرت ملاً مشہدی نے ان تقریروں پر کیسا فخر کیا ہے اور صاحب تَ قُلِیْ بُ الْمَ کَائِدْ نے حضرت ملاً مشہدی نے ان تقریروں پر کیسا فخر کیا ہے اور صاحب تَ قُلِیْ بُ الْمَ کَائِدْ نے

بجواب تقریر خاتم المحدثین کے اسی پر کیسا ناز کیا ہے بلکہ مولانا صاحب پر بڑا طعنہ کیا ہے کہ انہوں نے قاضی نور اللہ شوستری کی تقریروں کو بعینہ قال نہیں کیا ہے اور ان لفظوں سے اپنا غصہ ظاہر کیا ہے:

((ناصبی رامی بایست که این عبارت جناب قاضی رانقل می کرد تراشیدن تقریرے از طرف خود، نسبت دادن بطرف شیعیان و بعد ازاں بجواب آن مشغول شدن از اعظم مکائد این ناصبی ست.))

''ناصی (سنی) کو چاہیے تھا کہ قاضی کی پوری عبارت نقل کرتے اور پھراس پر
اعتراض کر سکتے تھے، اپنی طرف سے ایک عبارت گھڑ لینا اور اس کوشیعوں کی جانب
منسوب کرنا اور پھرخود ہی اس کا جواب دینا اس سنی کا سب سے بڑا فریب ہے۔''
اب ہم ان تقریروں کا خلاصہ تو لکھ چکے اصل عبارت کو بھی لکھتے ہیں اور نہایت ادب
سے خدمت میں حضرات شیعہ کے عرض کرتے ہیں کہ وہ ذرا انصاف فرما ئیں کہ بیتقریریں
ایس ہیں کہ ان پر کوئی ناز کرے یا ایسی ہیں کہ ان پر شرمائے۔ ۴ ہمارے نزدیک اگر سی
دانشمند یاصاحب حیاوشرم کی طرف ایسی تقریروں کوکوئی منسوب کرنے تو ضروروہ اس نسبت کو
اپنا عارونگ سمجھے گا اور ایسی پوچ و بیہودہ با توں کے انتساب سے شرمائے گا۔ معلوم نہیں کہ
قاضی صاحب اور ملا صاحب نے ان تقریروں میں کون سے مضامین حکیمانہ درج کیے ہیں
اور کیسے جواہر بیش بہا ان میں رکھے ہیں جن پر ان کو اور ان کے مقلدین کو اس قدر ناز وافتخار
ہے، ہم تو ان میں ایک بات بھی ایسی نہیں پاتے جو بیہودگی سے خالی ہو اور ایک لفظ بھی ایسا

 <sup>●</sup> وهوهذه و كيف يتوهم حصول منقبته في حضور الغار وفذ ظهر في الغار خطاة ذالك لا نه لمادخل في حرزا الحريز و المكان المصون بجبت يا من الله تعالىٰ على نبيه مع ما يظهر له من الآيات من تعشيش الطائر و نسبح العنكبوت على انه لم يظن السلامة ولا صدق بالآية واظر الحزن ⇔⇔

ر آیات بینات اوّل کی کشد می نگرم زیائے تابسرش ہر کجا کہ می نگرم کرشمہ دامن دل می کشد کہ جا اینجاست

ہمارے نزدیک تو شاہ صاحب قدس اللہ سرہ نے بڑا احسان قاضی صاحب اور مُلاّ صاحب پر کیا تھا کہ ان کی تقریروں کو بلفظہ نقل نہ کیا اور فضیحت ورسوائی سے ان کو بچایا لیکن چونکہ حضرات امامیہ کو ان کی تشہیر ہی منظور ہے ، اس لیے اب ہم نے بہ مجبوری ان کونقل کر دیا اگر چہ ہم کو ایسی بیہودہ تقریروں کے جواب میں لکھنا اوقات کوضائع کرنا ہے مگر تنبیھاً للسفھاء کچھ لکھتے ہیں:

بنسبت پہلے اعتراض کے کہ حزن ابو بکر خلافیہ کا طاعت تھا یا معصیت، اگر طاعت تھا تو پیغیمبر طلطے تی کیا ہے۔ پیغیمبر طلطے تی کیوں منع کیا اور معصیت تھا تو ابو بکر خلافیہ کا گناہ گار ہونا خدا کی کتاب سے ثابت ہوا۔

جواب الزامی بیہ ہے کہ اللہ جل شانہ نے جو خطاب حضرت موسی عَالِیلا سے کیا ہے کہ ﴿ لَا تَحْدَنُ وَلَا تَحْفُ إِنَّكَ أَنْتَ الْالْحُلَى ﴿ (طٰہ: ٦٨) اور حضرت لوط عَالِیلا سے فرمایا کہ: ﴿ لَا تَحْدَنُ وَ اللّٰهِ عَلَى ﴾ (السعن کبوت: ٣٢) اور بیغمبر خداط اللّے ایک کہ ﴿ لَا یَحْدُ وُنْكَ قُولُ اللّٰهِ اور حضرت لوط عَالِیلا کو ﴿ لَا یَحْدُونُ فَا اور بیغمبر خداط اللّٰے ایک کے اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت موسی عَالِیلا اور حضرت لوط عَالِیلا کو خوف تھا اور بیغمبر خداط اللہ علیان و خوف تھا اور بیغمبر خداط اللہ عَلَی کو کا فرول کی باتوں سے رہنے ہوتا تھا، خدانے ان کے اطمینان و تسلی کے لیے لا تَحْدُنُ اور لَا تَحْدُنُ فرمایا ہے۔

یس ہم شیعیانِ پاک سے پوچھتے ہیں کہ ان پیغمبروں کا خوف طاعت تھا یا معصیت؟

<sup>→</sup> الني مداراته ونهى عن الحزن وزجره ونهى النبى لا يتوجه فى الحقيقة الاعلى الزجر عن القبح ولا سبيل الني مداراته ونهى عن الحزن وزجره ونهى النبى لا يتوجه فى الحقيقة الاعلى الزجر عن القبح ولا سبيل الني صرفه الى المحاز بغير دليل لا سيماوقد ظهر من جزعه وبكائه مايكون من مثله فساد الحال فى الاخفاء فهوانما نهى عن استد نام دفع منه ولو سكن نفسه الى ماوعد الله تعالى نبيه وصدقه فيما اجر به من نجاته لم بحزن حيث ان يكون امنه ولا انز حج قلبه فى الموضع الذى يقضى سكونه فافضليته فى الغاريفخر بها لابى بكر لولا المكابرة واللداد فى هذا ..... انتهى.

اگر طاعت تھا تو خدا کا طاعت سے منع کرنا ثابت ہوتا ہے، اگر معصیت تھا تو انبیاء معصومین کا گہرگار ہونا ثابت ہوتا ہے۔ بس جو کچھوہ اس کا جواب دیں گے وہی ہماری طرف سے مجھیں۔

اس کے جواب میں قاضی نور اللہ شوستری نے مَالِ اللہ شور اللہ مونین میں بہمن حکایات مفیدہ شخ مفید کے بجواب تقریر ابوالحسن خیاط رئیس معتزلہ کے لکھا ہے کہ انبیاء کی عصمت بدلیل عقلی ثابت ہے، اس لیے جو بھی ان کی نسبت ہے اس سے ظاہری معنی مراد نہیں ہو سکتے اور ابو بکر کی عصمت ثابت نہیں اس لیے جو اُن کی شان میں ہے اس کے ظاہری معنی مراد ہیں۔ و ھذہ عبارته:

((مضمون آن آیات نهی ست لیکن انبیاء رازار تکاب قبیحی که فاعل آن مستحق ذم میشود بواسطهٔ دلیل عقلی که برعصمت انبیاء اجتناب ایشان از گناهان قائم گشت موجب عدول از ظاهر شده از ظواهر آن آیات عدول می کنم وهرگاه اتفاق حاصل باشد در آنکه ابوبکر معصوم نه بود، واجب است که اجرای نهی که درشان آن واقع شده به ظاهر آنکه فتح حال ابوبکر ست بماند.))

"آیات متذکرہ کے مضمون کا مقصد ممانعت ہے اور انبیاء کا برافعل کرنا موجب عدول ظاہر ہے کیونکہ امر فتیج کا فاعل مستحق ملامت ہوتا ہے، انبیاء کے معصوم ہونے اور گناہوں سے اجتناب کرنے کے لیے دلیل عقلی موجود ہے کہ وہ معصوم سے، اس لیے میں بھی ان آیات کے ظاہر سے عدول وانحراف کرتا ہوں اور متفق علیہ ہے کہ ابوبکر شمعصوم نہ تھے اور ممانعت کے جو احکام جاری ہوئے وہ ابوبکر شمعصوم نہ تھے اور ممانعت کے جو احکام جاری ہوئے وہ ابوبکر شمعصوم نہ تھے اور ممانعت کے جو احکام جاری ہوئے وہ ابوبکر شمصوم کے حالات کی وضاحت کے لیے ہیں وہ اپنی جگہ باقی رہے۔"

اس کے جواب میں ہم کہتے ہیں کہ خوف کو معصیت میں شار کرنا ہی غلط ہے اور انبیاء علا سے اور انبیاء علا سے خوف کیا اور خدانے ان کواس سے مطمئن کیا اس نہی کو بلا ضرورت ظاہر

سے عدول کرنا ہی لغو ہے۔ بلکہ خوف کومعصیت قرار دے کرعمداً انبیاء علی ہے ہمت کرنا ہے اور جوفرقہ انبیاء کی عصمت کا قائل نہیں ہے اس کو تقویت دینا ہے، حالانکہ خوف منجملہ ان امورِ بشریت کے ہے جن سے کسی بشر کوخواہ وہ نبی ہو،خواہ امام ہو،خواہ ولی ہو جارہ نہیں اور اس پر خدا کی طرف سے بھی مواخذہ نہیں ہے۔ چنانچہ حضرت موسیٰ عَالِیلا اور ہارون عَالِیلا کو حکم ہوا کہ فرعون کو جا کرسمجھا وُ اوراس کو ایمان کی دعوت کروتو انہوں نے خوف کیا اور کہا کہ ﴿ رَبَّنَا إِنَّنَا نَخَافُ أَنْ يَّفُرُ طَ عَلَيْنَا أَوْآنُ يَّطُغى ﴿ (طه: ٥٤) كه خداوندا مم كوخوف موتا ہے كه وه كهيں ہم يرزيادتى نهكرے، تب الله نے مطمئن كيا اور فرمايا كه ﴿ لَا تَحَا فَالِنَّينِي مَعَكُمًا ﴾ (طے : ٤٦) کہ کچھ خوف نہ کرو میں تمہارے ساتھ ہوں ..... پس ذراغور کرنے کا مقام ہے کہ جب حضرت موسیٰ اور ہارون علیہ ہم باوجود نبوت کے خوف کریں اور خدا کی طرف سے اس خوف بران کوعتاب نہ ہواور ان کی نبوت برفرق نہ آئے تو اگر حضرت ابوبکر صدیق خالٹیہ نے جو بالا تفاق نبی نہ تھے، نہ معصوم، خوف کیا تو کیا گناہ کیا۔ بلکہ جس طرح پر پینمبر خداط اللہ عَلَیْم نے ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ فرما كرابوبكر فالله كومطمئن كرديا، مم كوشهيد ثالث كي مجھ يرنهايت تعجب آتا ہے کہ ابو بکر صدیق رٹی ٹیٹ کے محزون ومغموم اور خائف ہونے سے خوف کو بھی گنا ہوں میں داخل کر دیا اور ابوبکر فالٹی کے ذمہ گناہ ثابت کرنے کے لیے تمام پینمبروں کی نسبت معاصی کا الزام لگایا اور بلا ضرورت الفاظِ خوف کوان کے حقیقی ظاہری معنی سے عدول کیالیکن جب کہ جا ہجا قرآن میں خوف کے الفاظ انبیاء کی نسبت وارد ہیں اور مفسرین نے اس کے ظاہری معنی مراد لیے ہیں اور کسی نے خوف کومعصیت اور گناہ اور نقص میں شارنہیں کیا ہے تو ایک شہیر ثالث ك كن سے بحضين موسكتا چنانچة يت ﴿فَأَوْ جَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾ (طه: ٤٧) كي تفسیر میں علامہ طبرسی نے جو محققین شیعہ سے ہیں، لکھا ہے کہ ((فَلَمَّا امْتَنَعُوْا عَن الْأَكْلِ خَافَ مِنْهُمْ وَظَنَّ اَنَّهُمْ يُرِيْدُوْنَ سُوْءًا فَقَالُوْا أَيْ قَالَتِ الْمَلائِكَةُ لاتَخَفْ يَا إِبْرَاهِيْمُ)) (كه جب فرشتول نے حضرت ابراہيم عَليِّلًا كے ساتھ كھانا نہ كھايا تو وہ ڈرے اور گمان کیا کہ کہیں بیلوگ بدی سے پیش نہ آئیں تب ملائکہ نے کہا کہ اے

ابراہیم عَالِیٰلا کی جھ خوف نہ کرواور ہم سے نہ ڈرو، ہم آ دی نہیں ہیں ..... پس خوف دور کرنے کے لیے جو تسلی اور تشفی کے کمات بہ لفظ لا تنخف یا لا تنخبی کام اللی یا احادیث نبوی طبیع اللہ علی میں مذکور ہیں ان کواز قبیل نہی تصور کرنا جوار تکاب معاصی کے منع کے لیے مستعمل ہیں، بڑی علی ہے۔ ورنہ اگر بی تسلیم کر لیا جائے کہ جہاں لفظ' لا' کا جو حرف نہی کا ہے استعمال کیا جائے وہاں مراد نہی عن المعصیت ہو یا جہاں کسی شے کی نہی بیان ہواس سے اس کا وقوع ہونا جسی ضروری سمجھا جائے تو ہزاروں اعتراض ائمہ کرام پر ایسے وارد ہوں گے کہ سوائے ان کی عصمت کے دوسرا جواب حضرات امامیہ سے بن نہ پڑے گا ..... مثلاً ' مثل الشرائع'' میں لکھا ہے کہ پیغیم رخدا طبیع تھے ہے کہ پیغیم رخدا طبیع تا ہے کہ پیغیم رخدا طبیع تا ہے کہ پین اللہ اللہ مسے فرماتے ہیں:

((يَا عَلِيْ لَا تَتَكَلَّمْ عِنْدَ الْجِمَاعِ وَلَا تَنْظُرْ اللَيْ فَرْجِ اِمْرَأَتِكَ وَلَا تَنْظُرْ اللَي فَرْجِ اِمْرَأَتِكَ وَلَا تَنْظُرْ اللَيْ فَرْجِ اِمْرَأَةِ غَيْرِكَ.)) وَلَا تُجَامِعْ اِمْرَأَتَكَ بِشَهْوَةِ اِمْرَأَةِ غَيْرِكَ.))

''اے علی! نہ کلام کرو جماع کے وفت اور نہ دیکھوا پنی عورت کی شرمگاہ کو اور نہ صحبت کروا پنی ٹی بی سے اورکسی عورت کی شہوث پر۔''

کچھ خوف نہ کر، اللہ ہمارا مدد گار ہے تو بیہ کہنا از روئے تشفی اورتسلی کے ہے یا ازفتیم زجرو تو بیخ کے ہے ....اور از قسم شفی اور تسلی کے ہوتو ﴿لاتَحْزَنُ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا﴾ کو بھی اس قسم سے تسمجھو، خدا کی آیتوں کی تحریف لفظی نہ کرواور بیہ خیال نہ کرو کہ نہی کے حرف کا استعال منع اور زجر وتو ینخ کے واسطے ہوتا ہے بلکہ ترحم اور شفقت کے واسطے بھی ہوتا ہے۔ چنانچہ اگر قرآن مجید کی لفظوں پر کوئی غور کرے تو اس کوخود معلوم ہو جائے گا کہ اکثر جگہ خدانے پیار اور محبت میں بھی حرف نہی کا استعال کیا ہے، چنانچہ پغمبر طلط علیہ سے فرما تا ہے کہ ﴿لَا تُحَرَّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ به ﴿ (القيامه: ١٦) كه بهت جلدى زبان نه كھول دياكرواورميرے كلام كو يوراس لیا کرواور دوسرے مقام پرفر ماتا ہے کہ ﴿ فَلَا تَـنُهَ فَ لَا تَـنُهُ فَاكُ عَلَيْهِمُ حَسَرْتٍ ﴾ (فاطر: ٨) لیعنی لوگوں کے پیچھے تمہاری جان نہ جاتی رہے، تو ان کے لیے اپنی جان نہ دے۔ تو کیا ان کلمات کو بھی قاضی صاحب زجرو تو پیخ کے کلمات سمجھیں گے اور تحریک لسان اور ذہاب نفس کومعصیت اور ذم تصور کر کے بلحا ظاعصمت حضرت کے ظاہر سے عدول کریں گے اور اگر ان کلمات کو رحمت اور شفقت پرمجمول کریں گے تو اپنے دعویٰ کی سفاہت کے قائل ہوں گے۔

دوسرااعتراض کہ ابو بکر گو خدا اور رسول پر کچھ یقین نہ تھا، اس لیے باوجود و کیھنے بہت سی نشانیوں حفاظت کے وہ رونے اور ہائے ہائے مچائے لگے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ ہائے ہائے کرنا اور زور زور سے چلا نا ابو بکر صدیق بڑائیہ کا کسی طرح پر ثابت نہیں ہے، اس لیے قر آن مجید سے تو مُزنِ کرنا ثابت ہوتا ہے اور حزن کے معنی نوحہ اور فریاد کے نہیں ہیں اگر کوئی خاص لغت کی کتاب حضرات امامیہ کی الیمی ہو کہ جو الفاظ صحابہ کبار شُخالیہ کی شان میں ہول ان کے پچھ معنی ہی علیحدہ اس میں لکھتے ہوں تو ہم نہیں جانتے ورنہ حزن کے معنی نمی علیحدہ اس میں لکھتے ہوں تو ہم نہیں جانتے ورنہ حزن کے معنی نمی کے ہیں نہ ہائے ہائے مچائے اور زور زور زور سے چلانے کے، جس کونور اللہ شوستری نے ''احقاق الحق'' میں لکھا ہے کہ ((حَتَّیٰ غَلَبَتُہ بُکَائُہ وَ تَرَایکَ قَلَقُہ وَ اِنْزِ عَاجُہ) (لیعنی رونے لگے اور این کا قابی اور گھر اہٹ بڑھ گئی) علاوہ اس کے خود مفسرین امامیہ کی تفسیر پر خیال کرنا چاہیے کہ ان کا قابی اور گھر اہٹ بڑھ گئی) علاوہ اس کے خود مفسرین امامیہ کی تفسیر پر خیال کرنا چاہیے کہ ان کا قابی اور گھر اہٹ بڑھ گئی) علاوہ اس کے خود مفسرین امامیہ کی تفسیر پر خیال کرنا چاہیے کہ ان کا قابی اور گھر اہٹ بڑھ گئی) علاوہ اس کے خود مفسرین امامیہ کی تفسیر پر خیال کرنا چاہیے کہ ان کا قابی اور گھر اہٹ بڑھ گئی) علاوہ اس کے خود مفسرین امامیہ کی تفسیر پر خیال کرنا چاہیے کہ

انہوں نے حزن کے کیامعنی کھے ہیں، پس مفسر کا شانی نے خُکلا صَدُّ الْمَنْهَجْ میں اس کا ترجمه كيا ہے كه "چوں گفت پيغمبريار خودرا اندوه مخور" (يعني جب پیغمبر طلنے علیہ نے اپنے یار غار سے کہا کہم نہ کرو) اور علامہ طبرسی نے فرمایا ہے: لَا تَحْزَنُ ای لاتنځف (غم نه کرولعنی ڈرونہیں) پس ہم کوسراسر جیرت ہے کہ قاضی صاحب نے حزن کے معنی نوحہ و فریاد کے کہاں سے نکالے اور پیرامر کہ خوف بہ مقضائے بشریت ہے اور انبیاء علالے اور ائمہ کو بھی ہوا ہے اور معصیت نہیں ہے ہم اوپر ثابت کر آئے ہیں اور اب پھر عابت كرتے ہيں كه حضرت موسى عَاليته في خودالله جل شانه سے كہا كه ﴿أَخَافُ أَنْ يَتَقُتُلُونِ ﴾ میں ڈرتا ہوں کہ کہیں فرعون اور اس کے لشکری مجھے قتل نہ کر دیں، تب خدا نے فر مایا کہ ﴿لَا تَخَفُ إِنَّكَ مِنَ الْأَمِنِيْنَ ﴾ كه ہرگز اس كا خوف نه كروتو امن وامان ميں رہے گا۔ 🗗 بلكه علمائے امامیہ نے حضرت موسیٰ عَالِیٰلا کے خا نُف ہونے کا ایسے موقع پر اقر ارکیا ہے کہ اس سے ا نکارنہیں کر سکتے ہیں۔ چنانچہ جو دلیل حضرت علی خالٹین کی حضرت موسیٰ عَالیۃ لا کے افضل ہونے یر بیان کی ہے اس میں یہی تقریر کی ہے کہ حضرت موسیٰ عَالیّتاً جب مصر سے مدین کو جاتے تھے تب وه خائف اور ہراساں تھے ﴿فَخَرَجَ مِنْهَا خَائِفًا يَّتَرَقَّبُ ﴾ اور حضرت علی خالیہ، ہجرت

واضح ہوکہ حضرت موئی عَالِیٰلا نے ایک ہی مرتبہ خوف نہیں کیا بلکہ چند مرتبہ چنانچہ اوّل حضرت موئی عَالِیٰلا نے غیب سے آوازان اللّه کی سی تب خوفز دہ ہو گئے کہ خدا نے فرمایا ﴿ لَا تَحْفُ إِنِّی لَا یَخَافُ لَدَیْ البر سلُون ﴾ جب ساحرانِ فرعون سے مقابلہ ہوا اور جادوگروں نے اپنی رسیوں کو سانپ کی شکل پر دکھلایا تب بھی حضرت موئی عَالِیٰلا وُر گئے ، کہ خدا اس کی خبر دیتا ہے ﴿ فَاوْجَسَ فِی نَفْسِه خیفَةً ﴾ آخر خدا نے خوف دور کرنے کے لیے کہا کہ ﴿ لاَ تَحفُ اِنْتُ اللّا عَلَیٰ ﴾ حالانکہ خدا نے حضرت موئی عَالِیٰلا سے وعدہ کرلیا تھا کہ ﴿ اَنْتُ بَا وَمَنِ اتّبَعَکُما الْعَالِبُونَ ﴾ کہ تم اور تبہارے متابعین عالب ہوں گے اور جب حضرت موئی عَالِیٰلا نے فرعون اور اس کے لئکر سے خوف قتل کا کر کے خدا سے کہا تھا کہ ﴿ اَنْتُ اللّٰہ عَلَیٰ کَ خَوفَ اور اندیشے کا کوئی کل تک نہ کہ کہ ملک کہ دونی اور اندیشے کا کوئی کل نہ تھا ، پس اگر فقط مطمئن کر دیا تھا تو باوجود ایسے وعد ہاے اللٰ کے حضرت موئی عَالِیٰلا کے خوف اور اندیشے کا کوئی کل نہ تھا ، پس اگر فقط خوف عدم رضا وعدہ اللّٰہ پر ہوسکتا ہے اور جس قدر شیعیان علیٰ ،صدیق اکبر ٹر طعنہ کرتے ہیں اس سے زیادہ مشکرین نبوت پنج مبروں پر طعنہ کر سکتے ہیں۔ (و نعہ و فقر شیعیان علیٰ ،صدیق اکبر ٹر طعنہ کرتے ہیں اس سے زیادہ مشکرین نبوت پنج مبروں پر طعنہ کر سکتے ہیں۔ (و نعہ و خوف واللّٰ ) ۱۲ منه

#### المركز آيات بينات اوّل المركز المركز

کی رات کو بے خوف پیغمبر طلط کی ہے بستر پر بفراغ خاطر سوتے رہے اگر کچھ بھی خوف ہوتا تو ہرگز ان کو نبیند نہ آتی۔''

اور اگر اس پر حضرات شیعہ کی خاطر جمع نہ ہواور ابو بکر صدیق خلیجۂ پر خوف وترس کے الزام لگانے سے بازنہ آئیں تو ہم ان کے اقرار سے خود پینمبر خداط اللے آیا گا کا خائف ہونا ثابت کرتے ہیں۔

چنانچه صاحب تَقْلِیْبُ الْمُکَائِدُ کیر به شادو بَقْتم کے جواب میں فرماتے ہیں: (( اگر خوف قتل و قتال نه بود پیغمبر خدا عِلَیٰ چرا مخفی بیرون رفت و حال آنکه سبب هجرت فرمودن رسولِ خدا عِلَیٰ محض خوفِ قتل بود.))

''لینی اگرخون ریزی کا خوف نه ہوتا تو پینمبر خداط اللے ایم ہرگز خفیہ طور پر باہر نه جاتے اور حقیقت یہ ہے کہ رسول اللہ طلط آیم کا ہجرت کرنا صرف خوف قتل کے باعث ہوا۔''

بار خدایا! سمجھ میں نہیں آتا کہ حضراتِ شیعہ ابو بکر صدیق وٹائیڈ کے حزن وخوف کو کس طرح ان کے عدم یقین پرمحمول کرتے ہیں جبکہ انبیاء ومرسلین کے حزن وخوف کا خود اقرار کرتے ہیں اور خاص سید الانبیاء علی اللہ کی ہجرت کا سبب محض خوف قتل کہتے ہیں ...... ہمارے عقیدے کے موافق ابو بکر صدیق وٹائیڈ حضرت موسی عالیا سے افضل نہ تھے کہ خاکف نہ ہوتے ..... بیغیبر خداط اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ کو خاکف بنا تو حضراتِ شیعہ کا ہے کہ حضرت موسی عالیا ہی کو خاکف بتلاویں، پیغیبر خداط اللہ اللہ کی نسبت قتل و قال کے خوف سے نسبت و سینے کو عیب نہ جانیں، لیکن حضرت علی زائیڈ کی نسبت خوف کا قال کے خوف سے نسبت و مینے کو عیب نہ جانیں، لیکن حضرت علی زائیڈ کی نسبت خوف کا خیال بھی نہ کریں اور ان کے تقیے کو ہمک آبر و کے خوف کا سبب سمجھیں، جسیا کہ تَفْ لِیْبُ

((تقیه بجهت خوف هلاکت جان خود نبود بلکه بجهت

خوفِ هتك عرض و ناموسش بوده الى قوله كه دانستى كه خوف حضرت امير المومنين نه از هلاكت جان بود بلكه خوف هتك و ناموس. ))

''لیعنی حضرت علی ضافین نے اپنی ہلاکت جان کے خوف سے تقیہ نہیں کیا، بلکہ اس لیے تقیہ کیا تا کہ رسول طلعے آئی ہلاکت و ناموس محفوظ رہے ۔۔۔۔۔ جسیا کہ مہیں معلوم ہے کہ امیر المونین کو اپنی جان کے ہلاک ہونے کا خوف نہ تھا بلکہ عزت و ناموس کا ڈرتھا۔''

غرض کہان سب روا بیوں کے دیکھنے سے بیہ بات ثابت ہوگئی کہ خوف کا الزام ابوبکر صدیق خالٹین برکسی طرح عائد نہیں ہوسکتا۔اس لیے کہ اگریہ کہا جائے کہ ان کونٹل و قبال کا خوف تھا تو ایبا خوف با قرار علاء شیعہ انبیاء علط اللہ کو بھی ہوا ہے اور اگریہ کہا جائے کہ ان کو قتل وقبال كا خوف نه تھا بلكه ہتك آبرو كا تھا تو اس كا خوف حضرت امير المومنين على مرتضلى <sub>فلاني</sub>هُ، کوبھی ہوا ہے جو باعتقاد شیعہ سب نبیوں سے افضل اور سب پیغمبروں سے بہتر تھے۔'' الحاصل! قرآن مجید کی آیتیں اور ائمہ کی حدیثیں اور علمائے امامیہ کے اقوال اس پر شاہد ہیں کہ حضرت ابراہیم عَالِیلاً سے بیغمبر جو خدا کے خلیل تھے اور حضرت موسیٰ عَالِیلاً سے نبی جو خدا سے باتیں کیا کرتے تھے اور حضرت سید الانبیاء علیہ التحیۃ والثناء سے رسول جوخدا کے خاص محبوب تھے اور حضرت امیر المونین علی مرتضٰی ؓ سے امام جو پیغیبر کے وصی اور خدا کے شیر تھے اور سب پیغمبروں سے افضل اور بہتر تھے تل وقتال کے خوف اور عزت و آبرو کے خوف سے ڈر سے محفوظ نہر ہے تو اگر ابو بکر صدیق خالٹہ؛ بھی خوف اور ترس سے نہ بچے ہوں تو کیا عجب ہے، لیکن ہم کونہا بت تعجب آتا ہے علمائے شبعہ سے کہ انہوں نے ابوبکر صدیق ضائیہ کے ایک شب کے خوف پر اس قدر زبان دارزی کی اور ان کے خوف کو ان کے کفر و نفاق کا نتیجہ سمجھا باوجود بکہ ان کا عقیدہ ہے کہ تمام ائمہ کرام اوّل سے آخر تک پیدائش کے زمانے سے موت کے وقت تک ہرساعت اور ہر لحظہ خوف میں رہے اور امام اوّل سے لے کر امام آخر الزمان

آیات بینات اوّل کی کی ایک بھی ائمہ ا ثنا عشر سے ایسانہیں ہوا جس کی عمر خوف و تک سب تقیہ کرتے رہے ایک بھی ائمہ ا ثنا عشر سے ایسانہیں ہوا جس کی عمر خوف و

تک سب کے سب تقیہ کرتے رہے ایک بھی ائمہ اثنا عشر سے ایسانہیں ہوا جس کی عمر خوف و ترس میں نہ گزری ہو، ایک لحظہ بھی خوف سے مہلت یائی ہو، آخر تقیہ جس کی بنا سراسرخوف پر ہے ایمان کا جزاعظم قرار دیا گیا اور اَلتَّقَیَّهُ دِیْنِیْ وَ دِیْنُ آبَائِی امامت کا کلمه مقرر کیا گیا۔ یس جبکہ ائمہ کرام باوجود یکہ موت و حیات ان کے ہاتھ میں ہے کہ جب تک چاہیں زندہ ر ہیں، ملائکہ ان کے حکم میں ہیں کہ جو جا ہیں وہ کریں نگاہ میں ان کی وہ تا ثیر کہ اگر پہاڑ کی طرف دیکھیں تو وہ بھی پیٹ جائے، بازو میں ان کے وہ قوت کہ اگر ایک ہاتھ اٹھاویں اس (۸۰) ہزار جن قتل ہو جائیں،علم کا وہ حال کہ جو کچھ ہوا اور ہو گا سب سے آگاہ، اور جو کچھ گزرا اور گزرے گا سب سے واقف، اعجاز کی بیہ کیفیت کہ عصا ہاتھ سے گرا دیں اژ دہا ہو جائے، کفار اور منافقین کی طرف اشارہ کریں ایک دم میں سب کونگل جائے، اور پھر باوجود الیمی قدرت اور طاقت اور اعجاز کے تمام عمر خوف اور ترس میں رہیں اور اپنی امامت کا دعویٰ تک نہ کریں، جان وآبرو کے ڈریسے کسی سے سچ بات نہ کہیں، اگر کسی اخص خواص سے کوئی راز کی بات کہنے کو ہوں تو درواز ہے بند کر لیں، ڈرتے ڈرتے اپنے شاگردوں کوعلوم دینی کی تعلیم دیں اوراگرایک ناصبی سامنے آ جائے تو ا نکار کر جائیں ، اپنے مخلص احباب برلعنت اور تبرا کرنے لگیں اور حضرات شیعہ ان کے خوف ونزس پر پچھ بھی طعنہ نہ کریں اور ان کی امامت وفضیلت براس سے کوئی شبہ نہ لائیں بلکہ اس خوف کو بہترین عبادت سمجھیں اور تقیے کو ائمہ کرام کا دین کہیں اور ابوبکر صدیق رہائیہ کے ایک شب کے خوف پر اس قدر زبان دارزی کریں اور ان کے خوف و ترس کو ان کے کفر و نفاق کی دلیل سمجھیں..... باوجود بکہ ابوبکر صدیق خالٹین کے اختیار میں موت تھی نہ زندگی ، نہ ملائکہ ان کے تابع فرمان تھے نہ مما کا ت وَمَا يَكُونُ ان كوحاصل تھا، نہاسی (۸۰) ہزارجن کے تل كردينے كی ان كوطافت تھی ..... معلوم نہیں حضرات شیعہ نے ائمہ کرام کے خواف میں اور ابوبکر صدیق خالئی کے خوف میں مَابِهِ الْأَمْتِيَازَ كَيَا قرار دياہے كه وہى خوف ائمه كے حق ميں فضيلت ہواور ابوبكر صديق ضالته، کے حق میں نقص وعیب۔ مصرعه .....

#### المنات اوّل المنات المن

به بین تفاوت راه از کجاست تابه کجا

لیکن اگر ہم شیعوں کے عقیدے کے مطابق خوف کو انبیاء عیالے اور ائمہ کی نسبت بہ سبب معصوم ہونے ان کے ظاہر سے عدول کریں اور ان آیات کی نسبت جن سے ان کا خوف ظاہر ہوتا ہے "از ظو اهر آن عدول می کنیم "کہیں تو بھی کچھ حاصل نہیں ہوتا ،اس لیے کہ علاوہ انبیاء عیالے اُم کے خدا کے کلام سے مونین کا بھی خاکف ہونا ثابت ہوتا ہے ۔۔۔۔۔ چنانچہ اللہ جل شانہ فرما تا ہے:

﴿إِنَّ الَّذِيْنَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوْا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَئِكَةُ اللَّهُ ثُمَّ الْسَتَقَامُوْا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَئِكَةُ الَّتِي كُنْتُمُ تُوْعَلُوْنَ٥﴾ الَّلَا تَخَافُوُا وَلَا تَحْزَنُوْا وَاَبْشِرُوْا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمُ تُوْعَلُوْنَ٥﴾ (حم السحده: ٤١)

''جولوگ کہتے ہیں کہ اللہ ہمارا پروردگار ہے اور پھرمضبوط رہتے ہیں، ان پر ملائکہ یہ کہتے ہوئے نازل ہوتے ہیں کہ پچھ خوف نہ کرواور پچھ حزن نہ کرواور اس جنت کی خوشخبری لوجس کاتم سے وعدہ کیا گیا ہے۔''

لیس اس سے ان مونین کا جوابیخ ایمان پرنہایت مضبوط ہوتے ہیں خائف اور محزون ہونا ثابت ہوا۔

اور پھرایک دوسری جگہ پراللہ جل شانہ، مونین سے فرماتا ہے: ﴿ وَلَا تَحْزَنُوْ ا وَانْتُحُهُ الْاَعْلَوْنَ ﴾ ''کہ پچھٹم نہ کروتہ ہیں کوغلبہ ہوگا۔' پس معلوم نہیں کہ ان آیتوں میں جومونین کی نسبت لفظ لا تَحْزَنُوْ ا کا ہے یہ بھی ڈانٹ ڈپٹ کے لیے ہے بلکہ بہی فرمائیں گے کہ تسلی اور شفی کے لیے ۔۔۔۔۔۔۔تو پھر ہم نہیں سمجھتے کہ ابو بکر صدیق بڑائی کی شان میں جولفظ لا تَحْزَنُوْ اکا ہے اس کو کس طرح ڈانٹ ڈپٹ کے لیے بیان کرتے ہیں۔ تعجب کی بات ہے کہ ایک ہی کلمہ لا تَحْدِزُنُوْ الله اور شفی کے لیے استعال کیا جائے اور ایک جگہ ڈانٹ ڈپٹ کے واسطے ۔۔۔ ہاں، اگر کوئی قرید عقاب و خفگی کا پایا جاتا تو ہم تسلیم کرتے کہ حضرت ابو بکر صدیق بڑائی کی نبیت کلمہ ﴿ لا تَحْذَنُ ﴾ ڈانٹ ڈپٹ کے واسطے ہے، سووہ بھی نہیں اس لیے کہ جس طرح کی نبیت کلمہ ﴿ لا تَحْذَنُ ﴾ ڈانٹ ڈپٹ کے واسطے ہے، سووہ بھی نہیں اس لیے کہ جس طرح

ا يت بينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل

مونین کی نسبت خدانے فر مایا کہ ﴿ لَا تَحْزَنُوْ ا﴾ اور آگے بیان کیا کہ ﴿ اُبْشِرُ وُ ا بِالْجَنَّةِ ﴾ کہ پھٹم نہ کر وتمہارے واسطے جنت موجود ہے۔ یا ارشاد کیا کہ ﴿ لَا تَحْزَنُ وَ اَ وَاَنْتُ مُ اللّاغ لَلْهِ مَعْنَا ﴾ بھٹم نہ کر وتمہارے واسطے جنت موجود ہے۔ یا ارشاد کیا کہ ﴿ لَا تَحْزَنُ وَا وَاَنْتُ مُعَنَا ﴾ بھٹم طرح ابو بکر صدیق وَ فَالْتُهُ سے بھی بیغیر طفیع آئے نے فر مایا کہ ﴿ لَا تَحْزَنُ إِنَّ اللّٰهَ مَعْنَا ﴾ بھٹم نہ کروخدا ہمارے تہارے سیت ساتھ ہے۔ پس بظاہر دونوں میں کوئی فرق پایا نہیں جاتا اس لیے اگر ان آیتوں میں کوئی فرق پایا نہیں جاتا اس لیے اگر ان آیتول میں ﴿ لَا تَحْزَنُ ﴾ تسلی اور تشفی کے واسطے ہے تو اس آیت میں بھی تسلی کے لیے ہے اور اگر وہاں وُ انٹ وُ بِن کے واسطے ہے تو یہاں بھی۔ لیکن باوجود اتحادِ الفاظ اور تطابق قرائن کے ﴿ لَا تَحْزَنُ اُ وَانَ آیتوں میں تسلی پراور یہاں عتاب پرمحمول کرنا موجب ہزار چرت اور باعث صد ہزار تعجب ہے۔

لیکن ہم حضرات شیعہ کو معذور سمجھتے ہیں کہ اگر الفاظ قرآنی سے ان کے حقیقی معنی مراد لیں تو صدیق اکبر رضائین کی صدیقیت کا اقر ارکرنا پڑتا ہے۔ اگر اقر ارکریں تو مذہب ہاتھ سے جاتا ہے، پس بجز اس کے کہ قرآن کی تحریف معنوی کریں اور کلام اللہ کے لفظوں کے نئے نئے معنی بنائیں اور بچھ جارہ نہیں ہے۔ شعر

دست بے چارہ جوں بجاں نہ رسد چارہ جز پیرہن دریدن نیست ''بے چارہ ہاتھ جب حلقوں تک نہیں پہنچ سکتا تو پیرہن بچاڑنے کے علاوہ کیا جارہ رہ جاتا۔''

اگراس پربھی حضرات کے دلول میں کچھ خطرہ رہ جائے اور کوئی دانشمند یہ کہنے گئے کہ ہم نے مانا کہ خوف گناہ ہیں اور ﴿لاَتَ حُورَ اَنْ کَا کُلمہ ہے، کیکن اتنا تو ثابت ہوا ہی کہ ابو بکر صدیق رہائیۂ کو پیغیبر طلطے آئے ہے وعدہ اور خدا کی حفاظت پر کامل یقین نہ تھا ورنہ کسی طرح ان کوخوف نہ ہوتا ۔۔۔۔ اس کا جواب یہ ہے کہ خود حضرات شیعہ کا اقرار ہے کہ پیغیبر خداطلے آئے ہے بار بار حضرت ابو بکر صدیق رہائیۂ پر خفا ہوتے تھے اور فرماتے تھے کہ جیب رہو، راز کو فاش نہ بار بار حضرت ابو بکر صدیق رہائیۂ پر خفا ہوتے تھے اور فرماتے تھے کہ جیب رہو، راز کو فاش نہ

ا يت بينات داوّل کي کارگري کارگري

کرو، اور وہ نہ مانتے تھے.... پس شیعوں کی طرح ہر ایک ملحد کہہ سکتا ہے کہ بیغمبر طلقہ آپائے کو ایپ خدا کے وعدے پر اور حفاظت پر یقین نہ تھا، ورنہ جو بات افشائے راز کی کرتے تھے، اس سے بیغمبر طلقے آپائے نہ گھبراتے اور بار بار ابو بکر رضافیٰ پر راز کے فاش کرنے پر خفانہ ہوتے،

پس جواس ملحد کوحضرات شیعه جواب دیں وہی ہماری طرف سے قبول فرما ئیں۔ **۵** 

لیکن اگر کوئی ذرا بھی غور کرے تو شیعوں کے اصول وعقائد کے موافق حضرت البوبکر صدیق خِلائی کی نسبت حزن وخوف کا اطلاق ہو ہی نہیں سکتا، اس لیے کہ اگر وہ اقر ارکریں کہ ابوبکر صدیق خِلائی حقیقت میں خائف حصوتہ ہم پوچھتے ہیں کہ ان کواپنی جان کا اندیشہ اور اپنی جان کا اندیشہ اور اپنی جان کا اور تکلیف بہنچنے کا ڈرتھا یا بیغمبر طینے آئی ہے ایذا اور مصیبت کا خوف۔ اگر ان کواپنی جان کا خوف تھا تو یہ قول باطل ہوا جاتا ہے کہ وہ دشمنوں سے ملے ہوئے تھے اور راز فاش کرنا چاہتے سے۔ اس لیے کہ اگر وہ کا فروں سے ملے ہوئے ہوتے تو پھر اُن سے اُن کو کیا ڈر ہوتا اور اگر کا فروں سے ملے ہوئے ہوئے کہ خیال کا فروں سے ملے ہوئے ہیں سے بلکہ ان کو کا فروں کی طرف سے اپنے اور رایذا پہنچنے کا خیال کے ابو بکر صدیق خواتی ہیں ہیں۔ سایک یہ کہ کہ ان کے قل کے در پے تھے تو اس سے کے ابو بکر صدیق خواتی ہوئی جس کا ہم دعو کی کرتے ہیں ۔۔۔۔۔ دوسرے یہ کہ بھی ابو بکر صدیق خواتی تھا اس لیے کہ جن لوگوں سے خود ان کو خوف تھا اور ارادہ راز فاش کرنے کا خہ تھا اس لیے کہ جن لوگوں سے خود ان کو خوف تھا اور

<sup>10 &#</sup>x27;' گوہر مراد' میں، جس کا مؤلف بڑا عالم شیعوں کا ہے لکھا ہے کہ پانچ کا فروں نے پیٹیم طفیح آیا ہے آکر کہا کہ تاوقت ظہر ترا مہلت دادیم اگر بر کشتی از سخن خود ﴿ والا قتلناك ﴾ پس آنحضرت بمنرل خود آمدہ دربست و بغایت اندو هناك نشست، جبریل نازل شد و آور دہ که ﴿ فَاصُلَ عُ بِمَا تُوْمَرُ وا وَاعَدِ مَن عَنِ الْمُشُورِ كَيْنَ ﴾ آنحضرت گفت که اے جبریل چگو نه باك ندارم با تهدیدیکه مستهزئین بامن کردند، جبریل گفت ﴿ إِنَّا كَفَیْنَكَ الْمُسْتَهْزِئِیْنَ ﴾ حضرت الله ندارم با تهدیدیکه مستهزئین بامن کردند، جبریل گفت ﴿ إِنَّا كَفَیْنَكَ الْمُسْتَهْزِئِیْنَ ﴾ حضرت عَنِی گفت الأن نزد من بودند جبرئیل گفت من نیز الآن کفایت ایشاں کردم۔ اس روایت کود کھ کر حضرات شیعہ انصاف فرما دیں کہ پیٹیم طفیکی نہ ہونا عبان کے خوف سے دروازہ بند کر کے بیٹھ رہنا اور اندو ہناک ہونا اور جبرائیل کے اظمینان دینے پر بھی مطمئن نہ ہونا ثابت ہوتا ہے، پس باوجود تقد ایق ایس روایتوں کے نہایت تجب ہے کہ پھر صدیق اکبر ڈیاٹیئی کے خوف پر طعنہ کریں۔

ا يات بينات داوّل كالمحرّك المائل المحرّك المائل المحرّك المائل المحرّك المائل المحرّك المحرّك المحرّك المحرّك

جن کے ڈر سے غار میں جھیے ہوئے تھے انہیں پر اپنا راز ظاہر کرتے اور اپنے آپ کومعرض ہلاکت میں ڈالتے۔ اور اگریہ کہا جائے کہ ابوبکر صدیق خالٹیز کوخوف پینمبر طلطے عَالِم پر صدمہ پہنچنے کے خیال سے تھا تو پیخوف ہزار اطمینان سے بہتر ہے اور ایسے عیب پر ہزار ہنر قربان ہیں، اور ایسے خوف کو حضرات شیعہ گناہ کیا اگر کفربھی سمجھیں مگر ہم ثواب کیا ہزار ایمان سے بہتر سمجھیں گے اور سمجھتے ہیں اور اسی خوف سے حضرت ابوبکر صدیق خالٹیہ، کو پیغمبر طلطے علیہ کی جان اور سلامتی ہریفین کامل تھا مگر جب انہوں نے دیکھا کہ شاہ ہر دوسرا بادشاہ دین و دنیا ایک غارِ ننگ و تاریک میں رونق افزاہیں اور جس طرح حیا ندکسی وقت ابر میں حجیب جاتا ہے اسی طرح ماہ نبوت غار میں چھیا ہوا ہے اور جس کا مقام عرش وکرسی ہے، وہ ایک تنگ جگہ میں قیام فرما ہے تو یہی حالت پیغمبر طلنے عَلَیْم کی ابو بکر رضائٹیۂ کے دل کو یارہ یارہ کرتی تھی اور ان کو بے چین کر رہی تھی ..... چنانچہ ابو بکر صدیق خالتین کا اوّل خود غار میں جانا اور اس کو صاف کرنا اور سب سوراخوں کو اپنی قباحیاک کر کے بند کرنا اور پھر پیغمبر طلقے علیہ کو بلانا اور اپنے زانووں پرسلانا اس پرشاید ہے اور پھرالیم دردناک حالت میں جب انہوں نے کفارکو درِ غار بردیکھا تو بہ خیال ایذائے پیغمبر طلط می جانتے ہیں یا وہ عاشق جانے جس کامعشوق اس کےسامنے کسی ایذا و تکلیف میں مبتلا ہوا ہو، اور دشمن اس پر حملہ آور ہوئے ہوں، اس وفت کوئی اس عاشق مسکین کی کیفیت دیکھے کہ اس کو اضطرار ہوتا ہے یا وہ اطمینان سے بیٹھا رہتا ہے۔ ہاں،جس کوعشق ومحبت سےخبر ہی نہ ہووہ عاشق صادق کے خوف واضطرار برطعنہ نہ کرے تو کیا کرے۔

اے بھائیو! ذرا پینمبرصاحب کے ساتھ محبت پیدا کروتب جو پینمبر طلط ای کے جال نثار تصافی از می مسلط اور قطعه سخے ان پر الزام لگاؤ کر جب تم کو محبت ہی نہیں ہے تو تم اس کی حقیقت کیا جانو ۔ قطعه تو ناز بروردہ تو ناز بروردہ تراز سوز دردن نیاز ماجہ خبر

ایت بینات اوّل کی کارگری ک

چو دل به مهر نگارے نه بسته ای مه
تراز حالت عشاق بے نواچه خبر
"تو ناز نین زمانه نازوں کی بلی ہوئی تجھے نا آزمودہ سوز نہاں کی کیا خبر ہے۔
اے محبوبہ! جب تو نے کسی عاشق کودل نہیں دیا تو تجھے کسی عاشق بے نوا کی حالت
کا کیا پیتہ۔''

اے شیعیان پاک ذرا مہر بانی کر کے اپنے شہید ثالت کی موشگافیوں پرغور کرو کہ ابو بکر صدیق بنائی کے حزن وغم کی نسبت کیا کچھ زبان درازی فرمائی اور ((قد خطهر من جزعه وب کائه مایکو ن من مثله فساد الحال)) (لیمی ان کی جزع وفزع اور رونے سے بدنیتی ظاہر ہوتی ہے) کہہ کر ان کی شان گھٹائی مگر وہ تحریران کی خاک میں مل گئی اور سب تقریران کی هجائے احمد نشور آپ ہوگئی۔آخرانہی باتوں پرخیال کر کے اصلی خوف اور حزن سے انکار فرمایا اور اس کوضنع اور بناوٹ پرمحمول کیا۔

اہل انصاف سے امید ہے کہ ذرا دل لگا کر اس کو بھی سنیں اور جو پچھ سے بیانی اور جادو زبانی حضرات امامیہ نے اس بیان میں کی ہے اس پر احسنت اور آفریں کہیں اور اس کا پچھ خیال نہ کریں کہ ایک دعوے کو چھوڑ کر دوسرا دعویٰ کیوں کرتے ہیں اور ایک امر کا اقرار کر کے اس سے منکر کیوں ہوجاتے ہیں۔ اس لیے کہ یہ امر اسی خاص بحث کے لیے مخصوص نہیں ہے بلکہ ہر کلیہ اور ہر جزئیہ میں اس شان کا ظہور ہے۔ ابھی کیا ہے جب خلافت و امامت کے مباحث آئیں گے تب دیکھنا کہ یہ حضرات کیسا رنگ بدلتے ہیں اور کیسے نئے نئے گل بوٹوں مباحث آئیں گے تب دیکھنا کہ یہ حضرات کیسا رنگ بدلتے ہیں اور کیسے نئے نئے گل بوٹوں مباحث آئیں گوزنیت دیتے ہیں۔ شعر

شامد دلربائی من میکنداز برای من نقش و نگار و رنگ و بو تازه بتازه نوبه نو

''دلر بامعثوق ہمارے لیے نئے نئے تازہ بہ تازہ رنگ و بواورنقش و نگار بنار ہاہے۔'' جب حضرات امامیہ نے دیکھا کہ حزن و خوف کے اثبات سے صدیق اکبر ضالٹیز، کی پیغمبر طلط ایم صاحب کے ساتھ محبت ثابت ہوتی ہے تب اس دعویٰ کو چھوڑ کریہ دعویٰ کیا کہ ابو بکر خلط اللہ کو کھوٹو کرتے تھے، جبیبا کہ ابو بکر خلافی کے کہ واسطے جزع وفزع کرتے تھے، جبیبا کہ ''رسالہ حبینیہ'' میں لکھا ہے:

((غو غایش از جزع و فزع و فریاد برائے آن بود که مشرکان را اطلاع گرداندو آنهابدانند که دریں غارست.)) "دیعنی خوف کے مارے ان کا رونا چلانا، اس لیے تھا کہ مشرکوں کو خبر ہوجائے کہ اس غارمیں ہیں۔" اور خضر مشہدی نے لکھا ہے:

((وايضاً مما اشتهر من لدغ الحية اياه انما كان يمدرجله يريد اظهار امره.))

''کہ سانپ کے کاٹنے کی بات جومشہور ہے وہ در اصل اپنے پیر کو باہر نکال کر راز کھولنا جاہتے تھے۔''

یعنی جب ابوبکر خالفہ کا کام رونے پیٹنے سے بھی نہ نکلاتو پاؤں بڑھا دیا کہ اس کو دیکھر کر کار خار کے اندر چلے آئیں، تب خدانے سانپ کو تھم دیا تو اس نے ان کے پاؤں میں کاٹا، تب بہ مجبوری پیغمبر طلطے آئے کا راز فاش ہونے سے بچا۔

اس کے جواب میں تو ہماری زبان سے کوئی بات بھی نہیں نکل سکتی، اور الیبی حکیمانہ تقریر کی تردید ہم سے ہو ہی نہیں سکتی۔ اگر مشرق سے مغرب تک تمام انسان اور جن جع ہوں تب بھی کسی سے یہ عقدہ حل نہیں ہوگا، فی الحقیقت جو صاحب تَفْ لِیْبُ الْـ مَکَـائِدْ نے اپنے بررگوں کی تقریر نقل نہ کرنے پرمولانا صاحب قدس 6 اللہ سرہ پرغصہ کیا ہے وہ نہایت ہی بجا

المحائِد نے خاتم المحد ثین پر بیطعنہ کیا ہے کہ اپنی طرف سے تقریر بنا کر اپنے طور پر جواب دینا ان کی عادت ہے، اس کا حال شہید ثالث کی عبارت و کیھنے والوں پر کھل جائے گا، لیکن ہم دعویٰ کر کے کہتے ہیں کہ اپنی طرف سے تقریر بنانا اور اس کا جواب دینا بلکہ اس جواب نا معقول کو صاحب الامر کی طرف ہے ہے

المات بينات اوّل كالمال المال المال

تھا، اگر وہ ان تقریروں کونقل کر دیتے اور بلفظہ ان عبارتوں کولکھ دیتے تو امامیہ کی حقیقت میں پھر کسی کو کیا کلام رہتا اور پھر ابو بکر صدیق خلائے؛ کی فضیلت کو کوئی کس طرح ثابت کرتا..... اے یارو! انصاف کرواور حضراتِ امامیہ کے مجہدین کی غزارتِ (کثرت) علم پر لحاظ فرماؤ کہ جو بات ہے وہ حکیمانہ، جو تول ہے وہ محققانہ۔

— ⇒ ⇔ منسوب کرنا امامیہ کے محدثین و مجتهدین کا شعار ہے، چنانچہ اسی آیت غار کی نسبت ملا باقر مجلسی نے''رسالہ رجعية "كى حديث ششم ميں جو كچھ كھا ہے وہ ہمارے دعوى پر شامد ہے و هـو هذه حديث ششم شيخ صادق محمد بن بابو يه قمي از اكابر محدثين رضوان الله عليهم اجمعين از سعد بن عبدالله قمي روايت كرده اندكه او گفت روزے مبتلا شدم بمباحثه بدترین نواصب و بعد از مناظراتِ بسیار گفت وائے بر تو و اصحاب تو شما روافض مهاجر ان و انصار طعن میکنند و انکار محبت پیغمبر نسبت بایشال می نمائید اینکه ابوبكر بسبب زود مسلمان شدن از همه صحابه بهتر بود و از بسكه پيغمبر اور ادوست مي داشت در شب غار اور ابا حود برد چونکه میدانست که او بعد آنحضرت حلیفه خواهد بود که مبادا او تلف شود حضرت امير المومنين على ابن ابي طالب بر جائے خود خوابانيد برائے آنکه ميدانست كه اگر کشته شود ضرری با مور مسلمانان نمیر سدالی قو له که از جواب او ساکت شدم و دیگر برگشتم و طو مارے نو شتم و ایں دو مسئله رانیز درج کر دم کی بخدمت حضرت امام حسن عسکری صلوات الله عليه بفريسم با احمد بن اسحق كه وكيل آنحضرت بود رفتم چوں اور اطلب كردم گفتند متو جه سر من راى ست من از عقب او روال شدم و باور رسيدم الىٰ قوله كه بعد ازال صاحب الامر باعجاز فرمود که ای سید خصم تو میگفت که حضرت رسول ابوبکررابرای شفقت بغاربرد چونکه میدانست که او خلیفه ست مباداکشته شود چرا در جواب نه گفتی که شماروایت کرده اید که پیغمبر فرمود که خلافت بعداز من سي سال حواهد بود ايل سي سال را بعمر چهار خليفه قسمت كرده ايد پس بگمال قصد شما ایں چهار خلیفه برحق اند پس اگر ایں معنی باعث بردن بغار بود مناسب که همه رابا خود بغاربرد\_ فقط اب کوئی شخص اس مجلسی کے مقلدین سے پوچھے کہ یہ شخ صدوق صاحب کی بناوٹ ہے یا ملا باقر مجلسی صاحب کی تہمت، اس لیے کہ کسی اہل سنت نے اب تک بید دعویٰ نہیں کیا کہ پیغمبر طلطے عَلیم البوبکر اُ کوان کے مارے جانے کے خیال سے غار میں لے گئے اور حضرت علی فالٹین کو چھوڑ گئے اور اگر بیرکہا جائے کہ مرادنواصب سے خارجی دشمن اہل سنت ہیں شایدانہوں نے بیاعتراض کیا ہوتو وہ بھی بعیداز قیاس ہے،اس لیے کہ حضرت علیؓ کوخلیفہ برحق نہیں مانتے تو بیفر مانا امام صاحب الامر کا کہتم جاروں خلیفوں کو برحق سمجھتے ہو ہموقع اور غلط ہوا جاتا ہے اور امام صاحب کا باوجود ہونے عالم ما کان وما یکوں کےخوارج کےعقیدے سے بےخبر ہونا ثابت ہوتا ہے پس کوئی صاحب تَـقْلِيْبُ الْمَكَائِدْ كي اولا داور احفاد اور مريدين سے يو جھے كه بناوٹ اسے كہتے ہیں جوان كے شيخ صدوق ومجلسي نے کی یا اسے کہتے ہیں جو خاتم المحد ثین نے کی ، افسوس! ان بےخبروں کے حال پر کہ اپنے گھر کے شوستری اور مفتری کے افتراسے تو بے خبر ہیں اور اور ول پر طعنہ کرتے ہیں۔ ۲۲ منه عفاعنه۔

نوال اعتراض نویں فضیلت پر:

اوپرہم نے بیان کیا ہے کہ جب ابو بکر صدیق خلائیۂ عمکین اور محزون ہوئے اور ان کو کسی قدر اضطراب ہوا تب اللہ جل شانہ نے اپنی تسلی ان پر نازل کی جس کا بیان خدا نے ان لفظوں سے فرمایا ہے ﴿فَانْزَلَ اللّٰهُ سَكِیْنَتَه عَلَیْهِ ﴾ (التوبه: ١٤) اس پر حضرات امامیہ چند طرح سے اعتراض کرتے ہیں۔

اول یہ کہ علیہ کی ضمیر پیغمبر خداط اللہ علیہ کی طرف راجع ہے نہ کہ ابو بکر صدیق خالیہ، کی طرف۔اس لیےاس کے بیمعنی ہیں کہ نازل کی تسلی خدا نے اپنی اوپر پیغمبر طلطے علیہ کے۔'' جواب اس کا بیہ ہے کہ حزن اور خوف تو ابو بکر صدیق خالیہ؛ کو تھا نہ کہ پینمبرخداط اللہ علیم ا كو..... پس اگر عَـكَيْـهِ كَي ضمير پنيمبر خداط الله عَليم كي طرف راجع هوتو آيت كے معنی بيهوں گے کہ جب ابوبکرصدیق خالٹین کوخوف اور اضطراب ہوا پیغمبر طلطے عَلیم نے ان سے کہا کہ م نہ کرو الله ہمارے ساتھ ہے، پس خدا نے اپنی تسلی پیغمبر خالٹیئ پر نازل کی ..... اس بے جوڑ اور بے ربط عبارت کو دیکھ کر کون شخص ہے جو نہ ہنسے گا اور کس کواس پر تعجب نہ ہو گا کہ خوف اور اضطرار تو ابوبكر خالتيهٔ كو ہواور پیغمبر خداخالتهٔ ان كى تشفى كريں اور خدا كى تسلى پیغمبر طلطے علیم پر نازل ہو۔ اگر حضرات امامیہ بیفر مائیں کہ پیغمبر خدا طلطی آیم کو بھی خوف تھا، اس لیے خدانے ان پر تسلی نازل کی۔اس کے جواب میں ہم کہیں گے کہ حضرات امامیہ جب ابوبکر صدیق خالٹیؤ پر خوف کے سبب سے جبن اور نامر دی کا طعنہ کرتے ہیں تو پھراب اسی خوف کو کس منہ سے حضرت کی طرف منسوب کرتے ہیں ..... اور اگر ہم حضرت کا خائف ہونالشلیم کر لیں اور واسطے ازالہ خوف حضرت کے تسلی کا نزول حضرت پر قبول کریں تو آیت کی عبارت لائق اصلاح معلوم ہوتی ہے، یعنی بجائے ان لفظول کے جوخدانے فرمائے کہ ﴿إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبهِ لَا تَحْزَنُ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِيْنَتَهُ عَلَيْهِ ﴿ (التوبه: ١٠) اسْ طرح برالفاظ آیت کے ہونے جا میں تھے کہ ((فَانْزَلَ اللّٰهُ سَکِیْنَتَه عَلَیْهِ فَقَالَ لِصَاحِبه لَا تَحْزَنْ)) كه پہلے خدانے اپنی تسلی حضرت پر نازل فر مائی اور جب حضرت كواظمينانِ كامل

ا يت بينات اوّل المحروب المحرو

ہوگیا تب حضرت نے ابوبکر والٹیئ سے کہا کہ پچھٹم نہ کرو خدا ہمارے ساتھ ہے۔ ورنہ آیت کے لفظوں سے تو یہ معنی جو حضرات شیعہ کہتے ہیں نہیں بنتے .....اس لیے کہ پہلے الفاظ سے صاف یہ معنی ظاہر ہوتے ہیں کہ پیغیر خداط اللہ اللہ کے ابوبکر والٹیئ کو محزون دیکھ کر فرمایا کہ گلاتے نے آن اللہ معنی اللہ معنی کہ کیوں محزون ہوتے ہو خدا ہمارے ساتھ ہے .... پس حضرت کے اس کہنے سے خدانے اپنی تسلی حضرت ابوبکر والٹیئ پر نازل کی تا کہ ان کا حزن وغم جا تا رہے۔

پس اے یارو! سوچو کہ آیت کے معنی اس طرح پر بنتے ہیں جو ہم کہتے ہیں یا اس طرح پر جوتم کہتے ہو۔

دوسرایه که الله جل شانه کوابو بکر صدیق دنایی، پرتسلی نازل کرنا اگر منظور ہوتا تو ضرور پیغمبر خدا طلطے آیے ہے کہ الله جل شانه کوابو بکر کا ذکر کرتا۔ اس لیے که خدا نے بغیر شرکت رسول کے بھی کسی پر تسلی نازل نہیں کی۔ چنانچہ قاضی نور الله شوستری نے اس تقریر کو درضمن حکایات مفیدہ شخ مفید کے نہایت آب و تاب سے لکھا ہے، اور اس تقریر کو' دعسیر الجواب' سمجھ کریہ فرمایا:

((چوں ایں سخن راگوشِ ناصباں شنید باعثِ حیرت ایشاں گردید و در حیله خلاصی ازاں جانِ ایشاں بلب رسیده.))
"جبسُنیوں کے کان میں یہ باتیں پڑیں تو اُن کو جرانی ہوئی اور اس سے جان بیانے کے لیے ان کی جان لیوں پر آگئی۔''

صاحب تَقْلِیْبُ الْمَکَائِدْ نے اس کواپی کتاب میں بلفظ نقل کر کے اس پر بڑا ناز کیا ہے، چنانچہ اس عبارت کوہم بلفظہ لکھتے ہیں اور اہل انصاف سے التماس کرتے ہیں کہ ذراغور کریں کہ قاضی صاحب نے اپنی صدف طبیعت سے کیسے جھوٹے موتی نکال کر اپنے مقلدین کے نذر کیے ہیں اور وہ بھی ان کو گو ہر گراں بہا سمجھ کر دُرَّةُ التَّاج بنائے ہوئے ہیں۔ کوئی آئکھ کھول کر نہیں دیکھتا کہ ان کے موتی جھوٹے ہیں یا سے۔ و ھو ھذہ:

((آنچه کاشف صحت بیان مذکور تو اند بود آنست که

مقدمان مشائخ ما رضوان الله عليهم افاده فرموده اندكه خدائے تعالیٰ هرگز درهیچ جای که یکے از اهل ایمان با حضرت پيغمبر بوده اند انزال سكينه نه نمود إلا آنكه نزول آن را شامل جمیع ایشان داشته چنانچه در بعضے آیات فرموده ﴿ وَيَوْمَ حُنَيْن إِذْ آعُجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغُن عَنْكُمُ شَيْعًا وَّضَاقَتُ عَلَيْكُمُ الْآرُضُ بِهَا رَحْبَتُ ثُمَّ وَلَّيْتُمُ مُدُبِرِينَ ثُمَّ ٱنْزَلَ اللَّهُ سَكِيْنَتُه عَلَىٰ رَسُولِهِ وَ عَلَى الْمَؤْمِنِيْنَ ﴾ ودرآيه ديگر كفته ﴿ فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِيْنَتَه عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ (الفتح: ٢٦) وچوں بآ نحضرت غیر از ابوبکر در غار نبود لاجرم خدای تعالىٰ آنحضرت را درنزول سكينه منفرد ساخت وأور بآن مخصوص گردانید و ابوبکر اباوشرکت نداد و گفت ﴿فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَاتَّكَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا ﴿ (التوبه: ١٤) پس اگر ابوبکر مومن می بود بایستے که خدای تعالیٰ دریں آیه او راجاری مجری مومنان می نمود و درعموم سکینه داخل مى فومود الى قوله بنابر ايس نزولِ سكينه مخصوص اوشده باشدو ابوبكر بواسطهٔ ايمان از فضيلت سكينه محروم مانده باشد و ایضًا به نصّ قرآنی بادارد ازان که در آیه غار سكينه بر غير رسول باشد.))

''ہمارے مذکوہ بیان کی صحت کو ظاہر کرنے والی بات بیہ ہے کہ ہمارے قدیم مشاکُخ نے ان آیات کے لیے فر مایا ہے کہ رسول اللہ طلط آئے ہے ساتھ جب کوئی مسلمان ہوا تو اللہ نے آپ پر سکینت نازل نہیں فر مائی مگر بیہ کہ اس کا نزول سب کو عام رہا ہے، جبیبا کہ بعض آیات میں کہا کہ جنگ حنین میں جب کفار کی المات بينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل

کثرت ہے تم جیرت میں پڑگئے تھے تم پر زمین تنگ کر دی گئی، تم الٹے پاؤل لوٹ گئے بھر اس کے بعد اللہ نے رسول اکرم طبیع آور مونین پر تسلی نازل کی .....اور دوسری آیت میں کہا ہے کہ اللہ نے رسول اکرم طبیع آجے آور مونین پر تسلی نازل کی ، اور چونکہ رسول اللہ طبیع آجے کہ اللہ نے ساتھ غار میں ابو بکر گے سواکوئی نہ تھا، اس لیے اللہ نے رسول اکرم طبیع آجے آپ انفرادی طور سے سکینہ نازل فر مایا اور آپ کو خاص طور پر تسلی دی اور ابو بکر ڈاٹنی کو اس سکینہ وسکون دہانی میں شامل نہیں کیا اور کہا کہ ''اللہ نے آپ طبیع آپر تسلی نازل کی اور آپ کی غیر مرئی لشکر کے ذریعے مدد کی ۔ پس اگر ابو بکر ڈاٹنی موئن ہوتے تو اللہ تعالی ان کو دوسر کے ذریعے مدد کی ۔ پس اگر ابو بکر ڈاٹنی موئن ہوتے تو اللہ تعالی ان کو دوسر کے مسلمان کا قائم مقام بنا کر نزولِ سکینہ میں عمومیت دیتا۔ خلاصہ بیا کہ رسول اللہ طبیع آپر کو تسلی خاص طور پر دی گئی اور ابو بکر ڈاٹنی موئن نہ ہونے کی وجہ سے اللہ طبیع خاص طور پر دی گئی اور ابو بکر ڈاٹنی موئن نہ ہونے کی وجہ سے فضیلت سکینہ وتسلی سے محروم رہے اور غیر رسول پر غار میں سکینہ کا نزول (اترنا) احکام قرآنی کے بھی خلاف ہے۔'

اس ساری تقریر کا خلاصہ یہ ہے کہ خدا نے جہاں مونین پرتسلی نازل کی ہے تو وہاں پہلے رسول پر نازل کی ہے اور اس کے بعد مونین پر، کسی جگہ فقط مونین پرتسلی نازل نہیں کی، تو کیوں کرممکن ہے کہ غار میں بیغیبر طلطے آیے ہم کو چھوڑ کر فقط ابو بکر زائٹۂ پرتسلی نازل کی ہو..... پس اس آیت سے ابو بکر زائٹۂ کا عدم ایمان ثابت ہوا، اس لیے کہ اگر وہ باایمان ہوتے تو بشمول بیغیبر طلطے آیے ہم کے ضرور ان پر بھی تسلی نازل کرتا۔

لیکن بیدوئی قاضی صاحب کا اور ان کے مشائخ کا کہ بیدامر خلاف نص قرآنی کے ہے کہ تسلی فقط مونین پر خدا نازل نہیں کرتا محض غلط ہے کسی آیت سے صراحناً کیا کنایتاً بھی تو بہ بات نہیں یائی جاتی کہ تسلی سوائے پیغمبر کے دوسرے پر تنہا نازل نہیں ہوئی اور اگر دو چار جگہ مونین پر بشمول نبی ورسول کے تسلی نازل کرنے کا ذکر آیا ہے تو اس سے انکار نزول تسلی سے بلاشمول نبی کے مونین پر لازم نہیں آتا۔ پس اگر فرض کیا جائے کہ کسی جگہ قرآن میں نزول

#### المراق ا

سکینه کا ذکر فقط مونین پر نه ہوتا تب بھی بیاعتراض درست نه تھا نه که خدا کے فضل سے سکینه کا نزول فقط مونین پر بلاشمول رسول کے ہونا قرآن مجید میں مذکور ہے، مگر حضرات امامیہ میں سلفًا عن خلف کوئی حافظ قرآن تو ہوا ہی نہیں اور شاید قاضی صاحب نے اوران کے مشاکح کرام نے از اوّل تا آخرتمام عمر میں قرآن مجید کو ایک مرتبہ دیکھا تک نہیں ورنه اس زور سے انکار نہ کرتے اور اس شدومد کے ساتھ بینہ فرماتے:

((خدای تعالیٰ هرگز درهیچ جائیکه یکے از اهل ایمان با حضرت بوده اندر انزال سکینه نه نمود.))

چنانچه اب ہم حضرات امامیہ کو نشان دیتے ہیں کہ نزول سکینہ تہا مونین پر بلاشمول پنجم رائے ہوتا آرشک ہوتو قرآن مجید میں سے پنجم رائے ہوتا آرشک ہوتو قرآن مجید میں سے اس سورت کو نکال کر دیکھ لیں کہ اللہ جل شانہ پہلے رکوع میں فرما تا ہے: ﴿ هُو اللّٰ بِیٰ اَنْدَلَ اللّٰهِ کِیْنَا اللّٰهِ کِیْنَا اللّٰهِ کِیْنَا اللّٰهِ کِیْنَا اللّٰهِ کَیْنَا اللّٰهِ کِیْنَا اللّٰهِ کُیْنَا اللّٰهِ کُورِیْنِیْنَ لِیَذُو کَا دُولِیُهُ اللّٰهِ کُیْنَا اللّٰهِ کُیْنَا اللّٰهِ کُیْنَا اللّٰهِ کُیْنَا اللّٰهِ کُیْنَا اللّٰهِ کُیْنَا اللّٰهِ کِیْنَا اللّٰہِ کِیْنَا اللّٰہُ کِیْنَا اللّٰہِ کِیْنَا اللّٰہُ کِیْنَا اللّٰہُ کِیْنَا اللّٰہِ کِیْنَا اللّٰہُ کِیْنَا

اے یارو! افسوس کی بات ہے کہ صدم برس گزر گئے کہ بیمباحثہ ہور ہا ہے اور آج تک

ا يات بينات اوّل المحرك المحرك

کسی نے سورۃ الفتح کو نکال کربھی نہ دیکھا اور ﴿ فَانْزَلَ السَّکِیْنَةَ عَلَیْهِمْ ﴾ پرخیال نہ کیا اور اب تک انہیں قاضی صاحب کے جھوٹے قول پر ناز ہے اور ان کی فضیلت و قابلیت پر افتخار ہے اور سب سے زیادہ افسوس اس پر ہے کہ حضرات امامیہ جن میں سے دو چار ہی ایسے شخص نکلیں گے جن کو قر آن کی سورتوں کے نام بھی یاد ہوں اور دوایک ہی ایسے ہوں گے جن کو اِنَّا اَنْذَ لَنَا اُہُ اور قُلُ هُوَ اللّٰهُ اَحَلُّ کے سواکلام اللّٰہ کے دو چار رکوع حفظ ہوں، ورنہ خدا کے فضل سے سب کے سب قر آن نثریف سے بے خبر، کلام اللّٰہ سے ناواقف اور بایں ناواقفیت نوبان پر ایک ایک لفظ قر آن مجید کا اور جن کے دل میں ایک ایک حرف کلام اللہ کا لکھا ہوا زبان پر ایک ایک لفظ قر آن مجید کا اور جن کے دل میں ایک ایک حرف کلام اللہ کا لکھا ہوا ہوا ہے ۔۔۔۔۔۔ پس یہ نظمی قاضی صاحب اور ان کے مشائخ کبار سے قر آن مجید کی نا واقفیت سے ہوئی ہے، اس لیے ہم ان کومعذ ور سمجھتے ہیں اور ان کی مشائخ کبار سے قر آن مجید کی نا واقفیت سے ہوئی ہے، اس لیے ہم ان کومعذ ور سمجھتے ہیں اور ان کی غلطی سے درگز رکر تے ہیں۔

تنیسرااعتراض .....اگر علیه کی خمیر ﴿فَانْزَلَ اللّٰهُ سَکِیْنَتَهُ عَلَیْهِ ﴾ میں ابوبکر فالٹی کی طرف راجع ہوتو تخلل فی الضمائر لازم آتا ہے، اس لیے کہ پہلی جتنی ضمیریں آخر جه اور لیصاحیہ وغیرہ میں ہیں وہ سب رسول کی طرف راجع ہیں اور پھر آگے جو ضمیر آیا تک میں ہے وہ بھی پیغمبر طلطے آئی کی طرف راجع ہے تو کیوں کرممکن ہے کہ بیج میں عَلَیْهِ کی طرف راجع ہو؟

جواب اس کا بہ ہے کہ اقل توضمیر کا عود (لوٹنا) چاہیے کہ اقرب مذکورات کی طرف ہو،
سواس مقام پر ابو بکر رٹائیڈ ہیں، اس لیے کہ انہی کی طرف لیصنا جب کا اشارہ ہے۔ دوسر بے
تخلل ضمیر جب ہو کہ این کا عطف ہو فَائْزَلَ اللّٰهُ پر، حالانکہ وَایَّدَاکا عطف ہے فَقَدُ نَصَرَکا
اللّٰهُ پر، پس تخلل ضائر بھی واقع نہ ہوا ۔۔۔۔۔ تیسر نے خلل ضائر تو قرآن مجید میں اکثر جگہ ہے
جیسا کہ ﴿إِنَّ الْاَنْسَانَ لِرَبِّهِ لَکَنُودُ وَانَّه عَلیٰ ذٰلِكَ لَشَهِیْنُ النہ کی میں ہے۔۔۔۔ پس
جواعتراض نزولِ سکینہ کا ابو بکر رہائی پر تھا، رد ہوا اور بفضلہ تعالیٰ ابو بکر رہائی پر تشفی کا نازل ہونا
ثابت ہوا اور جو کچھ قاضی اور مُلِّا صاحب اور ان کے مشائخ و مقلدین نے لکھا پڑھا تھا وہ

ا يات بينات اوّل المحروبية المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل

سب باطل ہوا اور اس کی بیہودگی اور سفاہت کا حال بھی سب پر کھل گیا۔ اور نہ فقط ہم اہل سنت ان اعتراضات کو بیہودہ سمجھتے ہیں بلکہ بعض حضرات امامیہ بھی بھی کبھی اس کی سفاہت کا اقرار کرنے لگتے ہیں، جبیبا کہ صاحب مجمع البیان طبرسی نے اپنی تفسیر میں لکھا ہے:

((وَقَدْ ذَكَرَتِ الشِّيْعَةُ فِي تَخْصِيْصِ النَّبِيِّ فِيْ هٰذِهِ الْآيَةِ بِالشَّكِيْنَةِ كَلامًا رَأَيْنَا الْإضْرَابَ عَنْ ذِكْرِهِ أُخْرَىٰ لِئَلَّا يَنْسِبُنَانَاسِبٌ إلىٰ شَيئً.))

''شیعوں نے اس آیت میں تسلی کو پیغیبر صاحب کے ساتھ مخصوص ہونے پرایسی باتیں کھی ہیں تا کہ کوئی کہنے والا ہم کو باتیں کھی نہ کہنے کیا ۔'' بھی کچھ نہ کہنے لگے۔''

پس اس علامہ کے ان الفاظ سے صاف ظاہر ہے کہ وہ باتیں جو شیعہ ذکر کرتے ہیں الیمی پوچ اور بیہودہ ہیں کہان کو بیان کرنے سے اُسے شرم آتی ہے۔

غرض کہ اب اچھی طرح معلوم ہو گیا کہ ان آیوں سے وہ فضائل حضرت ابوبکر صدیق والٹی کے ثابت ہوتے ہیں جواو پرہم نے بیان کیے اور جواعتر اضات شیعوں کے ہیں وہ بالکل بوچ اور بیہودہ ہیں، اور سیاق آیت بھی اسی پر شاہد ہے۔ اس لیے کہ اگر ان آیتوں میں ابوبکر صدیق وہ النی نظور نہ ہوتا تو یہ کی البوبکر صدیق وہ النی نظور نہ ہوتا تو یہ کوئی موقع ان کے نفاق کے اظہار کا نہ تھا کہ یہ بات خود حضرات امامیہ جانتے ہیں اور دل میں سمجھتے ہیں مگر صرف اپنے مذہب کے تعصب کے سبب سے ایسی صریح اور صاف آیت سے انکار کرتے ہیں اور باوجود کھل جانے امرحق کے فضیلت افضل الصحابہ و فی اللہ میں آبید کے انکار سے ستی جہنم بناتے ہیں۔ (نَعُو ذُ بِاللّٰهِ فرماتے ہیں اور اپنے آپ کوالی آیات کے انکار سے ستی جہنم بناتے ہیں۔ (نَعُو ذُ بِاللّٰهِ فرماتے ہیں اور اپنے آپ کوالی آیات کے انکار سے ستی جہنم بناتے ہیں۔ (نَعُو ذُ بِاللّٰهِ فرماتے ہیں اور اپنے آپ کوالی آیات کے انکار سے ستی جہنم بناتے ہیں۔ (نَعُو ذُ بِاللّٰهِ فرماتے ہیں اور اپنے آپ کوالی سیکھنے آپ کوالی آیات کے انکار سے ستی جہنم بناتے ہیں۔ (نَعُو ذُ بِاللّٰهِ فرماتے ہیں اور اپنے آپ کوالی سیکھنے آپ کوالی آیات کے انکار سے ستی جہنم بناتے ہیں۔ (نَعُو ذُ بِاللّٰهِ مُن شُدُوْدِ اَنْفُسِهِمْ وَمِنْ سَیّئَاتِ اَعْمَالِهِمْ) .

## ائمه کرام کی شہادتیں صحابہ رضی اللہ م

پہلی حدیث: شیعوں کی کتابوں میں بروایت ائمہ کرام علیهم السلام منقول ہے کہ پینیمبر خداط اللے آیا ہے کے سیعوں کی کتابوں میں بروایت ائمہ کرام علیهم السلام منقول ہے کہ پینیمبر خداط اللہ آئے۔

((اصحابي كالنجوم بايهم اقتديتم اهتديتم.)) ''میرے اصحاب مثل ستاروں کے ہیں ان میں سے جس کسی کی پیروی کرو گے مرایت یاؤ گے۔''

نیز حضرت نے فرمایا ہے کہ ((دعوالی اصحابی )) کہ میرے صحابہ ومیرے لیے حچوڑ و لینی میرے حقوق صحبت کی ان کے حق میں رعایت کرواوران کی عیب جوئی نہ کرو۔''

ان دونوں حدیثوں میں سے بچیلی حدیث کی صحت لفظاً ومعناً علمائے امامیہ کے نز دیک مسلم ہے اور صاحب استقصاء الافحام نے اس کو قبول کیا ہے، لیکن پہلی حدیث کی نسبت کچھ کلام ہے، اس کیے ہم مجھیلی حدیث کی نسبت صرف یہی کہتے ہیں کہ جب اس کی صحت پر اقرار ہے تو کیا وجہ ہے کہ اس برعمل نہیں کرتے اور جو پیغمبر طلطی آیا نے اپنے اصحاب رشی اللہ م کے حق میں فرمایا ہے اسے نہیں مانتے، حقوق صحبت پیغمبر طلطے علیم کی ان کے حق میں کیوں رعایت نہیں کرتے اور کس لیے ان کی عیب جوئی سے باز نہیں آتے اور کس لیے باوجود سفارش پیغمبر طلط علیم کے ان کی دشمنی ترکنہیں کرتے .....اور پہلی حدیث ((اصحابی کالنجوم)) کی نسبت ہم ائمہ کرام کے اقوال کو امامیہ کی کتابوں سے نقل کر کے اس کی صحت ثابت کرتے

ہیں اور علمائے امامیہ نے جو تاویلات اور تحریفات لفظی و معنوی کیے ہیں ان کو ظاہر کر کے ان کا بطلان ثابت کرتے ہیں ..... واضح ہو کہ عُیْسو نُ الْآخْجَبَار میں جومعتمدین کتب امامیہ سے بطلان ثابت کرتے ہیں ..... واضح ہو کہ عُیْسو نُ الْآخْجَبَار میں جومعتمدین کتب امامیہ سے بے لکھا ہے:

((حدثنا الحاكم ابی علی الحسن بن احمد البیهقی قال حدثنا محمد بن موسی بن نصر محمد بن یحیی الصولی قال حدثنا محمد بن موسی بن نصر الرازی قال حدثنی بی قال سئل الرضا علیه السلام عن قول النبی صلی الله علیه واله و سلم اصحابی كالنجوم بایهم اقتدیتم النبی صلی الله علیه واله و سلم اصحابی فقال هذا صحیح .)) اهتدیتم و عن قوله دعوالی اصحابی فقال هذا صحیح .)) "ایک شخص نے امامیموی رضا علیه السلام سے پوچھا کہ پنیمبر خداط النامی کی پیروی فرمایا ہے کہ میرے اصحاب مثل ستاروں کے بین ان میں سے جس کسی کی پیروی کروگے ہدایت یاؤ گے اور یہ بھی فرمایا ہے کہ چھوڑ و میرے واسطے میرے صحابہ گوتوامام موصوف نے فرمایا کہ یہ صحیح ہے۔''

اس روایت سے معلوم ہوا کہ حدیث ((اصحب ابسی کالنجوم)) جن لفظوں سے کتب اہامیہ میں فذکور ہے اور اہام موسیٰ رضا علیہ اللہ سنت میں منقول ہے انہی لفظوں سے کتب اہامیہ میں فذکور ہے اور اہام موسیٰ رضا علیہ السلام کی زبان سے ۔ اس کی صحت پر علمائے اہامیہ کو اقر ار ہے ۔ اور نہ صرف اسی ایک روایت سے اس کا ثبوت ہوتا ہے بلکہ اور بھی بہت سی اس کی مؤید روایتیں کتب اہامیہ میں موجود ہیں کہ ان کے ملاحظہ کے بعد کسی شیعہ کی مجال نہیں کہ اس حدیث کی صحت سے انکار کر سکے یا اس کو موضوع کہہ سکے یا اس کو خبرا حاد کہہ کر اپنا بیجیا چھڑا لے، اس لیے کہ شخ ۴

<sup>(</sup> ﷺ صدوق) نام ابوجعفر محمد بن علی بن حسن بن بابویه قمی اور لقب صدوق ہے، چوتھی صدی ہجری کے اوائل میں پیدا ہوئے۔ان کا شارشیعوں کے اکابرین اور بڑے محدثین میں ہوتا ہے۔ان کی کتاب "من لایہ حضرہ الفقیہ" ان چار کتابوں میں سے ایک ہے جوشیعہ حضرات کے ہاں حدیث کی اہم اور شیخ ترین کتابیں ہیں۔اس کے علاوہ بھی ان کی متعدد تصنیفات ہیں جنہیں مصادر کی حیثیت حاصل ہے۔شیعوں کا کہنا ہے کہ اہل قم میں سے ان کا جسیا حافظہ اور وسیع علم کسی کا نہیں ۱۳۸۱ھ میں وفات یائی اور بمقام" رے 'ون ہوئے۔ ال شیخ محمد فراست )

صدوق نے ''معانی الاخبار' میں اور علامہ طبرسی نے ''احتجاج'' میں اور ملا باقر مجلسی نے ''بحار الانوار'' میں اور ملا حیرر آملی اثنا عشری نے ''جامع الاسرار'' میں اس حدیث کے مضمون کی صحت پر اقرار کیا ہے۔ پس تعجب ہے علائے متقد مین امامیہ پر کہ جب تک علائے اہل سنت نے اس حدیث کوخود ان کی کتابوں سے نکال کرنہ دکھلایا اور اس کی صحت کو امام کے قول سے ثابت نہ کر دیا تب تک انہوں نے اس حدیث کی صحت پر کیا شور وغل مجایا اور اس کی موضوعیت اور بطلان کے اثبات میں دفتر کے دفتر سیاہ کیے یہاں تک کہ قاضی نور اللہ شوستری نے کس شدومد سے ''احقاق الحق'' میں فرمایا ہے:

((اما مارواه من حديث اصحابي كالنجوم ففيه من اثار الوضع والبطلان ممالا يخفى . ))

''اس حدیث ''اصحابی کالنجوم'' کے موضوع اور باطل ہونے کے آثار یائے جاتے ہیں جو پیشیدہ نہیں۔''

لیکن افسوس ہے کہ قاضی صاحب نے یہ خیال نہ فرمایا کہ جس حدیث کی موضوعیت کا دووی اس شدومد کے ساتھ کرتے ہیں وہ خود ہماری حدیث کی کتابوں میں منقول ہے اور جس کے بطلان کا الزام اہل سنت پر لگاتے ہیں وہ بروایت ائمہ کرام ہمارے اصول کے مطابق ثابت ہے، ہاں اتنا فرق ہے کہ سی بچاروں کے راوی ضعفاء اور مجاہیل ہیں اور خود بدولت کے یہاں راوی ائمہ کرام ہیں۔ پس اگر سنیوں کے طور پر روایت کی ہوئی حدیث کو غلط کہہ دیا یا خود سنیوں نے اپنے طور پر راویانِ حدیث کو ضعیف تصور کیا تو پچھ حرج نہیں، اگر قاضی صاحب نے یا کسی اور صاحب نے اس حدیث کو موضوع بتلایا اور باوجود تصدیق امام موسی رضا علیہ السلام کے اس کو جھٹلایا تو اس نے اپنا دین ہی غارت کیا اور امام کی تکذیب کر کے رضا علیہ السلام کے اس کو جھٹلایا تو اس نے اپنا دین ہی غارت کیا اور امام کی تکذیب کر کے اینے آپ کو دائر کا ایمان سے خارج کیا۔''

اب ہم ان تحریفات کو بیان کرتے ہیں جوعلائے امامیہ نے اس حدیث کونسبت بیان کی ہیں:

عُیُونِ اَخبار سے جو حدیث ہم نے اَصْحَابِی کَالنّجُوم کی نقل کی ہے اس میں ان الفاظ کے بعد بی عبارت بڑھائی ہے: یُرین مَن لَمْ یُغیّر بَعْلَا وَلَمْ یُبَیْلُ ... الخ کم کم مراد ان اصحاب سے جو حدیث میں مذکور ہیں وہ ہیں جنہوں نے پچھ تغیر و تبدیلی نہیں کی ، پوچھنے والے نے امام سے پوچھا کہ یا حضرت ہم کسے جانیں کہ اصحاب نے پچھ تغیر و تبدیلی کی ہے، تب امام نے جواب دیا کہ خود پغیم رطنت ہے ہم کسے جانیں کہ اصحاب نے کہ حضرت طنا ہے ہی حدیث موجود ہے کہ حضرت طنا ہے ہی منہ نے فرمایا کہ پچھ لوگ میرے اصحاب سے قیامت کے دن حوض کو ثر سے علیحہ و کر لیے جائیں ئے و نی من کہوں گا کہ خدایا یہ میرے اصحاب ہیں۔ تب اللہ جل شانہ فرمائے گا کہ تو نہیں جانتا کہ انہوں نے تیرے بیجھے کیا کیا اور وہ دوز خ کی طرف تھینچ لیے جائیں گے، تب میں کہوں گا دور ہو، دفع ہو۔

ان الفاظ کے بڑھانے سے بیغرض ہے کہ بعض اصحاب بہ سبب ارتداد کے مدیث کے مصداق سے خارج ہو جائیں .....لیکن تب بھی ہمارا کچھ نقصان نہیں ، اس لیے کہ ہم خود قائل بین کہ جولوگ پیغمبر طلط ہوئے ہوگئے وہ اس مدیث کے مصداق سے خارج ہوگئے اور اصحاب مقبولین نے نہ کچھ تغیر و تبدیل کیا نہ اس مدیث کے مصداق سے خارج ہوئے۔ اور اصحاب مقبولین نے نہ کچھ تغیر و تبدیل کیا نہ اس مدیث کے مصداق سے مستثل ہیں ، اور خود حضرات امامیہ کا اقرار ہے کہ اصحاب مقبولین مدیث حوض کے مصداق سے مستثل ہیں ، جیسا کہ صاحب اِسْتِ قُصاءُ الْلَافْ حَامْ نے بجواب مُنْتَهَی الْکَلامْ کے مسلک ثانی کے جیسا کہ صاحب اِسْتِ قُصاءُ الْلَافْ حَامْ نے بجواب مُنْتَهَی الْکَلامْ کے مسلک ثانی کے ایک مقام پر اس کا اقرار کیا ہے۔ و ھذہ عبار ته:

((که هرگز حدیث حوص در حق مقبولین اصحاب کرام جناب خیر الانام فیکی وارد نیست و هرگزایس حدیث بر آنها منطبق نمی تو اندشد.))

<sup>1</sup> يريد من لم يغير بعده ولم يبدل قيل و كيف نعلم انهم قدغير واو بدلو اقال لمايرو و نه من انه علم انهم قدغير واو بدلو اقال لمايرو و نه من انه علم الميدادون رجال من اصحابي يوم القيامة عن حوضي كماتذاد غرائب الابل عن الماء فاقول يارب اصحابي في قال انك لاتدرى ما احد ثوا بعدك فيو خذبهم ذات شمال فاقول بعدا لهم و سحقاً افترى هذا من لم يغير و لم يبدل انتهى .

### المراكز أيات بينات اوّل كالمراكز 149 كالمراك

''کہ حدیث حوض رسول اللہ طلطاقیم کے مقبول صحابہ کرام وی اللہ کے بارے میں نہیں ہے اور بیرحدیث قطعاً ان حضرات پر صادق نہیں آتی۔'' اس امر کو کہ خلفاء راشدینؓ اور انصار ومہاجرینؓ اصحاب مقبولین تھے، اسی حدیث کی بحث میں فصل ارتدادِ صحابہؓ میں ثابت کریں گے، ان شاء اللہ تعالیٰ اور اگر مان لیں کہ بعض اصحاب مقبولین مغیرین ومبدلین میں ہوں کیکن تا ہم اکثر اصحاب شخالیہ ہم کی نسبت اس حدیث كامضمون صادق آتا ہے،اس ليے كه ((افسسح الفسسحاء ابلغ البلغاء عليه التحية و الثناء)) نے ایبالفظ تشبیه میں صحابہ کے بیان فرمایا ہے کہ جس طرح وہ فضیلت پر دال ہے، اسی طرح پر کثرت پر یعنی لفظ نجوم۔ پس حضرت کا پیفر مانا کہ میرے اصحاب مثل ستاروں کے ہیں، ان کے بے شار ہونے پر دلالت کرتا ہے اور سوائے جاہل اور نادان کے کوئی ستاروں کی مثال کومعدود ہے چند کے حق میں وار نہیں سمجھ سکتا وَ سَلَّ مُنَا کہ بہت ہی تھوڑے بلکہ دو تین اصحاب ہی پر جو ارتداد سے پچے گئے بیہ حدیث منطبق ہوتب بھی ہیہ عقیدہ امامیہ کا کہ اقتدا صرف اہل بیت کی واجب ہے اور دوسرے کی نا جائز باطل ہوتا ہے اور اہتدا جو کہ مخصوص اہل بیت کے لیے ہے اس میں دو جار کا شریک ہونا ثابت ہوتا ہے ولم يقل به احد منهم (اوران ميس عيكوئي اس كا قائل نهيس) غرض كه جب حضرات امامیہ نے دیکھا کہ بیرعبارت بھی بے کار ہوئی اور اس نے بھی دارو گیراہل سنت سے نہ بچایا تب اس کو چھوڑ ا اور دوسر ہے طور پر تا ویل کو کام فر مایا اور پید دعویٰ کیا کہ مراد اصحاب سے اہل بیت ہیں جسیا کہ صاحب اِسْتِقْصَاءُ الْافْحَامْ نے بجواب مُنْتَهَى الْكَلامْ كے

((مراداز اصحاب در حدیث اصحابی کالنجوم بایهم اقتدیتم اهتدیتم اهل بیت علیهم السلام اند.))
"میرے صحابہ مثل ستاروں کے ہیں ان میں سے جس کی پیروی کروگ ہدایت پا جاؤگ (اس) حدیث میں اصحاب سے مراداہل بیت ہیں۔"

فرمایا ہے:

لیکن ہم اس دعویٰ کو چند دلیلوں سے باطل کرتے ہیں: بہلی دلیل: چہلی دیل:

اصحاب کے لفظ سے اہل بیت مراد لینا داد تحریف دینا ہے، اس لیے کہ عرفاً اصحاب کا اطلاق بار دوستوں براوراہل بیت کا گھر والوں پر ہوتا ہے۔شرعاً اصحاب سے مراد پینمبر طلطاق یر ایمان لانے والے اور رفقاء لیے جاتے ہیں اور اہل بیت سے گھر والے اور بنی فاطمہ سمجھے جاتے ہیں بلکہ احادیث نبوی اور اقوال ائمہ اطہار سے یہ ظاہر ہے کہ دونوں لفظوں کے مصداق دو فریق علیحدہ علیحدہ ہیں جہاں یارانِ پیغمبر طلطاقیۃ کی شان میں کوئی حدیث یا قول ہے وہاں لفظ اصحاب کا آیا ہے اور جہاں خاندانِ نبوی اور ائمہ اطہار کا ذکر ہے وہاں لفظ اہل بیت اور عترت کا ، چنانچہ پینمبر خداط اللہ ایکا نے فرمایا ہے کہ ((اِنِّی تَارِكُ فِیْكُمُ الثَّقَلَیْن كِتَابُ اللَّهِ وَعِتْرَتِيْ)) يا ((مَثَلُ أَهْلِ بَيْتِيْ كَسَفِيْنَةِ نُوْح)) يا الم مزين العابدين نے اپنی دعا میں جوصحیفہ کاملہ میں مذکور ہے فرمایا ہے کہ ((اَللهُ مَمَّ وَاَصْحَابُ مُحَمَّدٍ خَاصَةُ الدِّيْنَ أَحْسَنُوْ الصَّحَابة .... الخ )) الرلفظ اصحاب ياران يغمبر طلطَ عَلَيْم ك ليے مخصوص نہ ہوتا اور اس كا استعال اہل بيت اور عترت كى نسبت بھى ہوتا تو كيوں ان احادیث میں لفظ اہل بیت اور عترت کی شخصیص کی جاتی اور کس لیے پیغمبر خداط سے علیہ مدیث إِنِّي تَارِكُ فِيْكُمُ الثَّقَلَيْنِ مِين بَجِائِ كِتَابُ اللَّهِ وَعِتْرَتِي كِيَابُ اللَّهِ وَأَصْحَابِي نَفْرِماتِ اور حديث أَهْلِ بَيْتِيْ كَسَفِيْنَةِ نُوْح مِين مَثَلُ أَصْحَابِي كَسَفِينَةِ نُوْحِ ارشادنه كرتے اوركس واسطے پيغمبرخداط لينا عَلَيْمَ جب حَضرت فاطمه رَكَالْيُهَا كے گھر جاتے توسکلامٌ عَلَیْکُمْ اَهْلَ الْبَیْتِ فرماتے اور سَکلامٌ عَلَیْکُمْ یَا اَصْحَابی نہ کہتے ۔غرض کہ احادیث نبوی اور اقوال ائمہ اطہار سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ اصحاب اور اہل بیت کے لفظ محاورے میں دونوں ایک دوسرے سے جدا ہو گئے اور دونوں کے مصداق دو فریق ہو گئے اصحاب کا اطلاق یاروں دوستوں پر اور اہل بیت کا استعمال گھر والوں پر ہوتا رہا اور اب تک خواص اورعوام دونوں فریق کے ویسا ہی استعمال کرتے ہیں، پس نہایت تعجب کی

بات ہے کہ صدہ ہا احادیث اور ہزار ہا اقوال میں تو اصحاب کا لفظ یارانِ پیغیبر گر اور اہل بیت کا لفظ گھر والوں پر استعال کیا جائے اور کسی حدیث کے قول میں کوئی اصحاب کے لفظ سے اہل بیت اور اہل بیت کے لفظ سے اصحاب مراد نہ لے اور صرف ایک حدیث اَصْ حَسابِ سیْ کَالنَّنُجُوْم میں خلاف تبادر اذہان اور مخالف محاور سے وعادت کے اصحاب کے معنی اہل بیت کے لیے جائیں اور پھر بھی ایسے معنی بنانے والے اپنے آپ کو مصداتی یُستحسِ فُونَ الْکَلِمَ عَنْ مَنْ اللّٰ مَاللّٰہ مِنْ مَنْ اللّٰ مَاللَٰ مَنْ مُونِ مَنْ اللّٰ مَاللّٰ مَنْ مُحَمِیں۔

> ایں سبزہ چشمہ و ایں لالہ و ایں گل آل شرح ندارد کہ بگفتار در آید

''یہ سبزہ یہ چشمہ اور بیدلالہ وگل (پھول) ایسی شرح نہیں رکھتے جو کہ بیان ہو سکے۔' پس ہرشخص جو ذرا بھی انصاف اور سمجھ کو دخل دے یقین کرے گا کہ اگر پیغمبر طلط آئیہ اس حدیث کو اہل بیت کی شان میں فرماتے تو صاف لفظ اہل بیت کا ارشاد کرتے اور بجائے اَصْحَابِیْ کَالنَّجُوْمِ کے اَهْلَ بَیْتِیَ کَالنَّجُوْمِ فرماتے، ہاں، شاید حضرات شیعہ بیہ المرات بينات داوّل المحالات المرات ال

جواب دیں کہ پیغمبر طلط اللہ تقبے کو دخل دیا اور اصحاب کے خوش کرنے کو لفظ اصحاب کے خوش کرنے کو لفظ اصحابی فرمایا اور جب گھر میں آئے اور اہل بیت نے شکایت کی تب آپ نے ان سے بیفر ما دیا ہو کہ مراداصحاب سے تم ہو۔

دوسری دلیل:

اگرہم لفظ اصحاب سے اہل بیت کے معنی مراد لینے پر پچھ دار و گیرامامیہ کی نہ کریں اور ان کی اس تحریف معنوی کوتسلیم بھی کرلیں تب بھی موافق ان کے عقیدے کے بیرحدیث شان میں اہل بیت کے صادق نہیں آتی ، اس لیے کہ اہل بیت کا اطلاق دواز دہ امام پر ہوتا ہے اور اصحاب کا اطلاق صرف انہیں لوگوں پر جوحضرت کی صحبت 🕈 میں رہے اور سوائے حضرت علی اور حسنین علیہم السلام کے اور نو امام پیغمبر طلط علیہ کے پیچھے پیدا ہوئے، پس بیظاہر ہے کہ نو اماموں يرلفظ اصحاب كا صادق نه ہوگا تو حديث اَصْحَابِيْ كَالنُّجُوْم ميں سے سوائے حضرت علی اورحسنین علیہم السلام کے اور سب ائمہ خارج ہو جائیں گے اور وہ نجوم کی تشبیہ سے مشتیٰ کردیے جایئے گے اور ان کی اقتراباعث ہدایت نہ مجھی جائے گی (ونعوذ بالله من ذالك) كون مسلمان ہے جواینی ایسی بات زبان پر لائے گا اور ائمہ كرام كی نسبت ایسا خیال کرے گا، پس ثابت ہوا کہ مراد اصحاب سے اہل بیت نہیں ہیں ورنہ پیغیبر صاحب ضرور لفظ اہل بیت کا فرماتے اور بجائے اَصْحَابِیْ کَا لنُّجُوْم کے اَهْلَ بَیْتِیَ کَالنُّجُوْم ارشاد کرتے تا کہ کوئی امام اس کے مصداق سے خارج نہ ہوتا ہاں ممکن ہے کہ حضرات شیعہ ہیہ جواب دیں کہ نو امام جو پینمبر طلتے علیم کے روبرو پیدانہیں ہوئے ، اگرچہ باعتبار عالم اجسام لفظ اصحاب کےمصداق سے خارج ہیں مگر بلحاظ عالم ارواح کےاصحاب میں داخل ہیں۔

**<sup>1</sup>** قاضی نور الله شوستری نے ''مجالس المونین'' میں لکھا ہے: ''تعریف صحابی بنا بر اظهر اقوال آنست که ملاقات نموده باشد با پیغمبر الله شوستری حالت میں ملاقات کی ہے )۔

جوعبارت مَنْ لَكُمْ يُعَيِّرْ بَعْدَهُ كَى اس مديث كَآكَ زياده هـ، اس نے اس تاويل کا دروازہ بند کر دیا اور لفظ اصحاب سے اہل بیت کے معنی لینے کومنع کر دیا، اس لیے کہ حضرات نے بیتو خیال کیا کہ اگر اور پچھالفاظ اس حدیث کے آگے نہ بڑھائے جائیں گے اور فقط ھذا صحیح کہدکر بیرحدیث ختم کر دی جائے گی تو سنیوں کی دار و گیر سے نجات نہ ملے گی اور حدیث اَصْحَابِیْ کَالنَّبُجُوْمِ کی صحت س کروہ جان آفت میں ڈال دیں گے،اس لیے بیہ الفاظ امام صاحب کی طرف سے بڑھا دیے کہ مراد اصحاب سے وہ لوگ ہیں جنہوں نے پچھ تغیر و تبدل دین میں نہیں کی اور جو مرتد نہیں ہوئے اور جو دوزخ کی طرف نہ کھنچے جائیں گے اور جن سے پینمبر خدا طلعے علیہ بیزاری اپنی ظاہر نہ کریں گے۔ پس ان الفاظ سے ہمارا نقصان تو کچھ نہ ہوا، اس لیے کہ ہم بھی ایسے تغیر و تبدل کرنے والوں کو اور مرتد ہو جانے والوں کو اس حدیث کے مصداق سے خارج سمجھتے ہیں اور خلفاء راشدین رغیالیہ اور انصار و مہاجرین کو گو ہزار طرح پر امامیہ مرتدین میں شامل کرنا جا ہیں وہ شامل نہیں ہو سکتے کہ اس کا بیان تفصیلی بحث ارتداد صحاب میں ہوگا ان شاء اللہ تعالی ، لیکن ان الفاظ سے ہم کو بہت ہی فائدہ ہوا اور حضرات امامیہ کی تحریف و تاویل کا حال اس سے کھل گیا، اس لیے کہ اگریہ الفاظ نہ ہوتے تو خیر کسی نہ کسی طرح پر وہ اپنا دل خوش کر سکتے تھے اور اصحاب سے مراد اہل بیت لے سکتے تھے لیکن ان لفظوں نے مجبور کر دیا کہ وہ کسی طور سے اصحاب سے اہل بیت مرادنہیں لے سکتے، اس ليكه الرحديث أصْحَابِي كَالنُّجُوْمِ مِين مراداصحاب سے اہل بيت ہول توجو الفاظ (مَنْ لَنَمْ يُغَيّرْ بَعْدَه) كَآكَ بيان كيه كئي بين وه بھى ان كى شان ميں وارد ہوں گے تو معاذ اللہ! معنی اس کے مطابق قول شیعوں کے بیرہوں گے کہ وہی اہل بیت مثل ستاروں کے ہیں جنہوں نے دین میں تغیر و تبدل نہیں کی ((و نقل کفر کفر نه باشد)) جومرتد نہیں ہوئے پس کس منہ سے اس حدیث کوشان میں اہل بیت کے کہیں گے اور کس طرح اہل بیت نبویؓ پرتہمت تغیروار تداد کی لگائیں گے۔غرض کہان الفاظ نے امامیہ کی تحریف کو ثابت

# المراكز أياتِ بينات اوّل المحاكز المحا

کر دیا اور ان کی تاویل کا دروازہ بند کر دیا۔ سبحان اللہ! کیا قدرت خدا کی ہے کہ جن الفاظ سے ہم پر الزام دینا جا ہتے تھے ان سے خود ہی ملزم ہو گئے اور جوعبارت ہمارے قائل کرنے کے لیے برط ھائی تھی اس سے خود قائل ہو گئے۔ شعر .....

عدو شود سبب خیر گر خدا خواہد خمیر مایہ دوکان شیشہ گرسنگست ''اگر خدا چاہے تو نثمن خیر کا سبب ہوسکتا ہے شیشہ بنانے والے کی دکان کا اصل سرمایہ بیخر ہوتا ہے۔''

جب علائے امامیہ نے دیکھا کہ یہ دعویٰ بھی فابت نہیں ہوتا اور اس حدیث میں اصحاب کے لفظ سے اہل بیت کے معنی نہیں بنتے تب مجبور ہوکر حدیث اَصْحَابِیْ کَالنَّجُوْم کَصحت سے انکار کیا اور اس کی عدم صحت کا دعویٰ کر کے اپنا پیچھا چھوڑ انا چاہا گر ہزار شکر اس پر ہے کہ الفاظ حدیث سے انکار نہیں کیا اور اس عبارت کو جوہم نے اوپر نقل کی ہے نہیں جھٹلایا بلکہ صرف تاویل وتح یف معنوی کو کام فر مایا ہے اور فقط شبہات واحتمالات سے اس کی صحت سے انکار کیا ہے، چنا نچے صاحب اِسْتَقْصَاءُ الْاَفْحَامُ نے جواب میں مُنتَهَی اللہ سے کلام کے کھوا ہے کہ اس روایت سے فابت ہوتا ہے کہ دو حدیثوں کی نسبت سائل نے سوال کیا ایک اَصْحَابِیْ کَالنَّجُوم کی نسبت دوسری حدیث دَعُو الِیْ اَصْحَابِیْ کی نسبت اور امام موسیٰ رضا علیہ السلام نے ہے نہ حدیث اوّل کی نسبت کما قال:

((از ملاحظه این حدیث شریف ظاهرست که آنچه مخاطب در ترجمهٔ آن گفته که امام رضا علیه السلام حکم بصحت ایس هر دو حدیث نمود غیر صحیست زیرا که هرگز تصریح به صحت هر دو حدیث درین روایت صراحة که مدلول کلام اوست مذکور نیست بلکه لفظ هذا صحیح مذکورست

ا يات بينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل

و جائز ست که آن متعلق بهر دو حدیث بنا شد بلکه محتمل ست که گوسائل در سوال از دو حدیث استفسار کرده بود مگر آنجناب در جواب یکے ازان که حدیث اخیر ست بیان فرموده.))

''اس مدیث کے ملاحظہ سے ظاہر ہے جو مخاطب نے اپنے ترجمہ میں لکھا ہے کہ امام موسی رضا نے ان دونوں احادیث کی صحت کا حکم دیا ہے، بیتر جمہ و مطلب غلط ہے کیونکہ مدلول کلام ان دونوں احادیث کی صحت نہیں ہوتی بلکہ آپ کا ھذا صحیح کہنا تحریر ہے اور عین ممکن ہے کہ بیلفظ دونوں احادیث کے لیے نہ ہو بلکہ عین ممکن ہے کہ اگر چہ سائل نے دونوں احادیث کے بابت سوال کیا، مگر آپ نے اخیر سے متعلق ھذا صحیح فرمایا۔''

اس جواب باصواب میں تین خطائیں ہیں (اول) خود مجیب اس جواب کو یقیناً بیان نہیں فرما تا اور جائز ست اور محتل ست بجائے واجب ست و یقین ست کے استعال کرتا ہے اور احتال اور شک سے اس حدیث کے جس کی صحت میں بقول امام پیچھشک تکذیب فرما تا ہے (دوسرے) بیا احتمال بھی فقط احتمال ہی ہے، اس لیے کہ جب سائل نے دو حدیثوں کی نسبت استفسار کیا اور امام نے ھندا صحیح کہہ کر جواب دیا تو یقیناً بیامر ثابت ہوا کہ حضرت امام نے سائل کے قول کی تصدیق کی اور اس کا قول دو حدیث کی نسبت تھا اس سے دونوں کی صحت تسلیم کرتے ھذان مونوں کی صحت تسلیم کرتے ھذان صحیحیحان فرماتے، بیرقابل کھا گرامام دونوں حدیثوں کی صحت تسلیم کرتے ھذان نسبت مدح صحابہ کے تو حرف اشارہ واحد کا مقصود واحد کی نسبت استعال کرنا خلاف محاورہ نہیں ہے (تیسرے) سائل نے دو حدیثوں کی نسبت استفسار کیا اور امام نے فقط ھند نا بہیں ہے (تیسرے) سائل نے دو حدیثوں کی نسبت استفسار کیا اور امام نے فقط ھندان صحیح فرمایا، اگر ہم تسلیم بھی کریں کہ بیہ جواب دوسری ہی حدیث کی نسبت ہے تو پہلی حدیث کی نسبت ہوتوں کی نسبت سوال

المات بينات اوّل المحروب المحر

کرے اور امام ایک ہی کی نسبت جواب دیں اور دوسری کی نسبت کا وَ نَسعَہْ (ہاں، نہیں) کچھ نہ فرمائیں اور اس کی صحت اور عدم صحت کی نسبت کچھ بھی زبان مبارک سے ارشاد نہ کریں اور ایک مجمل لفظ کہہ کر سائل کو حیرت میں ڈال دیں، شاید حضرات امامیہ یہ جواب دیں کہ ائمہ کی شان یہی ہے کہ بھی کسی کو بچے جواب نہ دیں اور تقبے کو کسی حالت میں نہ چھوڑیں اور ہمیشہ گول بات کے سوا زبان سے کچھ ارشاد نہ فرمائیں، خدا کے واسطے ذرا انصاف کرنا جاہیے کہ جس سائل نے امام سے سوال بہنسبت دو حدیثوں کے کیا جب اس کے جواب میں امام نے هذاصحیح فرمایا تو وہ کیاسمجھا ہوگا، دونوں صدیثوں کی نسبت یا ایک ہی صدیث کی نسبت؟ اگر وه ایک می حدیث کی نسبت سمجھتا تو ضرور وه دوسری حدیث کی نسبت مکرر استفسار کرتا اوراگر وہ دونوں حدیثوں کی نسبت سمجھا تو یا امام کے ان لفظوں کا مطلب یہی ہوگا یا معاذ الله! امام نے اس کو جان بوجھ کرمجمل لفظ کہہ کر دھوکے میں ڈالا ہوگا۔لیکن اگر ہم اس روایت میں امام کی تصدیق کو بہنسبت دوسری ہی حدیث کے سمجھیں تو بھی حضراتِ شیعہ کی جان نہیں بچتی ، اس لیے کہ قطع نظر اس روایت اور اس کتاب کے اور روایتوں سے بھی صحت مضمون حدیث "اَصْحَابِی كَالنُّجُوْمِ" كی ہوتی ہے۔ پس اگر علمائے امامیہ اس روایت میں اس حدیث کی تکذیب کریں تو اور احادیث کو کیا کریں گے اور کہاں تک ائمہ کرام کے قولوں کو حجظلائیں گے، چنانچہ اب ہم اس حدیث کی صحت دوسر ہے طریق سے ثابت کرتے ہیں۔ مُلّا حیدرآ ملی اثناعشری نے جامع الاستفسار میں لکھا ہے کہ پینمبر خدا طلنے عَلیم نے فرمایا: (( أَنَا كَالشَّمْسِ وَ عَلِيٌ كَالْقَمَرِ وَ أَصْحَابِيْ كَالنُّجُوْمِ بِأَيِّهِمْ اقْتَدَيْتُمْ إِهْتَدَيْتُمْ .))

'' میں مثل سورج کے ہوں اور علیٰ مثل جاند کے اور میرے صحابہ مثل ستاروں کے جن کی پر پیروی کرو گے مدایت یا وُ گے۔''

معلوم نہیں کہ اس حدیث کو دیکھ کر کیسا شعلہ ٔ جان سوز علمائے امامیہ کے سینے سے نکلے گا اور خبر نہیں بیشرارہ ان کے خرمن عقل وخر د کو کیسا جلائے گا۔ ہاں ، اس کی بھی تاویل کریں گے ((وَوَرَدَ فِي اِصْطِلَاحِ الْقَوْمِ تَسْمِيةَ الْوِلَايَةِ بِالشَّمْسِيَّةِ وَالْقَمَرِيَّةِ وَالْقَمَرِيَّةِ وَالْهَمَّرَادُ بِهِمَا وِلَايَةُ النَّبِيِّ وَوَلَايَةُ الْوَلِيِّ وَنِسْبَةُ الْعُلَمَاءِ الَيْهِمَا وَالْمَّوْرُ وَالشَّمْسِ اللَّي قَوْلِهِ فَكَذَٰلِكَ لَا يَكُونُ كَنِسْبَةِ النَّبُوقِ مِ اللَّي الْقَمَرِ وَالشَّمْسِ اللَّي قَوْلِهِ فَكَذَٰلِكَ لَا يَكُونُ لِي لَنْجُومِ اللَّي الْقَمَرِ وَالشَّمْسِ اللَّي قَوْلِهِ فَكَذَٰلِكَ لَا يَكُونُ لَا يَعُونُ لَا عُهُورٌ مَعَ وَجُودِ اللَّوْصِيَاءِ وَانْوَارِهِمْ مِنْ حَيْثُ الْمُورَةُ وَلَا ظُهُورٌ مَعَ وَجُودِ الْاَوْصِيَاءِ وَانْوَارِهِمْ مِنْ حَيْثُ الْمُورَةُ وَلَا غَهُورٌ مَعَ وَجُودِ اللَّوْصِيَاءِ وَانْوَارِهِمْ مِنْ حَيْثُ اللَّهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَالِهِ وَسَلَّمَ لِقَوْلِهِ انَا كَالشَّمْسِ وَ عَلِيٌّ كَالْقَمَرِ وَاصْحَابِيْ عَلَيْهِ وَالِهِ وَسَلَّمَ لِقَوْلِهِ اَنَا كَالشَّمْسِ وَ عَلِيٌّ كَالْقَمَرِ وَاصْحَابِيْ كَالنَّجُومِ بِايَّهِمْ اِقْتَدَيْتُمْ اِهْتَدَيْتُمْ . ))

''قوم کی اصطلاح میں ولایت کو چاند اور سورج کہا گیا ہے اور ان سے مراد نبی اور علیٰ کی ولایت ہے اور ان (نبی اور علیٰ) کی طرف علماء کی نسبت ایسی ہے جیسے کہ ستاروں کی نسبت چاند اور سورج کی طرف سسال اور کی فرود کے ساتھ نہیں ہو اور ظہور ولایت کے اعتبار سے اوصیاء اور ان کے انوار کے وجود کے ساتھ نہیں ہو سکتا اور ان باتوں کی تائید حضور طلط علیہ کے فرمان سے ہوتی ہے کہ میں مثل سورج کے ہوں اور علی جاند کی طرح اور میرے صحابہ مانند ستاروں کے ہیں، ان

اً يات بينات اوّل المحرك المحر

میں سے جن کی اقتدا کرو گے مدایت پاؤ گے۔''

پس ظاہر ہے کہ ائمہ کرام اوصیاء میں داخل ہیں نہ علماء میں اور تمثیل نجوم کی علماء پر صادق ہے نہ اوصیاء پر تواس علامہ کی تقریر سے ظاہر ہوا کہ حدیث اَصْحَابِیْ کَا لَنَّجُوْم میں اصحاب سے مراد اہل بیت نہیں ہیں بلکہ علماء ہیں اور اس سے ہمارے دونوں مطلب ثابت ہو گئے کہ یہ حدیث صحیح ہے اور مراد لفظ اصحاب سے اہل بیت نہیں ہیں، اگر اس روایت پر سیری نہ ہواور حضرات امامیہ کو اینے اور بزرگوں کی تصدیق سننے کی خواہش ہوتو اور بھی سنیں اور تیسرے طریق سے اس حدیث کے مضمون کی صحت پر سندلیں۔ شخ صدوق نے معانی الاخبار میں لکھا ہے:

- سے اس حدیث کے مضمون کی صحت پر سندلیں۔ شخ صدوق نے معانی الاخبار میں لکھا ہے:

- سے اس حدیث کے مضمون کی صحت بر سندلیں۔ شخ صدوق نے معانی الاخبار میں لکھا ہے:

- سے اس حدیث کے مضمون کی صحصہ دبن الحسن احمد الولید رحمہ اللہ قال

 اس حدیث کے مذکور ہونے سے کتب امامیہ میں جوصدمہ حضراتِ امامیہ کو ہے اس کا بیان نہیں ہوسکتا، چنانچہ جو تحریریں باہم منشی سبحان علی خان صاحب اوران کے دینی بھائی نورالدین کے ہوئی ہیں وہ اس پرشامد ہیں۔ہم انتخاب اس كارساله "المكاتيب في روية الثعاليب و الغرابيب" مطبوعه ١٢١ه سيفل كرتے بين وهوهذه: انتخاب خطسجان علی خان بنام مولوی نورالدین منقول از صفحه ۱۰ ارساله السکاتیب چنانچه الیی بے پایا از بودن سند حديث اصحابي كالنجوم در طرق شيعه از تحرير خدام دريافته برداشته ام برائع خدا ازو ورقمي گردد که چگونه و چسال سند پیدا کرده هر گاه سند چنین احادیث در طرق شیعه یافته شود باز سر را بكدام سنك توان زد ..... جواب ازمو لوى نو رالدين منقول از صحفه ١٤١ ايضا حيرتي وتشويش سامي از بهمر سانیدن سند حدیث نجوم که ناصب را اتفاق افتاده بجائے حود است ملاذا فقیر در بعضے از مجلدات بحار دیده بودم که بعض از ائمه طاهرین در جواب بعض از مسترشدین نوشته اند که حقیقت اینست که ایس حدیث از جد ما ماثورست و تحریف لفظی دران راه نیافته آرے نواصب بتحریف معنوی مبادرت کرده اند که این حدیث رابر اهل ردت فرود آوردند و درتیه ضلالت حیران و سر گردان ماندند و نه دریا فتند که حضرت خاتم المرسلین کسانے رانجوم هدایت فرموده اندو اقتداء شال را موجب اهتداء قرار داده اند که حال شال درزمان سعادت تو امان آنجناب و بعداز وفات شریف برنهج واحد بود نه كسانيكه مصداق ﴿ آمنوا ثم كفروا ثم ازدادوا كفراً ﴾ گرديدند الي قوله وبنده راحیرتے که در خصوص ایں امرست نه ازان حهت که امر باقتداء فلان و فلان لازم می آید بلکه حیرت آزال ست که بعد از احاله امت بدو چیز عظیم القدر یعنی قرآن وعترت ارشاد این معنی که اصحاب من مثل ابوذر و سلمان و حذيفة و مقداد و ابن مسعود نجوم هدايت اندبهر كه اقتدا كنيدراه دين و نجات حواهيديافت و مهتدي حواهيد شدچه محمل داشته باشد و مزيد حيرت آنكه ك ك

# المن آياتِ بينات داوّل المحاول المحاول

((حدثنا محمد بن الحسن الصفار عن الحسن بن موسى الخشّاب عن غياث بن كلوب عن اسحاق بن عمار عن جعفر بن محمد عن آباءِ م عليهم السلام قال قال رسول

ك ك بعض از علماء مي گويندكه مراد اهل بيت اندرين معنى به بعض از اخبار و آثار كه خلاف آل را شیخ ابن بابو یه غالبا درهدایه نقل کرده تشبث دارند د رین صورت قطع نظر ازین تخالف حدیث اوّل هم معارض ميشود والابايد كه ايل بزرگال قائل شوند باينكه معاذ الله حال اهل بيت هم مانند اصحاب بود که جمعے براہِ احداث وردت رفتند وبعضے بر حال خویش راسخ ماند ندولم یقل به احد اليي قوله لهذا حيرت بنده دريل باب نسبت به حيرت جناب مضاعف خواهد بود، سخت حير تهادارم که کفهائے دست راباهم میسائیم ارتعاد قلب و جگر خدام برجائے خودست بمقتضائے بشریت نمیتواں گفت عين درد ديني ست" ۱۲ (ليني خلاصه بيركه اصحابي كالنجوم والي حديث كي سندي كتب شيعه مين طریق شیعہ سے بہت ہیں جب اس طرح کی حدیث کی سندطریق امامیہ میں پائی جائے تو آخر کس پھر سے سرٹکرا کر پھوڑا جائے؟'' مولوی نور الدین کا جواب۔ حدیث نجوم کی سند کا ناصبی کے ہاتھ لگ جانا بجائے خود بڑی جیرت اور سخت تشویش کا باعث ہے، میں نے ''بحار'' کی کسی جلد میں دیکھا ہے کہ بعض ائمہ طاہرین نے اپنے بعض مریدین کے جواب میں تحریر کیا ہے کہ در حقیقت بیرحدیث ہمارے دادا سے منقول ہے اور اس میں کوئی تحریف لفظی تو نہیں ہوئی ۔ ہاں نواصب نے تحریف معنوی، البتہ کر ڈالی ہے کہ اس حدیث کو مرتدین پرمنطبق کرتے ہیں اور گمراہی کی وادی ہیں۔ جیران وسرگرداں ہیں، انہیں نہیں معلوم کہ خاتم المرسلین <u>طشاعت</u>ا نے جن لوگوں کو نجوم مدایت (مدایت کے ستارے) فرمایا ہے اور ان کی پیروی کو ہدایت کا سبب قرار دیا ہے وہ لوگ ہیں جن کا حال حضور طلطے میڈ کے زمانے میں اور آ پ کی وفات شریف کے بعد کیساں رہانہ کہ وہ لوگ جومرتد ہو گئے اور ایمان لانے کے بعد کفر اختیار کرلیاالی قوله، بندہ کو حیرت اس امر میں نہیں ہے کہ (اس حدیث سے ) فلاں فلاں کی پیروی لازم آتی ہے بلکہ حیرت کا سبب یہ ہے کہ امت کی حالت بدل جانے کے بعد دوعظیم القدر چیزوں، لینی قرآن اور عترت کو''اس معنی کے لحاظ سے کہ میرے اصحاب جیسے ابوذر، سلمان، حذیفہ، مقداد اور ابن مسعود ٹٹی کشیم ہدایت کے ستارے ہیں جن کی اقتدا کرو گے دین اور نجات کا راستہ یا جاؤ گے اور ہدایت یافتہ بن جاؤ گے'' کس پرمحمول کریں گے نیز مزید حیرت یہ ہے کہ بعض علماء کہتے ہیں کہاس سے مراداہل بیت ہیں اور اس معنی میں بعض احادیث وآثار کو دلیل بناتے ہیں جن کے برعکس شخ ابن بابویہ نے غالبًا ہدایہ میں نقل کیا ہے اس صورت میں قطع نظر اس مخالفت مذکورہ کے حدیث اوّل سے بھی تعارض لازم آتا ہے ورندان بزرگوں کو قائل ہونا پڑے گا کہ معاذ اللہ! اہل بیت بھی اصحاب کی طرح ہیں کہ ایک جماعت مرتد ہوگئی اور بعض اپنے ایمان پر ثابت قدم رہے اور اس کا کوئی قائل نہیں الی قوله لہذا بندہ کی حیرت اس امر میں آنجناب کی بہنست کچھزیادہ ہی ہے، سخت حیرت میں ہاتھ مل رہا ہوں، خدام کے قلب وجگر کی بے چینی اپنی جگہ ہے وہ بیان سے باہر ہے بہر حال بیددینی درد ہے۔١٢

الله عِنَّ ما وجد ثم فى كتاب الله عزّ وجلّ فالعمل لكم به لاعذر لكم فى تركه مالم يكن فى كتاب الله عز وجل و كانت فيه السُّنَّةُ مِنِّى فلاعذر لكم فى ترك سنتى وما لم يكن سنة منى فما قال اصحابى فقولوابه انما مثل اصحابى فيكم كمثل النجوم بايها اخذاهتدى باى اقاويل اصحابى اخذتم اهتديتم و اختلاف اصحابى لكم رحمة.))

''سسیعنی امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا پیغمبر خداطی آئے آبا کہ جو پاؤ
تم خداکی کتاب میں اس پر عمل کرو، کوئی عذرتم کواس کے ترک پرنہیں ہوسکتا اور
جو پچھ کتاب خدامیں نہ پاؤ اس میں میری سنت پر عمل کرو، کوئی عذرتم کو میری
سنت کے ترک پرنہیں ہوسکتا اور جس میں میری سنت نہ ملے اس میں عمل کرواس
پر کہ جو پچھ میرے اصحاب نے کہا ہو کیونکہ میرے اصحاب تمہارے نیچ میں ایسے
ہیں جیسے کہ ستارے۔ جس طرح پر جس کسی ستارے کوکوئی لے لے داہ پر پہنچ جائے
گا، اسی طرح پر میرے اصحاب عیں کہ جس کسی قول کو میرے اصحاب کے تم لے لو

اس حدیث کی صحت میں کسی کو کلام نہیں اس لیے کہ علامہ طبرسی نے احتجاج ک میں اور ملا باقر مجلسی نے ''بحار الانوار'' میں اس کی تصدیق کی ہے، پس یہ حدیث معناً مطابق حدیث سابق کے ہے بلکہ اَخْتِلافُ اَصْدَ اِنِی لَکُمْ رَحْمَةٌ کا فقرہ اور زیادہ ہے پس انکار حدیث سابق سے جو''عیونِ اخبار'' میں فہ کور ہے تکذیب امام موسیٰ رضا کی ثابت ہوتی ہے، لیکن اگر ہم اس حدیث کو جو عیون اخبار میں فہ کور ہے کان لَمْ یکُنْ سمجھیں اور اسی حدیث کو جو عیون اخبار میں فہ کور ہے کان لَمْ یکُنْ سمجھیں اور اسی حدیث کو جو معانی الاخبار' سے ہم نے قال کی شیحے جانیں تب بھی مطلب ہمارا فوت نہیں ہوتا، اس لیے جو''معانی الاخبار' سے ہم نے قال کی شیحے جانیں تب بھی مطلب ہمارا فوت نہیں ہوتا، اس لیے کہ جو الفاظ اس حدیث کے ہیں وہ بھی موید ہمار نے قول کے ہیں، باقی رہی تاویل و تحریف کہ جو الفاظ اس حدیث کے ہیں وہ بھی موید ہمار نے قول کے ہیں، باقی رہی تاویل و تحریف

**<sup>1</sup>** احتجاج طبرسی جلد ۲: صفحه ۲۵ مطبوعه ایران ۲۲۴ اء به

# المرات ال

علمائے امامیہ کی اس کی نسبت بھی ہم بحث کرتے ہیں اور جو کچھ تاویلات انہوں نے کیے ہیں اس کوظا ہر کرتے ہیں۔

واضح ہوکہ شخ صدوق نے اس حدیث کو جس طرح اوپر ہم نے نقل کیا لکھ کریہ الفاظ اور برخصا دیے ہیں ((فَ قِیْ لَ یَا رَسُوْلَ اللّٰهِ مَنْ اَصْحَابُكَ قَالَ اَهْلُ بَیْتِیْ)) کہ جب بیغیر خداط اللہ ہوئے ایک احتال کے اسحاب میرے مثل ستاروں کے ہیں اور ان کا اختلاف رحمت ہے جب بوچھنے والے نے بوچھا کہ یا حضرت آپ کے اصحاب کون ہیں؟ حضرت کے جواب دیا جواب دیا ہے دیا میرے اہل بیت، انہیں الفاظ پر صاحب استقصاء نے اپنے جواب کو جو حدیث سابق کی نسبت ہے استدلال کیا ہے اور حدیث سابق کا ان لفظوں سے جواب دیا ہے:

((پس اگر در حدیث عیون جواب آنحضرت متعلق بهردو حدیث باشدو معنایش آن ماشد که ازین حدیث نجوم هم مراد اصحاب اند مخالفت و مناقضت باحدیث معانی الاخبار و امثال آن لازم می آید لهذا بالبدا هت قطعاً ثابت شد که جواب امام رضا علیه السلام متعلق بهر دو حدیث نیست بلکه آنحضرت فقط حال حدیث (دَعُوُالِیُ اَصُحَابِیُ) بیان فرموده و تفسیر آن با صحابیکه متغیر و متبدل نه شدند نموده زنگ شبها از خواطر اهل ایمان زدوده.))

"ال كمعنى بيهول كے كه حديث عيون ميں نجوم سے بھى صحابة مراد ہوں اور بيه اس كے معنى بيه ہوں كے كه حديث عيون ميں نجوم سے بھى صحابة مراد ہوں اور بيه حديث معانى الاخبار كے مخالف و متضاد ہے، اس ليے اتنا ثابت ہوا كه امام موسى مضاكا جواب دونوں احادیث سے متعلق نہيں ہے بلكہ آپ نے حدیث "دَعُوْا لِیْ اَصْحَابِیْ" كا حال بیان فر مایا اور اس سے وہ اصحاب مراد لیے جن میں كوئى تبديلى نہيں آئى۔ بيہ بیان كر كے آپ نے مومنوں كے دل سے شبہات كے

آیات بینات داوّل کی کارگری کارگری

زنگ دورفر ما دیے۔''

کیکن اس جواب میں بھی چندنقص ہیں (اول) ہم اس عبارت زا کد کو پیچے نہیں سمجھتے اور اس کوتح بیف شیخ صدوق کی جانتے ہیں کہ حضرت نے اپنے مذہب کے موافق بیرالفاظ بڑھا دیے ہیں اور بیصرف ہم اپنی بدطنی سے نہیں کہتے اور ہم شیخ صدوق پرتہمت نہیں لگاتے بلکہ خود انہیں کے علاءان کی نسبت ایسا خیال کرتے ہیں اور ان کوتحریف کےفن میں استاد جانتے ہیں۔اگرکسی کوشک ہووے تو وہ ملا با قرمجلسی کی بحار الانوار کو دیکھے کہ ملائے موصوف نے شیخ صدوق کی نسبت کیا فرمایا ہے، ایک حدیث میں جوابی بصیر سے الفاظ شیاء ماشاء کے معنی میں منقول ہے، صدوق صاحب نے تحریف کی اور الفاظ حدیث کو کم زیادہ کر دیا اور جن لفظوں سے کافی میں منقول تضفل نہ کیا۔اس برمُلاّ باقر مجلس نے بیرالفاظ شان میں حضرت کے لکھے مِن: ( ﴿ هَٰذَا الْخَبَرُ مَا نُحُوْذٌ مِنَ الْكَافِيْ وَفِيْهِ تَغْيِيرَاتُ عَجِيْبَةٌ تُوْرِثُ سُوْءَ الظَّنِّ بِالصَّدُوْقِ وَإِنَّمَا فَعَلَ ذَالِكَ لِيُوَافِقَ مَذْهَبَ اَهْلِ الْعَدْلِ وَفِي الْكَافِي ه کَذَا .... انخ) کہ بی خبر کافی سے لی گئی ہے اور اس میں عجیب تغیر و تبدل کیا گیا ہے جس سے صدوق کی نسبت بنظنی ہوتی ہے اور معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے اس حدیث میں تغیر و تبدل اس لیے کیا ہے کہ اہل عدل کے مذہب کے موافق ہو جائے اور الفاظ حدیث کافی کے اس طرح یر ہیں فقط۔ اس کولکھ کر ملامجلسی نے الفاظ حدیث کافی کے نقل کیے ہیں، پس با قرار 🕈 ملامجلسی کے ثابت ہوا کہ حضرت شیخ صدوق ذرا ذرا بات پر الفاظ حدیث کے بدل

<sup>•</sup> ملا محد باقر ابن ملا محرتی ابن مقصود علی مجلسی بعہد شاہ عباس اوّل ۲۲۰ اص میں مجلسی اصفہان کی جانب منسوب ایک قرید میں پیدا ہوئے اور بعضوں نے کہا ہے کہ ان کے دادا مقصود اعلیٰ ایک بلند مرتبہ شاعر شے اور اپناتخاص مجلسی کرتے سے اس سبب سے 'دمجلسی'' مشہور ہو گئے۔ شاہ سلیمان صفوی اور سلطان حسین صفوی کے ہم عصر شے اور ان دونوں بادشا ہوں کے حکم سے دارالسلطنت اصفہان کی شخ الاسلامی اور دینی امور کی سر براہی حاصل کی تھی۔ انہوں نے عربی فارسی میں متعدد کتا ہیں تصنیف کی ۔ انہوں نے عربی فارسی میں متعدد کتا ہیں تصنیف کیں ۔ علمائے شیعہ کا کہنا ہے کہ علامہ حلی کے بعد ایسا کثیر التالیف والتصنیف کوئی دوسرا نہیں گزراء ان کی تالیف وتصانیف سے ساٹھ کتا ہیں مشہور ہیں جن میں سب سے قابل ذکر ' بحارالانواز' نامی انسائیکلو پیڈیا ہے جے ملا باقر مجلسی نے ۲۵ جلدوں میں عربی زبان میں تالیف کیا ہے۔ اصول کافی کی شرح ہے ہے

المات بينات اوّل المحروبية المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل

دیے تھاور واسطے موافق کرنے ساتھ اپنے ندہب کے اماموں کی احادیث میں تغیر و تبدل کر
دیا کرتے تھے۔ پس اگراس حدیث میں جس سے حابہ کی فضیلت ثابت ہوتی ہے اور جس کی
صحت سے کل مذہب ہی باطل ہوا جاتا ہے کچھ الفاظ زائد کر دیے ہوں تو کیا عجب ہے بلکہ
یقین کرنا چاہیے کہ ضرور انہوں نے اخیر فقرہ بڑھا دیا ہے اور کیوں نہ بڑھائے اس لیے کہ اگر
حدیث کو انہیں لفظوں پرختم کر دیتے اور اصحاب کا بیغیبر منظے آئیا کی زبان سے مثل ستاروں
کے ہونا اور ان کی افتدا کرنا تسلیم کر لیتے تو پھر اپنے مذہب کو کس طرح بچاتے ، اس لیے ہم
حدیث میں الفاظ زائد کرنے کی نسبت وہی الفاظ کہتے ہیں کہ (انّہ مَا فَعَلَ ذَالِكَ لِیُوافِقَ مَدوق کی تبین اور حضرت شخ صدوق کے حق میں اس
حدیث میں الفاظ زائد کرنے کی نسبت وہی الفاظ کہتے ہیں کہ (انّہ مَا فَعَلَ ذَالِكَ لِیُوافِقَ مَدوق کی تجریف وَدور باوجودا قرار ملائجلسی کے
صدوق کی تحریف وتغیر پریفین نہ آئے تو ہم چند دلیاوں سے ثابت کرتے ہیں کہ الفاظ فقویْل یَارَسُولَ اللّٰهِ مَنْ اَصْحَابُكَ فَقَالَ اَهْلُ بَیْتَیْ) بڑھائے ہوئے ہیں کہ الفاظ فقویْل یَارَسُولَ اللّٰہ مَنْ اَصْحَابُكَ فَقَالَ اَهْلُ بَیْتَیْ) بڑھائے ہوئے ہیں:

ىمىلى دىيل: پ<sub>ا</sub>كى دىيل:

مولوی علی بخش خان صاحب بہادرا پنے ایک رسالہ میں فرماتے ہیں کہ اَصْحَابِیْ کا لفظ معما تھا یا چیستاں اور پہلی تھی کہ جس کے پوچھنے کی ضرورت ہوتی اور سننے والا نہ سمجھتا اور بالفاظ مَنْ اَصْحَابُكَ استفسار کرتا، پس بیسوال خوداس امر پر دلالت کرتا ہے کہ اپنی طرف سے بڑھایا ہے۔

⇒⇒ ''مراۃ العقول' اور فارسی میں' حیات القلوب' '' جلاء العیون' و'' حق الیقین' وغیرہ بہت مشہور کتابیں
 بیں۔ دوسرے شیعہ علماء کی کتابوں کے مقابلے میں علامہ مجلسی کی کتابوں کو شیعہ حضرات میں زیادہ مقبولیت حاصل ہے۔ اس کا اندازہ اس بات سے بھی ہوتا ہے کہ ایرانی انقلاب کے سربراہ آیت اللدروح اللہ نمینی نے بھی شیعوں کو علامہ مجلسی کی فارس تالیفات پڑھے کا مشورہ دیا ہے۔ ان کی کتابوں میں خلفاء راشدین ٹرنہایت گندے انداز میں طعن و تنقید کی گئی ہے اور اس معاملے میں متاخرین شیعہ علماء میں ان جیسافخش گوکوئی نہیں بنا برمشہور قول ااااھ میں وفات ہوئی۔ (شخ محمد فراست)

# المنظر آیاتِ بینات۔اوّل کی کو کا کی کا دوسری دلیل:

اس حدیث سے اختلاف اصحاب کا ثابت ہوتا ہے اور موافق اصول شیعوں کے اہل بیت باہم مختلف نہیں ہوتے، پس کیوں کر اصحاب سے اہل بیت مراد لینا جائز ہوگا اور (اختاً لاف اَصْحَابِیْ لَکُمْ رَحْمَةً ) کے فقرے کے کیامعنی ہوں گے۔ چنانچہ خوداس حدیث میں بعد ان الفاظ کے جوہم نے نقل کیے شیخ صدوق صاحب بیفر ماتے ہیں: ((قَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عَـلَىْ مُوِّلِّفُ هٰذَا الْكِتَابِ أَنَّ اَهَلَ الْبَيْتِ عَلَيْهِمِ السَّلامِ لَا يَخْتَلِفُونَ وَلْكِنْ يَّ فْتُوْنَ الشِّيْعَةَ بِمَرِّ الْحَقِّ وَإِنَّمَا افْتُواهُمْ بِالتَّقَيَّةِ فَمَا يَخْتَلِفُ مِنْ قَوْلِهِمْ فَهُ وَالتَّقَيَّةُ وَالتَّقيَّةُ رَحْمَةٌ لِلشِّيْعَةِ) كمولف اس كتاب كا كهتا ہے كم الل بيت عليهم السلام تو کچھ اختلاف نہیں کرتے بلکہ اپنے شیعوں کو صحیح فتویٰ دیتے ہیں، البتہ بھی کبھی کوئی فتوی تقیے سے بھی کر دیتے ہیں، پس اختلاف سے مراد تقیہ ہے اور تقیہ شیعوں کے حق میں رحمت ہے۔ اگر چہصدوق اور ان کے پیرواس جواب پر ناز کریں مگر کوئی اہل عقل اس جواب کو پسند نہ کرے گا،اس لیے کہ تقیہ کے معنی ہیں سچ بات کو بہسب خوف کے چھیانا اور جھوٹ کو ظاہر کرنا، پس سوائے حضرات امامیہ کے دوسرا کون ہے کہ جھوٹ بولنے کو رحمت سمجھے گا اور (اِخْتَلافُ أَصْحَابِيْ لَكُمْ رَحْمَةٌ) كى حديث كوتقير يمجمول كرے كاليكن اگر ہم اختلاف کو تقیے بر منحصر مجھیں تو گویا حدیث کے معنی بیہ ہوئے کہ میرے اہل بیت کے جس قول یر کوئی عمل کرے گا وہ ہدایت یائے گا اگر چہ وہ قول باہم مختلف ہوں اور ایک دوسرے سے مخالف ہوں اس لیے کہ اختلاف میرے اہل بیت کا رحمت ہے فقط۔ اور پیرظاہر ہے کہ ہزار ہا احادیث اوراقوال اماموں کے ایسے ہیں کہ جن کواہل سنت ماننے ہیں اور حضرات امامیہان کو تقیے برمحمول کرتے ہیں لیکن جب تقیہ رحمت میں شار کیا گیا تو سنیوں کا ان اقوال پرعمل کرنا جو اماموں نے براہ تقیہ کے فرمائے عین مدایت تھہرا ورنہ اگر تقیے کے قولوں برعمل کرنے والے خطا پر ہوں اور گمراہ گھہرائے جائیں تو پھر معنی ان الفاظ کے کہ ((بیائی اَقَالِ اِیْسَلَ أَصْحَابِيْ أَخَذْتُمْ إِهْتَدَيْتُمْ وَ إِخْتَلافُ أَصْحَابِيْ لَكُمْ رَحْمَةٌ)) كَايَامِعْنى

ہوں گے اور کوئی پیرنہ خیال کرے کہ ائمہ کرام نے جواقوال اور احکام براہ تقیہ کے فرمائے ہیں وہ مجمل اور مشترک المعنی نہیں ہیں بلکہ نہایت صاف اور صریح ہیں اور یہ بھی کوئی نہ سمجھے کہ انہوں نے اس وقت کہنے ان اقوال اور دینے ان احکام کے اس کا خیال نہیں کیا کہ یو چھنے والا اور سننے والا گمراہ ہوگا بلکہ جان بوجھ کر اور سوچ سمجھ کر ان 🕈 اقوال کو فر مایا ہے کہ پوچھنے والا اور سننے والا اس پریفین کرے اور کسی طرح اس کو اس قول کی صدافت میں شبہ نہ رہے جبیبا علمائے امامیہ نے اس کوخود بیان کیا ہے، چنانچہ میر باقر داماد نبراس ایفیاء میں فرماتے ہیں کہ جوفنوے ائمہ کرام نے موافق قاعدہ تقیہ کے دیے ہیں ان میں سے بعض ایسے ہیں کہ ان سے غرض تعلیم ہے تا کہ اس کا جواز بیان کیا جائے کہ وفت ضرورت کے اس برعمل کیا جائے اور بامیداس کے کہ مونین کوحق بات بتلا ہی دی گئی ہے، اور ان میں سے بعض فتوے ایسے ہیں کہ جوایسے پوچھنے والے نے پوچھے کہ اپنے باطل مذہب پر فریفتہ تھا اور اپنے دین سج پر اعلیٰ درجہ کا غلور کھتا تھا تو ایسے شخص کو ائمہ کرام نے اسی کے دین و مذہب کے موافق فتوے دے دیے، اس لیے کہ نہ اس کی ہدایت یانے کی امیر تھی نہ راہِ راست برآنے کا یقین تھا۔ پس جب اماموں نے دیدہ ودانستہ یو چھنے والے کوفتوی اس کے دین و مذہب کے موافق بتلا دیا تو گووہ فتوی مخالف اور روایتوں کے ہولیکن بہنسبت (اِخْتَالافْ اَصْحَابِیْ لَکُمْ رَحْمَةٌ) ك يوجين والے كون ميں رحمت موكيا اور بمقتضائے (باًيّ أَفَاوِيْلَ أَصْحَابِيْ أَخَذْتُمْ اِهْتَدَيْتُمْ) کے اس برعمل کرنے والا مدایت پانے والوں میں محسوب ہوگا۔ تىسرى دىيل:

صاحب استقصاء نے حدیث ''عیونِ اخبار'' کی تکذیب پر بیددلیل بیان کی ہے کہ اگر وہ حدیث ججے ہوتو مخالفت دوسری حدیث سے جو''معانی الاخبار'' میں مذکور ہے لازم آتی ہے، بید دلیل بالکل پوچ ہے، اس لیے کہ اگر عبارت زائد پر جوشنخ صدوق نے بڑھا دی ہے لحاظ نہ کیا جائے تو دونوں حدیثوں کا مضمون موافق ہوتا ہے نہ مخالف، اس لیے کہ' عیونِ اخبار''

**<sup>4</sup>** اصل عبارت اس کتاب کی بحث تقیه میں منقول ہو گی ۱۲۔

كى حديث ك الفاظ بين ((اَصْحَابِى كَالنُّجُوْمِ بِاَيِّهِمْ اَقْتَدَيْتُمْ إِهْتَدَيْتُمْ) اور معانى الاخبارى مديث كالفاظ يهم ((إنَّ مَثَلَ اَصْحَابِيْ فِيْكُمْ كَمَثَلِ النَّجُوْمِ باً يَّهَا أُخِذَ أُهْتُدِي) پس ہم نہیں جانتے کہ دونوں حدیثیں باعتبار معنی کے کیوں کر مخالف بِين باقى رہى بحث عبارت زائد ((فَقِيْلَ يَارَسُوْ لُ اللَّهِ مَنْ أَصْحَابُكَ)) كى اس كوہم تحریف شیخ صدوق کی سمجھتے ہیں اور اس کے دلائل ہم ابھی بیان کر چکے ہیں پس اگر ہم تشکیم كرين كه جوحديث ((اَصْحَابِیْ كَالنَّجُوْمِ )) كوامام موسیٰ رضانے موضوع اور غير سيح فرمایا تو جب اس کی صحت امام باقر علیہ السلام کے بیان سے ہوتی ہے تو ایک امام کے قول سے دوسرے امام کی تکذیب لازم آتی ہے۔ ہاں، اگر''معانی اخبار'' کی حدیث سے بی ثابت ہوتا كه حديث ((اَصْحَابِيْ كَالنَّجُوْمِ )) معنًا موضوع اور غلط ہے تو ہم صاحب استقصاء كے جواب کو ان کے اصول کے مطابق تشلیم کر لیتے لیکن جب اس سے بھی اس کی صحت ثابت ہوتی ہے تو ہم نہایت تعجب کرتے ہیں کہ مؤلف موصوف نے حدیث ''معانی الاخبار'' کے بیان کرنے میں سوائے اس کے کہ حدیث (اَصْحَابِیْ کَالنَّجُوْمِ) کی صحت کوایک دوسرے امام کے قول سے ثابت کر دیا کیا فائدہ اپنے واسطے تصور کیا تھا۔

علاوہ بریں غور کرنے کی بات ہے کہ اگر پوچھنے والا بیسوال نہ کرتا کہ اصحاب سے مراد کون لوگ ہیں تو بیسی کومعلوم نہ ہوتا کہ اصحاب سے مراد اہل ہیت ہیں، پس کیوں کر قیاس میں آئے کہ اگر پیغیر خدا طلطے آئے ہے میں اہل ہیت کے فرماتے تو وہ ایبا لفظ استعمال کرتے جس کا اطلاق عرفاً اہل ہیت پر نہیں ہوتا اور کیوں کرعقل قبول کرے کہ اصحاب کے لفظ کو سائل نہ سمجھا ہوگا اور اس نے اس کے معنی حضرت طلطے آئے سے بوچھے ہوں گے، اس لیے کہ ہم اکثر احادیث میں ویکھتے ہیں کہ لفظ اصحاب کا آیا ہے اور پھر کسی ایک میں بھی ایبا سوال نہیں دیکھتے مثلا حدیث (دَعُوْ الی اَصْحَابِی) کود کھنا جا ہیے کہ خودصا حب استقصاء اس کو سیح جنلاتے ہیں اور امام موسی رضا کی تصدیق کواسی پرختم کرتے ہیں تو اس کے بعد بیعبارت نہیں ہے 🗨 (فَقِیْلَ اور امام موسی رضا کی تصدیق کواسی پرختم کرتے ہیں تو اس کے بعد بیعبارت نہیں ہے 🗨 (فَقِیْلَ

**<sup>1</sup>** توبوچھا گیا کہ آپ کے اصحاب کون ہیں۔۱۲

مَنْ أَصْحَابُكَ ) تو كيول كرمهم جانين كربهم عني كيمي سي شخص نے اصحاب كے لفظ كو پيغمبر طلط عَلَيْهِم سے سن کراس کے معنی نہ یو چھے اور اس حدیث میں لفظ اصحاب ایسامغلق اور معما ہو گیا کہ بغیر یو چھنے معنی کے سننے والا اس کے معنی نہ سمجھا اور بدون اس کی شرح دریافت کرنے کے سامع سے نہ رہا گیا۔ وهذه • (مَا يَضْحَكُ عَلَيْهِ الصِّبْيَانُ).

چوهی دلیل:

اگر ہم اس عبارت زاید کو جو''معانی الاخبار' کی حدیث میں ہے موافق قول صدوق كے تسليم بھى كريں اور ''عيون الاخبار'' كى حديث كو''معانى الاخبار'' كى حديث سے مخالف ہونا بھی قبول کریں تب بھی صرف اس وجہ سے کہ دونوں میں مخالفت ہے یہ کیا ضرور ہے کہ ''عيون الاخبار'' كي حديث كو غلط *تلهرا كي*ن اور كيوں اس حديث كو سيح كه كر''معاني الاخبار'' کی حدیث کو غلط نہ تھہرائیں بلکہ غلط تھہرانے کی ضرورت ہی نہیں ہے فقط اخیر کا جمایا ہوا فقرہ دور کر کے دونوں حدیثوں کا اختلاف دور کر دیں۔علاوہ بریں ہم کوصاحب استقصاء کے اس امریرنہایت تعجب آتا ہے کہ وہ اختلاف کے سبب سے ایک حدیث کو غلط تھہراتے ہیں ، اس لیے کہ حضرت کے محدثین اور علماء نے ایسی احادیث اور اقوال نہیں بیان کیے کہ جن کے اختلاف پرتعجب ہو، ائمہ کرام اسی کا افسوس کرتے رہے، مجتہدین متاخرین اسی غم میں مرگئے اور احادیث کا اختلاف دور نه کر سکے، پس جب اختلاف درجه غایت پر پہنچ گیا ہواور باوجود مساعی جمیلہ متقدمین کے اس کا رفع ہونا محالات میں سے گھہر گیا ہوتو ایک دو حدیث کے اختلاف پر کیوں اس قدر افسوس ہے۔ تعجب ہے صاحب استقصاء کی ذات سے کہ حضرت نے اپنے امام اعظم طوسی کا قول ملاحظہ نہیں فرمایا کہ جس میں اقرار ہے کہ فقط کتاب تہذیب میں یانچ ہزار سے زیادہ حدیثیں ہیں جو باہم متعارض اور متناقض ہیں اور جن کا تعارض ہزار تاویل اور تحریف معنوی سے چھیانا حیا ہا اور نہ حجیب سکا، چنانجہ ان کے امام اعظم کی تقریر جو صاحب فوائد مدینہ

**<sup>1</sup>** بدالیں بات ہے جس پر بیچ بھی ہنسیں ۔۱۲

(( وَقَدْ ذَكُرْتُ مَا وَرَدَ عَنْهُمْ عَلَيْهِمُ السَّلامُ مِنَ الْاَ حَادِيْثِ الْمُخْرُوْفِ ..... الْمُخْتَلِفَةِ الَّتِیْ یَخْتَصُّ الْفِقْهَ فِیْ كِتَابِ الْمَعْرُوْفِ ..... بِالْإِسْتِبْصَارِ وَ فِیْ كِتَابِ تَهْذِیْبِ الْاَحْكَامِ مَایَزِیْدُ عَلیٰ خَمْسَةِ الْاِسْتِبْصَارِ وَ فِیْ كِتَابِ تَهْذِیْبِ الْاَحْكَامِ مَایَزِیْدُ عَلیٰ خَمْسَةِ الْاَسْتِبْصَارِ وَ فِیْ كِتَابِ تَهْذِیْبِ الْاَحْكَامِ مَایَزِیْدُ عَلیٰ خَمْسَةِ الْاَسْتِبْصَارِ وَ فِیْ كِتَابِ تَهْذِیْبِ الْاَحْكَامِ مَایَزِیْدُ عَلیٰ خَمْسَةِ الْاَسْتِبْصَارِ وَ فِیْ كِتَابِ تَهْذِیْبِ الْاَحْكَامِ مَایَزِیْدُ عَلیٰ خَمْسَةِ الْاَسْتِبْصَارِ وَ فِیْ كِتَابِ تَهْذِیْبِ الْاَحْكَامِ مَایَزِیْدُ عَلیٰ خَمْسَةِ الْاَسْتِبْصَارِ وَ فِیْ كِتَابِ تَهْذِیْبِ الْاَحْکَامِ مَایَزِیْدُ عَلیٰ خَمْسَةِ الْاَسْتِبْصَارِ وَ فِیْ كِتَابِ تَهْذِیْبِ الْاَحْکَامِ مَایَزِیْدُ عَلیٰ خَمْسَةِ الْاَسْتِبْصَارِ وَ فِیْ كِتَابِ تَهْذِیْبِ الْاَحْکَامِ مَایَزِیْدُ عَلیٰ خَمْسَةِ الْاَسْتِبْصَارِ وَ فِیْ كِتَابِ تَهْذِیْبِ الْاَسْتِکْورَ هَا الْطَائِفَةِ فِی الْعَمَل بِهَا وَذَٰلِكَ اَشْهَرُ مِنْ اَنْ یَّخْفی . ))

''میں نے ذکر کر دیا ہے کہ''استبصار'' اور کتاب'' تہذیب الاحکام'' میں (ائمہ کرام سے) فقہ سے متعلق پانچ ہزار سے زیادہ باہم مختلف اور ایک دوسرے سے متعارض احادیث آئی ہیں اور ان میں سے اکثر پرعمل کے سلسلہ میں جماعت کے اختلاف کو بھی بیان کر دیا ہے اور بیتو مشہور بات ہے اس میں کوئی پوشیدگی نہیں ہے۔''

اور یہ نہ خیال کرنا چاہیے کہ اختلاف صرف راویوں کے سبب سے ہے بلکہ حضرات امامیداس کا اقرار کرتے ہیں کہ یہ اختلاف خودائمہ کی طرف سے ہے، چنانچہ ملا باقر مجلس نے بحار الانوار میں لکھا ہے کہ ایک شخص نے امام جعفر صادق علیہ السلام سے کہا کہ کوئی شے سخت زیادہ ہم پراس سے نہیں ہے کہ ہمارے آپس میں بڑا اختلاف ہے، تب امام نے جواب دیا کہ بیہ اختلاف ہماری طرف سے ہے کہ اماں نے جواب دیا امام باقر علیہ السلام سے ایک مسئلہ پوچھا حضرت امام نے اس کو پچھ جواب دیا اس کے بعد ایک دوسرا شخص آیا اور اس نے بھی وہی مسئلہ پوچھا، اس کو برخلاف پہلے جواب کے جواب دیا کہ پھر تیسرا شخص آیا اس کو دونوں جوابوں کے برخلاف جواب دیا۔ جب وہ دونوں آدمی چلے گئے تب میں نے کہا کہ یا ابن رسول اللہ! اس کا کیا سبب ہے کہ دو آدمی عراق سے آئے اور

<sup>•</sup> وهذه عبارته عن محمد بن بشير و عزيز عن ابي عبدالله عليه السلام قال قلت له، انه ليس شئى اشد على من اختلاف اصحابنا قال ذالك من قبلي \_ ١٢

وہ دونوں آپ کے شیعوں میں سے تھاور آپ نے دونوں کو جواب ایک دوسرے سے خلاف دیا ہے۔ امام نے فرمایا کہ یہی ہمارے حق میں بہتر ہے اور اسی میں ہماری تہماری خیریت ہے، اگر اس میں تم سب مختلف نہ ہواور ایک بات پر متفق ہو جاؤ تو لوگ تم کو نہ چھوڑیں اور ہم تم زندہ نہ رہنے یا واور پھر زرارہ کہتا ہے کہ جب امام جعفر صادق سے اس امر کو میں نے پوچھا تو انہوں نے بھی اپنے پدر ہزرگوار کے موافق جواب دیا۔ • اور یہ کوئی نہ سمجھے کہ فقط ایک مسلے میں دو تین ہی مختلف احکام ائمہ کرام دیا کرتے تھے بلکہ ستر (۵۰) تک نوبت پہنچی تھی مسلے میں دو تین ہی مختلف احکام ائمہ کرام دیا کرتے تھے بلکہ ستر (۵۰) تک نوبت پہنچی تھی جسیا کہ بحارالانوار میں امام جعفر صادق سے منقول ہے کہ امام موصوف فرماتے ہیں کہ ''میں ایک بات میں ستر (۵۰) پہلو رکھتا ہوں جس سے چاہوں ﴿ نکل جاوُں۔' غرض کہ ان اختلافات کوکوئی کہاں تک بیان کرے جس کواس باغ کی بہار دیکھنا ہو وہ (بَابُ کِتُمَانِ اللّٰدِیْنِ عَنْ غَیْرِ اَھْلِهِ) کو ''بحارالانوار''سے نکال کر ذراسیر کرے۔

پس جب کہ اختلاف احادیث کا بیہ حال ہو اور خود حضرات ائمہ ایک بات میں ستر (۵۰) بات پیدا کرتے ہوں اور ایک وقت میں ایک سوال کے جواب میں ایپ مخلصین شیعوں کو ایسے مختلف جواب دیے ہوں جن میں سے ایک کو دوسرے سے نسبت نہ ہو اور اسی میں اپنی اور اپنے شیعوں کی خیریت سمجھے ہوں تو پھر صاحب استقصاء دو حدیثوں کے اختلاف پر کیوں تعجب کرتے اور کس لیے ان کی تطبیق کی فکر فرماتے ہیں اور حقیقت یہ ہے کہ یہ اختلاف

<sup>•</sup> وهذه عبارته عن زراة عن ابى جعفر قال قال سالته عن مسئلة فا جابنى قال ثم جاء رجل فساله عنها فاجابه بخلاف ما اجا بنى و اجاب صاحبى فلما خرج الرجلان قلت يا ابن رسول الله رجلان من اهل العراق من شيعتك قدما يسلان فاجبت كل واحد منهما بغير ما اجبت بالآخر فقال يا زرارة ان هذا خيرلنا وابقى لنا ولكم لواجمعتم على امرواحد لقصد كم الناس ولكان اقل بقائنا وبقائكم فقلت لابى عبدالله شيعتكم لوحملتموهم على الاسنة وعلى النساء لمضوا وهم يخرجون من عندكم مختلفين قال فسكت اعدت ثلاث مرات فاجا بنى مثل جواب ابيه \_ ١٢ (اصول كافي مطبوعة ولكشورصفح كسارشافي ترجمه الردواصول كافي مطبوعة ولكشورصفح كسارشافي ترجمه الردواصول كافي جلداصفح المطبوعة كراجي) \_

<sup>2</sup> وهذه الفاظ عن ابي عبدالله قال اني لاتكلم علىٰ سبعين وجها لي في كلها المخرج ١٢\_

حر آیات بینات اوّل کی کارگری ک

ان منافقوں اور جھوٹوں نے کیا ہے جن کوائمہ اپنے پاس آنے نہ دیتے تھے اور وہ ائمہ کو بدنام کرتے تھے اور اپنی طرف سے حدیثیں اور باتیں بنا کر ان کی طرف منسوب کرتے تھے اور ان کہ کرام ان سے بیزاری ظاہر کرتے تھے اور ان پرلعنت کرتے تھے اور ان کو کا ذب وملعون کہتے تھے۔ اور وہ اپنی جھوٹی بنائی ہوئی باتوں کوائمہ کی طرف منسوب کرتے تھے۔ اور اس امر کو ہم آئندہ شیعوں کی کتابوں سے ثابت کریں گے، ان شاء اللہ تعالیٰ۔

### دوسری شهادت:

دوسری شہادت صحیفہ کا ملہ میں جس کا ایک ایک لفظ حضرات امامیہ کے نزدیک صحت اور اعتبار میں کم از الفاظ قرآنی نہیں ہے لکھا ہے کہ حضرت امام زین العابدین علیہ السلام پیغمبر خداط الله علیہ السلام کے تابعین کی نسبت ان لفظوں سے دعا کیا کرتے تھے:

((اَللّٰہُ مَّ وَاَصْحَابِ مُحَمَّدٍ عِنَّیُ خَاصَّةُ الَّذِیْنِ اَحْسَنُو الصَّحَابَةَ وَاللّٰہُ مَّ وَاَصْحَابِ مُحَمَّدٍ عِنْ نَصْرَهِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰ

<sup>•</sup> و كلانفوه و اسرعوا الى وفادته وسابقوا الى دعوته استجابواله حيث اسمعهم حجة رسالاته وفار قبوا لازواج والاولاد في اظهار كلمته وقاتلو الآباء والابناء في تثبيت نبوته وانتصر وابه ومن كا نوا منظويين على محبته ير جون تجارة لن تبور في مودته والذين هجرت هم العشائر اذا تعلقوا بعروته وانتفت منهم القرابات اذا سكنوا في ظل قرابته فلاتنس لهم اللهم ماتر كو الك و فيك وارضهم من رضوانك وبما حاشوا الخلق عليك وكانوا مع رسولك وعاة لك اليك واشرهم على هجرهم فيك ديار قومهم و خروجهم من سعة المعاش الى ضيقه ومن كثرت في اغراز دينك من مظلومهم اللهم واوصل الى التابعين لهم باحسان الذين يقولون ربنا اغفرلنا ولا خواننا الذين سبقونا بالايمان خير جزائك الذين قصدو اسمتهم وبحروا اوحيتهم و مضوا على شاكلتهم لم پثنهم ريب في بصيرتهم و لم نحلجهم شك في فقو آثار هم والا تيمام بهداية منام رهم مكانفين موازرين لهم يدينون بدنيهم ويهتدون بهديهم يتفقون عليهم ولا يتهمونهم فيما ادوا اليهم اللهم وصل على التابعين من يومناهذا الى يوم الدين وعلى ازواجهم و ذرياتهم و ذرياتهم الدين وعلى

المات بينات اوّل المحروب المحر

اور ایذاؤں کواس کی اعانت میں گوارہ کیا اور جنہوں نے مل کراس کی مدد میں کوئی دقیقہ نہیں جھوڑا اور جنہوں نے اس کی رسالت کے قبول کرنے میں بڑی جلدی کی اور اس کی دعوت کی اجابت میں سبقت کی جب ان کو پیغمبر خدا نے اپنی پیغمبری کی حجتیں بتائیں انہوں نے بلاتو قف قبول کیا اور ان کے کلمے کے ظاہر کرنے میں اپنے بیوی اور بچوں کو چھوڑ ا اور ان کی نبوت کے ثابت کرنے میں اپنے باپ اور بیٹوں کوئل کیا۔ جب انہوں نے پیغمبر کا دامن پکڑا تو ان کے کنبے قبیلے کے لوگوں نے ان کو چھوڑ دیا اور جب وہ پینمبر کے قرابت کے سائے میں آئے تب ان کے رشتہ داروں نے ان سے رشتہ توڑ دیا، پس خدایا مت بھولنا تو ان باتوں کو جو پیغمبر طلطی آیا ہے اصحاب نے تیرے واسطے اور تیری راہ میں سب کو جھوڑا،اور راضی کر دینا تو ان کواینی رضا مندی سے اس لیے کہ انہوں نے خلق کو تیری طرف جمع کر دیا اور تیرے پنجمبر طلط علیم کے ساتھ دعوت اسلام کاحق ادا کیا۔ الہی وہ شکر کرنے کے لائق ہیں کہ انہوں نے اپنی قوم اور کنبے کے گھر اور اپنے وطن کو تیرے پیچھے چھوڑ ااور عیش وآ رام کوترک کر کے ضیق معاش کو تیرے لیے اختیار کیا اور خداوندا ان کے تابعین کو جزائے خیر دے جو کہ دعا کیا کرتے ہیں: ''بروردگار ہماری مغفرت کر اور ہمارے ان بھائیوں کی جوہم میں سے ایمان میں سبقت لے گئے ہیں۔'' کیسے تابعین جوان کی راہ پر چلتے ہیں اور ان کے آثار کی پیروی کرتے ہیں اور ان کی ہدایت کی نشانیوں کی اقتدا کرتے ہیں جن کوئی کوئی شک ان کی نصرت میں نہیں ہوتا اور جن کے دل میں کوئی شبہان کے آثار کی پیروی میں نہیں آتا کیسے تابعین جو معاون اور مدد گاراصحاب کے ہیں اور جواپنا دین ان کے دین کے موافق رکھتے ہیں اور جوان کی ہدایت کے مطابق ہدایت یاتے ہیں اور جواصحاب سے اتفاق رکھتے ہیں اور جو کچھاصحاب نے ان کو پہنچایا اس میں ان پر بچھ تہمت نہیں کرتے ہیں اور خدایا رحمت نازل کر ان اصحاب کی تبعیت کرنے والوں پر آج کے دن سے جس میں ہم ہیں قیامت تک اور ان کی از واج و زریات بر۔ فقط **0** 

<sup>🗗</sup> صحیفه کامله صفحه ۱۱ سطر ۸،مطبوعه نظامی پریس لکھنؤ ، ۲۰۰۵ء ـ

#### المركز آياتِ بينات اوّل كالمركز في المركز المركز المركز المركز في المركز المركز المركز في المركز المركز المركز المركز المركز المركز المركز المركز المركز

اے مسلمانو! اس دعا کے لفظوں پر خیال کر واور ان کے معنی غور سے سوچواور سمجھو کہ امام زین العابدین علیہ السلام نے دعا میں کن لفظوں سے پیغمبر طفی آئی کے اصحاب کو یا دفر مایا ہے اور ان کے محامد اور اوصاف کو کس خوبی سے بیان کیا ہے اور ان کی کوششوں اور مصیبتوں کو جوراہِ خدا میں اٹھا کیں کس طرح پر ظاہر کیا ہے اور ان کے حق میں کس سوز دل سے دعا فر مائی ہے ، کون شخص ہے کہ جو دعوی ایمان اور اسلام کا رکھتا ہو وہ بعد سننے اس دعا کے پھر صحابہ رشی اللہ کی فضیلت میں شک کرے گا اور کون آ دمی ہے کہ جو انکمہ کرام کی امامت کو اصول دین سے سمجھتا ہوگا اور ان کے اقوال اور فعل پر عمل کرنے کا دعوی رکھتا ہوگا ، وہ امام کی زبان سے ایسی تعریفیں صحابہ گی سن کر ان کا معتقد نہ ہوگا۔

یوشیدہ نہ رہے کہ جب ہم صحابہ کے فضائل میں احادیث اور اقوال کو اپنی کتابوں سے نقل کرتے ہیں تو حضرات امامیہ ان کوموضوع اور غلط کہہ دیتے ہیں اور جب ان کی کتابوں سے ائمہ کرام کے اقوال کی سند لاتے ہیں تو اس کو تقبے برمجمول فرما دیتے ہیں کیکن پیدعا صحیفہ کا ملہ کی الیبی ہے کہ جس پر تقبے کا بھی احتمال نہیں ہوسکتا،اس لیے کہ بیروہ دعا ہے جوامام زین العابدين مناجات ميں بوقت خلوت حالت خاص ميں خدا سے کيا کرتے تھے اور راز و نياز کے وقت اصحاب رسول کی تعریفیں خدا کے روبرو کر کے ان پر درود بھیجا کرتے تھے اور ان کی کوششوں اور مصیبتوں کو جو خدا کی راہ میں اٹھا ئیں بیان کر کے خدا سے ان کے لیے طلب رحمت کیا کرتے تھے، پس اس وقت نہ کسی کا خوف تھا نہ کسی سے اندیشہ کہ جس سے ضرورت تقیه کرنے کی ہوتی، پس اس دعا میں احتمال تقیه کی بھی گنجائش باقی نه رہی اور امام کی زبان سے اعلیٰ درجہ کی تعریف اصحاب رسول کی ثابت ہوگئی۔ پس حضرات امامیہ کو حاہیے کہ اوّل ہے آخر تک اس دعا کو دیکھیں اور لفظ لفظ پرغور فر مائیں اور انصاف کریں کہ جب امام عَلَیّتِلُا مناجات میں ایسی ستائش اصحاب کی کریں اور ان کے تابعین کے حق میں دعائے خیر فرمائیں اور بالفاظ (وارضهم من رضوانك واشكرهم على هجرهم فيك)ان كے ليے رضائے الٰہی کے طالب ہوں اور ان کے مصائب اور تکالیف کو ذریعیہ رضوان الٰہی کا جانیں اور

## ا يات بينات اوّل المحروب الله المحروب الله المحروب الم

ان کو باعث ترقی دین اسلام کا فرماویں اور پھر بھی ائمہ کی اطاعت کے دعویٰ کرنے والے اور اینی آپ کو قدم بقدم ائمہ کے طریقوں پر چلنے والے اپنے آپ کو امامیہ کہنے والے برخلاف اس کے اصحاب رسول کی برائیاں بیان کریں اور ان کی ججو و فدمت کو شعائر دین سے شہراویں اور ان کی عیب جوئی میں شب و روز صرف اوقات کریں اور ان کے محامد و اوصاف سے اغماض کر کے مطاعن کے اظہار میں مصروف رہیں اور بجائے دعائے خیر اور طلب رحمت کے ان کے حق میں بددعا کرنے کو عبادت جانیں اور ان کی پیروی کو ذریعہ ضلالت و گراہی کا سن کے حق میں بددعا کرنے کو عبادت جانیں اور ان کی پیروی کو ذریعہ ضلالت و گراہی کا سمجھیں اور جوکوئی ان کی چال چلنا چاہے اس کو دائر ہ اسلام سے خارج جانیں اور جوکوئی ان پر تہمت کرے اور ان سے وشنی رکھے اس کو بڑا مومن پاک تصور کریں۔ معلوم نہیں کہ ان مطلب برتہمت کرے اور ان کے اقوال واغمال پرعمل کریں وہ خارجی اور ناصبی کہلائیں اور حضرات شیعہ جو ان کے اقوال وافعال سے مخالفت رکھیں وہ امامیہ اور دوست اہل بیت کے حضرین شاعتبہ وا یا اولی الابیصار ان ہذا الشیع عجیب۔

جاننا چاہیے کہ اس دعا سے چند فائدے حاصل ہوئے (اول) امام کا اصحاب کے حق میں دعائے خیر کرنا اور ان پر درود بھیجنا اور ان کے حق میں گمان نیک رکھنا۔ (دوسرے) ان اصحاب کا سب سے افضل ہونا جوسب سے اوّل ایمان لائے اور اصحاب رسول کا خدا کی راہ میں ایڈائیں اور مصیبتیں اٹھانا اور خدا کے لیے گھر بار چھوڑ کر ہجرت کرنا اور پینجمبڑ کے پیچھے ان کے قریبی اور رشتہ داروں کا ان سے قرابت اور رشتہ چھوڑ دینا اور خدا کے دین میں داخل ہونے کے لیے لوگوں کو دعوت اسلام کی کرنا (تیسرے) اصحاب کے تابعین کی فضیلتیں اور ان کی نشانیاں۔ اب ہرایک امر کی نسبت ہم علیحدہ علیحدہ بحث کرتے ہیں۔ امراول: امام کا اصحاب بڑی النہ ہم کے حق میں دعائے خیر کرنا:

اصحاب کے حق میں دعائے خیر کرنا اور ان کو نیکی سے یاد کرنا در حقیقت پیغمبر خداطشاؤلم کے حکم کی اطاعت کرنا ہے، اس لیے کہ خود حضرت نے ان کے حق میں ایسا فرمایا ہے، چنانچہ اوپہم ''عیون الاخبار' سے اس حدیث کو بیان کر چکے ہیں کہ حضرت پینمبر خدا التے آئے نے فرمایا: کہ (دعو الی اصحابی) کہ میرے اصحابوں کو میرے لیے چھوڑ دواور میری صحبت کے حقوق کی ان کے حق میں رعابیت کرو، اور اس کی تائید میں اور احادیث اور اقوال نقل کرتے ہیں۔

اق ل: ..... "حدیقة سلطانیه "کی جلد سوم بحث نبوت میں جناب میرن صاحب قبلہ فرماتے ہیں کہ جب پینمبر طفی ہی کا وقت وفات قریب آیا تو حضرت نے منبر پر جا کر اصحاب فرماتے ہیں کہ جب پینمبر طفی ہی کہ وقت وفات قریب آیا تو حضرت نے خدا کی راہ میں گوارا سے بوچھا کہ میں کیسا پینمبر تھا، سیصوں نے عض کیا کہ جو پھے صبر آپ نے خدا کی راہ میں گوارا کیا اس کی جزائے خیر خدا آپ کو دے تب حضرت نے جواب میں فرمایا: "خدا شدما را نیز جے زائے خیر دھد" (خدا تم کو بھی اچھا بدلہ دے) بیروایت صفحہ ۲۳۲۸ حدیقہ سلطانیہ میں موجود ہے، پس معلوم نہیں کہ اس وقت جب کہ ہزاروں اصحاب موجود تھے اور واسطے ودا کی پینمبر خدا طب ہو کر بی فرمانا کہ خدا تم کو جزائے خیر دے کس امر پرمحمول کیا جائے اور کیوں کر ایسے اصحاب کے حق میں گمان نیک خدا تم

# دوم: .....تفسيرامام حسن عسكرى عليه السلام مين لكها ہے:

((ان رجلا ممن يبغض ال محمد و اصحابه او واحدا منهم يعذبه الله عذابا لوقسم على مثل ما خلق الله لا هلكم اجمعين.))

''اگر کوئی شخص دشمنی رکھے آل محمد طلطے علیہ سے اور اصحاب محمد سے یا ایک سے بھی منجملہ ان کے اس پر خدا ایسا عذاب کرے گا کہ اگر وہ تقسیم کیا جائے تمام خلق پر تو وہ سب ہلاک ہوجائیں۔''

یس جس طرح پرآل محمد طلطی علیم کی دشمنی حرام ہے، اسی طرح پر اصحاب محمد کی عداوت حرام ہے۔

سوم: ..... بغیمرخدا طلی آیم نے اپنے اصحاب کے سبّ و دشنام سے منع کیا ہے، چنانچہ

المات بينات اوّل المحروب المحر

''جامع اخبار'' میں کہ معتمدین کتب شیعہ سے ہے منقول ہے:

((قال النبی من سبنی فاقتلوہ و من سب اصحابی فاجلدوہ.))
''جوکوئی مجھے برا کے اس کوئل کرو اور جوکوئی میرے اصحاب کو برا کے اس کو
در علاؤ۔''

جوباد من الرائوار میں اور قاضی نور اللہ شوستری وغیرہ نے امام جعفر صادق علیہ السلام کی اللہ شوستری وغیرہ نے امام جعفر صادق علیہ السلام کی طرف منسوب کیا ہے کہ غیبت بہت براعیب ہے اور بہتان اور افتر ااس سے بھی بڑھ کر ہے، عمل جب کہ آ دمیوں کے حق میں غیبت اور بہتان گناہ کبیرہ ہے تو پھر اصحاب پیغیبر خداط اللہ اللہ کیا جب کہ آ دمیوں کے حق میں غیبت اور بہتان گناہ کبیرہ ہے تو پھر اصحاب پیغیبر خداط اللہ ایک کے حق میں کتنا بڑا گناہ ہوگا۔ پس ان کے حق میں اعتقاد نیک رکھنا ضروریات سے ہے، ان کے فضائل بیان کرنے میں رطب اللہ ان رہنا چا ہے اور ان کے دشمنوں کی صحبت سے نفرت کو فضائل بیان کرنے میں موجود ہوں اور پیغیبر خداکا اور انکہ کرام کا دعائے خیر کرنا اصحاب کے حق میں ثابت ہوا اور پھر وہ اصحاب کے کیئے کو افضل عبادت جانیں اور لعنت کرنے کو جو کہ خود میں ثابت ہوا اور پھر وہ اصحاب کے کیئے کو افضل عبادت جانیں اور دیگر انکہ کرام درود انہی پر لوٹتی ہے عمدہ ترین اطاعت جانیں اور جن پر امام زین العابدین اور دیگر انکہ کرام درود کسی بی پر لوٹتی ہے عمدہ ترین اطاعت جانیں اور جن پر امام زین العابدین اور دیگر انکہ کرام درود کشی ان پر تیرا کریں اور اٹھتے بیٹھتے ، کھاتے پیتے سوائے لعنت کے اپنی زبان پر دوسر الفظ نہ کو اپنے فرقے کا نام ''امامیہ' رکھیں۔

امر دوم: پیغمبر ٔ خدا کے یاروں کا،ایمان کے سبب مصیبت یا نااور ایذا یا نا اور جو

سب سے اوّل ایمان لائے ان کا اوروں سے افضل اور بہتر ہونا:

اس دعا سے امام علیہ السلام کے پیغمبر خدا علیہ التحیۃ والثناء کے اصحاب کرام کے جو فضائل ثابت ہوتے ہیں وہ یہ ہیں کہ ان کا پیغمبر طلط اللے کی مددگاری میں مصائب اور تکالیف کا پانا، حضرت کی محبت میں اپنے بال بچوں اور گھر بار کو چھوڑ نا اور اپنے وطن سے ہجرت کر جانا، اثبات نبوت میں اپنے باپ بیٹوں، عزیز وں کوتل کرنا، پیغمبر خدا طلط میں اپنے باپ بیٹوں، عزیز وں کوتل کرنا، پیغمبر خدا طلط میں اپنے باپ بیٹوں، عزیز وں کوتل کرنا، پیغمبر خدا طلط میں اپنے باپ بیٹوں، عزیز وں کوتل کرنا، پیغمبر خدا طلط میں اپنے باپ بیٹوں، عزیز وں کوتل کرنا، پیغمبر خدا طلط میں ا

المركز أيات بينات راوّل كالمركز و المركز و 176 كالمركز و المركز و المركز و المركز و المركز و المركز و المركز و

کرنا اورخلق کو خدا کی طرف جمع کر دینا۔ان فضائل کوامام نے اس تفصیل کے ساتھ بیان فرمایا ہے کہ کسی شیعہ کو کیسا ہی متعصب کیوں نہ ہواس کی تکذیب و تاویل کی جرأت باقی نہیں رہی، اس کیے کہ کتاب''صحیفہ کاملہ'' ایسی معتبر کتاب ہے کہ حضرات شیعہ اس کو''زبور آل محر'' کہتے ہیں اور اس کے لفظ لفظ اور حرف حرف کو سیجے جانتے ہیں اور جو کچھ اس میں لکھا ہے اس کی تصدیق کرتے ہیں، پس ان فضائل کو جو امام نے بیان کیے دیکھ دیکھ کر گودل میں جلتے ہوں اوراینے محدثین اور علماء کو اس کی تصدیق وضیح پر برا بھلا کہتے ہوں،لیکن کسی طرح براس کی تکذیب نہیں کر سکتے باقی رہی تاویل اس کی تین صورتیں ہیں (۱) یا یہ کہان فضائل کا مصداق سوائے صحابہ کے اور کسی کو گردانیں جسیا کہ حدیث (اَصْحَابیْ کَالنَّجُوْم) وغیرہ میں گردانا، (۲) یا بیر که اس کو تقبے وغیرہ پرمجمول فرما ئیں جبیبا کہ اور احادیث ائمہ میں کیا ہے (۳) یا بیر کہ ان فضائل کواییخ مقبولین صحابہ کے حق میں قبول کریں اور اکثر مہاجرین اور انصار کوخصوصاً خلفائے ثلاثہ رخی اللہ اس سے خارج سمجھیں، لیکن نتیوں طرح سے تاویل کا دروازہ بند ہے اور سوائے اس کے کہ موافق ہمارے مذہب کے ان فضائل کو تمام مہا جرین وانصار کی نسبت خصوصاً خلفاء ثلاثہ کے حق میں تسلیم کریں اور دوسرا چارہ نہیں ہے، چنانچہ ہم نتیوں تاویلوں کا بطلان ثابت کرتے ہیں۔

امراقل که مصداق ان فضائل کے صحابہ کرام نہیں ہیں اس کا خود کی شیعہ نے وعویٰ نہیں کیا بلکہ ان فضائل کا صحابہ گی شان میں وارد ہونے کو ان کے علماء نے قبول فرمایا ہے، چنا نچہ صاحب 'نزہہ اشاع شریہ' نے بجواب جلد چہارم تخفہ کے اس کو تسلیم فرمایا: و هذه عبارته:

(( که امامیه جمیع اصحاب رامقدوح و مجروح نمی دانند بلکه بسیارے از صحابه عظام را جلیل القدر و ممدوح بلکه از اولیاء کرام می دانندو مستحق رحمت و رضوان ملك من ان اولیاء کرام می دانندو مستحق رحمت و رضوان ملك منان می پندارند در صحیفهٔ کامله که فرقه حقه آن راه زبور آل محمد گویند دعائے که از حضرت سید الساجدین علیه

## المركز آيات بينات داوّل كالمركز في المركز في

السلام ماثورست شاهد عدل این دعویٰ ست.))

"فرقه امامیه کے نزدیک تمام صحابہ نا قابل شہادت، کمزور اور معیوب نہیں بلکه اکثر صحابہ عظام کو جلیل القدر، ممدوح اور اولیائے کبار متصور کیا جاتا ہے اور انہیں خدا کی رحمت و رضا مندی کا مستحق سمجھا جاتا ہے، فرقه محقہ جس کو" زبور آل محد" کہتا ہے اس صحیفهٔ کامله (نامی کتاب) میں سید الساجدین علیه السلام کی دعائے ماثور ہمارے اس دعوی کی شاہد عدل ہے۔"

رہا امر دوم کہ امام نے بیاف میں براہ تقیہ کے بیان کیے ہیں اس کو بھی کسی عالم نے علائے شیعہ سے بیان نہیں کیا اور کیوں کر لفظ تقیے کا اس موقعہ برزبان برلاتے ، اس لیے کہ یہ فضائل جو امام نے بیان کیے وہ کسی ناصبی و خارجی اور دشمن اہل بیت اور دوست صحابہ کے سوال کے جواب میں بیان نہیں فرمائے کہ اختمال تقیے کا ہوتا اور حضرات شیعہ بیہ کہہ کر کہ امام نے بخوف جان وآبروسائل ناصبی کے طلم سے بینے کے لیے جھوٹی تعریف اصحاب کی کر دی، جان بیا لے جانے (کذا) بلکہ بیتعریف امام نے خدائے جل شانہ سے بوقت دعا کی ہے جس وقت سوائے ان کے اور خدا کے دوسرا نہ ہوتا تھا اور خلوت میں راز و نیاز کا دفتر پروردگار کے حضور میں کھولا جاتا تھا، امام داعی ہوتے تھے اور خدا مجیب ہوتا تھا، پس خیال کرنا چاہیے کہ اصحاب رسول کی عزت اور بزرگی امام کے دل میں کس درجہ پرتھی کہایسے راز و نیاز کے وقت میں بھی ان کو نہ بھولتے تھے اور جس طرح پر اپنے اور اپنے اہل بیت کے لیے دعا کرتے تھے اور انبیاء ورسل کے حق میں درود بھیجتے تھے اسی طرح پر اصحاب رسول کے لیے دعا فر ماتے اور ان پرصلوٰة ورحمت كي استدعا كرتے تھے۔ اگر كاش! حضرت امام (اَلــُلْهُــُمَّ صَــلِّ عَلــيٰ مُحَمَّدٍ وَّآلَ مُحَمَّدٍ وَأَصْحَابِ مُحَمَّدٍ) كهه كرقناعت كرتے تو بھى كافى تھا اور دعا كے وقت ان کے محامد اور اوصاف کے دفتر کھولنے کی ضرورت نہ تھی مگر قربان جائیں امام سجاد عَالِیٰلا کی محبت اور انصار کے کہ انہوں نے اتنے پر قناعت نہ کی اور اپنے خدا کے سامنے اپنے دادا کے باروں کے ایمان اور مصائب اور تکالیف کی تفصیل بیان کر کے ان پر رحمت نازل کرنے

المراكز المرا

کے لیے دعا کی اور نہ صرف دعا کی بلکہ مہاجرین کی محنتوں اور کوششوں ومصیبتوں کا ذکر کے ان کی شکر گزاری خدا سے جاہی، اسی واسطے حضرت نے اس دعا میں فرمایا (و اشے کر ھے علی هجرهم) که خداوندا مهاجرین رئی اللہ نے جو ہجرت تیرے واسطے کی اور اپنے گھربار کو تیرے پیچھے جھوڑ ااس کی شکر گزاری کر، پس کون شخص ہے کہان الفاظ اور فقرات کو دیکھے کرامام کی محبت کا ساتھ صحابہ کے معتقد نہ ہو گا اور کس کی زبان سے حرف عداوت کا باہم صحابہ اور اہل بیت کے نکلے گا۔لیکن آفریں ہے حضرات شیعہ کے ایمان اور محبت پر کہا پنے آپ کو امامیہ کہیں اور ائمہ کرام کی خالص محبت کا دعویٰ کریں اور اپنے آپ کو پیرو امام کا جانیں اور بایں ہمہ صحابہؓ کی عداوت رکھیں اور جس قدر امام ان کی تعریف کریں اس سے ہزار حصہ بڑھ کروہ ان کی برائیاں بیان کریں اور اگر کسی سنی بے چارے کی زبان بہ تبعیت ائمہ کرام (اَللّٰہ عُلّٰہ مَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَّآلِ مُحَمَّدٍ كَ بعد وَأَصْحَابِ مُحَمَّدٍ) نكل جائة وغيظ ميں آ کراس کو غصے سے دیکھنے لگیں اور اتنی ہی بات پراس کو خارجی اور ناصبی کہنے لگیں ، سچ تو پیر ہے کہ جوامور ابطال اسلام وایمان کے بردیے میں محبت اہل بیت کے حضرات شیعہ نے کیے ہیں وہ وشمنوں سے بھی نہیں ہوتے، ولنعم ما قیل، شعر:

آنچہ بہ فیضی نظر دوست کرد مشکل اگر دشمن جانے کند ''فیضی کے ساتھ جو کچھ دوست کی نظر نے کیا کوئی جانی دشمن بھی مشکل سے کر رگا''

باقی رہاامرسوم کہ ان فضائل کے مصداق صرف وہی اصحاب ہیں جن کوعلائے شیعہ اچھا جانتے ہیں اور اکثر مہاجرین وانصار رہن اللہ م خصوصاً خلفائے ثلاثہ اس سے خارج ہیں، سواس کا دعویٰ سب علمائے شیعہ نے کیا ہے اور اسی تاویل کو جواب ان فضائل کا تصور فر مایا ہے، لیکن جب اس امر کو حضرات شیعہ نے کتا ہے کر لیا کہ وہ فضیاتیں جوامام نے اس دعا میں بیان کی ہیں وہ اصحاب کرام کی شان میں ہیں تو ما بہ النزاع درمیان ہمارے اور حضرات شیعہ کے صرف بیہ

## المركز آياتِ بينات اوّل كالمركز و 179 كالمر

امرره گیا که مراداس سے تمام مهاجرین و انصار دخی نید بین یا نہیں بلکه اصل تصفیه اس امر پر منحصر رہا که خلفائے ثلاثه دخی الله الله عین میں داخل ہیں یا نہیں ..... چنا نچه ہم دعویٰ کرتے ہیں کہ جو فضائل امام نے بیان کیے ہیں وہ تمام مهاجرین و انصار پر خصوصاً خلفائے ثلاثه دخی الله ہم سادق آتے ہیں، اس لیے کہ وہی لوگ وہ ہیں جن کے افعال واعمال اور سیرت اور جیال چلن سے ثابت ہوتا ہے:

((ابلو البلاء الحسن في نصره وكانفوا واسرعوا الى وفا دته وفا رقوا الازواج والا ولادفى اظهار كلمته.))

د اليمنى انهول في سبطرح كى بلاؤل اورمصيتول كو پيخيم صاحب كى اعانت ميں گوارا كيا اورحضرت كى دعوت كوسب سے اوّل سنا اور بال بچول، آل واولاد، گر باركواس كلم كے ظاہر كرنے ميں چھوڑا۔''

جب پینجبر خدا ملے کہ معظمہ میں دعولی نبوت کا کیا اور لوگوں کو بھکم پروردگار اسلام کی خویوں سے آگاہ کیا تو آہتہ آہتہ لوگوں نے اسلام قبول کیا اور کفار قریش نے ان لوگوں کو جو حضرت ملے کی خویوں سے آگاہ کیا تو آہتہ آہتہ لوگوں نے اسلام قبول کیا یہاں تک کہ برادری اور قرابت ان سے چھوڑ دی اور اپنے گروہ سے ان کو خارج کر دیا اور خرید وفر وخت ان سے بند کر دی اور خی موٹر ان مونین نے اسلام کو نہ چھوڑ ا اور سب کو چھوڑ کر پینمبر ملے ہے ہے کہ تمام مہاجرین ڈی کیٹے اسلام کو نہ چھوڑ ا اور سب کو چھوڑ کر پینمبر ملے کہ تام مہاجرین ڈی کیٹے اس گروہ میں داخل ہیں بالخصوص خلفائے راشدین ڈی کیٹے ان کے بی فضائل اور کس پر صادق ہوں گے اور اگر وہی خارج کر دیے جائیں تو وہ لوگ جنہوں نے ایمان قبول کیا اور جن کو کفار نے ستایا کون سے تھے اور کس ملک سے آئے اور کہاں رہتے تھے۔ ذرا کوئی حضرات شیعہ سے ان کے نام اور حالات کو بچھے اور دیکھے کہ وہ سوائے انہی مہاجرین اور خلفائے راشدین کے کسی دوسرے کا نام کو بچھے اور دو کچھان کے عالموں کو دیکھا ہے اور جو پچھان کے عالموں کو دیکھا ہے اور جو پچھان کے عالموں کے عالموں کے عالموں کے عالموں کے عالموں کی کتابوں کو دیکھا ہے اور جو پچھان کے عالموں کی کتابوں کو دیکھا ہے اور جو پچھان کے عالموں کے عالموں کو دیکھا ہے اور جو پچھان کے عالموں کے دو سوائے ان کے عالموں کو دیکھا ہے اور جو پچھان کے عالموں کو دیکھا ہے اور جو پچھان کے عالموں کو دیکھانے کے عالموں کو دیکھا ہے دی کو دیکھانے کے عالموں کو دیکھانے کے عالموں کو دیکھانے کے عالمی کو دیکھوں کے دیکھوں کو دیکھوں کو دیکھوں کے دو سوائے کا دیکھوں کے دیکھوں کو دیکھوں کو دیکھوں کے دیکھوں کو دیکھوں کے دیکھوں کو دیکھوں کو دیکھوں کو دیکھوں کو دیکھوں کے دیکھوں کو دیکھوں کو دیکھوں کو دیکھوں کو دیکھوں کو د

# ا يات بينات اوّل المحرك المحرك

سے سنا تو یہی دیکھا اور سنا کہ انہی مہاجرین اور خلفائے راشدین رقی اللہ کا نام وہ بھی لیتے ہیں اور انہی کو ایمان لانے والوں میں شار کرتے ہیں مگر اتنا فرق ہے کہ ہم ان کے ایمان کو صدق دل سے تصور کرتے ہیں اور وہ اس کو نفاق پر یا طبع دنیا پر یا کا ہنوں اور نجومیوں کے سننے پرمحمول کرتے ہیں، لیکن اس کا اقر ار کرتے ہیں کہ بیلوگ ظاہر میں ایمان لائے اور پینمبر خدا طبیع میں نبوت کے معتقد ہوئے، جسیا کہ' حملہ حیدری' کا مؤلف لکھتا ہے کہ پینمبر خدا طبیع وعظ ونصیحت کیا کرتے اور ایک ایک دو دوآ دمی ان پر ایمان لایا کرتے ، کھا قبل خدا طبیع وعظ ونصیحت کیا کرتے اور ایک ایک دو دوآ دمی ان پر ایمان لایا کرتے ، کھا قبل ابیات:

د گروعظ و ارشاد بر ایس نسق در اسطال اصنام و اثبات حق نـمـودى حبيب خدائر جهان نه کر دی ولے کار در مشرکاں بخواندی مدام از کلام مجید برآن قوم آیات وعد و وعید نـمـودی اثر گفته اش گاه گاه که بگذاشتی یکدو کس پابراه وليكن نه جمله زراه يقيس یکے بھر دنیا یکے بھر دیں بناداں رسدگر بگیرد خطا که دنیا کجابود با مصطفع چنین ست دنیا نبو د آن زمان وليربود آينده منظور شاب

خبر داده بود ندچوں کاهناں که دین محمد بگیرد جهاں همه پیر وانش به عزت رسند تمام اهل انکار ذلت کشند یکے کرد ازیں راہ ایماں قبول یکی محض بھر خدائو رسول •

''حق کو ثابت کرنے اور اصنام (برستی) کومٹانے کے لیے اسی طریقے پر وعظ و ارشاد حبیب خداط لیے ایم فرماتے رہے لیکن مشرکوں پر اس کا اثر نہ ہوا۔ کلام مجید اوراس کی وعدہ و وعید کی آیات اس قوم کو پڑھ کر سناتے رہے کبھی کبھار آپ کی بات کا اثر ان پر ہو جاتا کہ اکا دکا لوگ راہ راست پر آ جاتے مگر سب نے یقین کے ساتھ (اسلام قبول نہیں کیا) بلکہ ایک نے دنیا کی خاطر اور ایک نے دین کے لیے لیکن یہ بات بڑی بیوتوفی کی ہوگی ،اگر کوئی گرفت کرے کہ حضور طلاح ایک کے پاس اس وقت دنیا کہاں تھی، بات یہی ہے کہ اس وقت دنیا نہ تھی کیکن آئندہ ان کے پاس (دنیا کی دولت) آنے والی تھی، کا ہنوں نے ان کو پی خبر دے رکھی تھی کہ دین محمد طلط علیہ کا دنیا میں بول بالا ہوگا،ان کے تمام پیروکاروں کوعزت ملے گی اور سارے انکار کرنے والے ذلیل ہوں گے، ایک (طبقہ) نے اس ( دنیا کی لا کچ کی ) راہ سے ایمان قبول کیا اور ایک نے محض خدا اور رسول کے لیے۔'' اوراس امر کو کہ کوئی مہاجرین رعی اللہ میں سے بہ نفاق یا بہ طمع دنیا یا باستماع خبر کا ہناں ایمان نہیں لایا بلکہ صدق دل سے ہرایک نے اسلام قبول کیا ہم آگے ثابت کریں گے لیکن اس مقام پر ہم اتنا ہی ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ حضرات شیعہ ان لوگوں کا اسلام لانا قبول کرتے ہیں اور ان کومنکرین نبوت سے نہیں جانتے، چنانچہ یہ بات انہیں چند اشعار سے

<sup>🗗</sup> حمله حيدري جلداوّل صفحه ۱۵ سطر ۱۲ مطبوعه مطبع سلطاني ۱۲۶۸ هـ-۱۲ منه ـ

ثابت ہوگئ اور چونکہ اور علاء کا بھی یہی قول ہے، اس لیے اور کتابوں کی سندلا نامخصیل حاصل ہے، باقی رہاان مسلمانوں کا ایذ ااور مصیبت اٹھانا اور کفار قریش کے ہاتھ سے تنگ ہونا اس کو بھی علائے شیعہ شلیم کرتے ہیں اور انہی مہاجرین کا جن کو وہ منافق اور مرتد جانتے ہیں، (و نعو ذباللّٰه من ذالك) کفار قریش کے ہاتھ سے مصیبت پانے کا اقرار کرتے ہیں، چنانچہ مؤلف موصوف لکھتا ہے کہ جب بیغمبر خداط ہے گئار کرتے ہیں، کوقد رت نہ ہوئی تو ان کے اصحاب کوستاتے اور ایذا دیتے، کہا قیل ابیات:

"ولے **⊕**چوں ابو طالب نامور نگهبان او بود ازیس بیشتر بایذای او کس نمی یافت دست رسانیدی اصحاب او راشکست بهر کوے و هربرزن و هر ممر که کر دی ز اصحاب اور کس گزر نـمـو دنـدے اعـدای او از غـلو بهر گونسه آزار و ایندای او به ضرب و شتم و بمشت و لکد بدیگر ستمهائے بیروں زحد فگندی زهر سوبسر خاك شان نـمـودى بـرهـنـه تـن پـاك شـان یس آنگه نشاندی چنان بیثیاب در آن ریگ تفتنده از آفتات

**<sup>1</sup>** الينيا: سطر ١٨ اصفحه ١٧ ـ

المرات ال

بریدی ازان قوم آب و طعام زدی تازیانه زخلف وامام دگر ظلمهائے هلاکت مآل که آردبیانش بدلها ملال نمودندی آن ناکسان شقے برآن زمرہ مومن و متقے

"لیکن جب ابوطالب جیسے نامور فرد آپ طلط علیہ ہی سے محافظ موجود سے تھے تو ان (محمد طلط علیہ ) کوستانے کی ہمت کسی میں نہ تھی، آپ کے بجائے آپ کے اصحاب کو ستانے گئے، ہرگلی کوچ اور راستے پر جہاں آپ طلط علیہ کے اصحاب کا گزر ہوتا ہر ہر طرح سے آپ کے دشمن ان کوسخت تکلیف اور اذبیت دیتے تھے، مارگالی گھونسے اور لات وغیرہ سے بے حد ستم ڈھاتے، ہر طرح سے ان پرمٹی ڈالتے اور ان کے جسموں کو نگا کر دیتے، اس کے بعد بر ہنہ جسم ان کو دھوپ سے پہتی ہوئی ریت پر ڈال دیتے، ان لوگوں کا کھانا پانی بند کر دیتے اور آگے ہی سے ان پر کوڑے برساتے اور دوسرے ہلاکت خیزظم ان پر کرتے آگے ہی سے ان پر کوڑے برساتے اور دوسرے ہلاکت خیزظم ان پر کرتے کہ جن کے بیان سے دل رنجیدہ ہوتا ہے (ایسے ہی ستم) وہ ناکس اور بد بخت کہ کوگ ان مومن وشقی لوگوں کی جماعت پر کرتے۔''

اب کوئی حضرات شیعہ سے پوچھے کہ باوجود تصدیق اس امر کے اصحاب نبی طلاقی ہے ہے اور کفار کے ہاتھ سے اس قسم کی مصببتیں اور تکلیفیں پہنچی تھیں اور وہ اس پر صبر کرتے تھے اور پینجی تھیں دن رات سعی بلیغ کرتے پینمبر خداطلائے آیا ہے جدا نہ ہوتے تھے اور اعلائے کلمۃ اللہ میں دن رات سعی بلیغ کرتے رہتے تھے تو اگر ان لوگوں کے حق میں وہ صفات جوامام نے بیان کیے صادق نہیں ہیں تو پھر وہ دوسرے لوگ کون ہیں جو مصداق ان صفات کے ہیں، اگر حضرات شیعہ انصاف کو دخل دیں اور تعصب اور عناد کو چھوڑ دیں اور امام کے اس کلام پرغور کریں:

((النين هجرتهم العشائر اذ تعلقوا لعروته وانتفت منهم القرابات اذسكنوا في ظل قرابته.))

"جب انہوں نے پیغمبر طلط اللہ کا دامن پکڑا تو ان کے قبیلے والوں نے ان کو چھوڑ دیا اور جب وہ پیغمبر طلط اللہ کی قرابت کے سائے میں آئے تب ان کے رشتہ داروں نے ان سے رشتہ توڑ دیا۔"

اور صحابہ کرام رخین ہے۔ عالات کوخود اپنی ہی کتابوں سے نکال کر دیکھیں تو تمام مہاجرین رخیاتہ کو مصداق اس مضمون کا پائیں اور کسی ایک کو اس فضیلت سے سنتی نہ کریں، کیان اس پر بھی حضرات شیعہ کی خاطر جمع نہ ہو اور خلفائے راشدین رخیالیہ کے ایمان اور اسلام کی تفصیل بقیدان کے نام کے جا ہیں تو اس کو بھی بغور سنیں اور اپنی ہی کتابوں کی کسی سند کو لیں۔

### حضرت ابوبكرصديق خالتين كابيان لانے كا حال:

حضرات شیعہ اقرار کرتے ہیں کہ ابو بکر صدیق والٹی انہی چند لوگوں میں ہیں جو سب
سے اوّل ایمان لائے اور جنہوں نے اور وں سے پہلے پیغیبر طفیۃ آتی کی نبوت کو تصدیق کیا،
چنانچہ ہم حضرت صدیق اکبر والٹی کے ایمان لانے کا حال آیہ غار کے بیان میں لکھ چکے ہیں،
اس مقام پر صرف ان اعتراضات کو بہ تفصیل رد کرتے ہیں جو کہ حضرت صدیق اکبر والٹی کے ہیں ایمان پر علمائے شیعہ نے کیے ہیں۔ منجملہ ان اعتراضات کے جو ابو بکر صدیق والٹی کے ایمان پر حضرات شیعہ کرتے ہیں، ایک بیہ ہے کہ انہوں نے کا ہمن سے سنا تھا کہ ایک پیغیبر طفیۃ آتی ہیں ہوگئی کے ایمان لانے والے اور اس کی اطاعت کرنے والے بڑے مرتبے پر پہنچیں پیدا ہوگا اور اس پر ایمان لانے والے اور اس کی اطاعت کرنے والے بڑے مرتبے پر پہنچیں گے، اس لیے وہ ایمان لائے، چنانچہ مؤلف'' حملہ حیدری'' بھی مثل اپنے اور علماء کے لکھتا ہے: • اب اب کو از ان پسس برہ پاگز اشت

<sup>🗗</sup> حملهٔ حیدری جلداوّل صفحهٔ ۱۲ سطر ۱۸مطبوعه مطبع سلطانی ۱۲۶۷ء ججری ۱۲ منه 🗕

باو کاهنے دادہ بود ایس خبر کہ مبعوث گردد یکے نامور زبطحاز میں در همیں چندگاہ بود خاتے الیہ توباخاتے الیہ توباخاتہ انبیاء بگر دے چوں اوبگذرد جانشینش شوی زکاهن چو بودش بیاد ایں نوید بیا ورد ایمان نشاں چوں بدید

"اس کے بعد ابوبکر" اپنے مشغلہ میں گے رہے اور کا بہن کی بات دل سے یاد رکھی۔ ایک کا بہن نے ان کو بیخبر دی تھی کہ ایک (مشہور پیغیبر طلنے آئے ہے) مبعوث بول گے یہاں سے کچھ فاصلے پر سرز مین بطحا میں اللہ کے آخری نبی ہوں گے تم فاتم انبیین کے ساتھ رہو گے ان کے بعد تم ان کے جانشین بنو گے، کا بہن کی اس نوید (مسرت) کو انہوں نے یاد رکھا، چنا نچہ (محمد طلنے آئے ہے کے اندروہ) نشانیاں جب دیکھ لیس تو ایمان لے آئے۔"

لیکن بی تول باطل ہے چند دلیلوں سے۔

پھلسی دابیل: سساگر بیامر شلیم کیا جائے کہ ابوبکر صدیق فیالٹیہ کا ہن کے کہنے سے ایمان لائے تو ضروراس کے کہنے کو چے جانا ہوگا تو جس طرح پر اس کے اس کہنے کو تصدیق کیا ہوگا کہ کہ خلافت بعدرسول کے ان کو ملے گی اسی طرح پر اس کے اس کہنے کو بھی تصدیق کیا ہوگا کہ وہ نبی برحق ہوں گے اور ان کا دین سچا ہوگا تو ضرور وہ پیغمبر طلیع آبین کو سچا پیغمبر سمجھ کر ایمان لائے ہوں گے، پس اس سے بھی تصدیق رسالت ثابت ہوتی ہے اور اسی کا نام ایمان ہے اور اسی سے حضرات شیعہ انکار کرتے ہیں اور ابو بکر صدیق فیالٹیم کو دل سے ایمان لانے والا نہیں کہتے۔ چنا نجے جمہد صاحب ذوالفقار میں لکھتے ہیں:

#### المركز آياتِ بينات اوّل المركز في المركز المركز

خلیفهٔ اوّل از اوّل امر از ایمان بهره نداشت اتفاق من علماء الامامیه • نداشت اتفاق من علماء الامامیه کا ندائت نه لائے 'علمائے امامیه کا اتفاق ہے کہ خلیفہ اوّل (ابوبکر) شروع ہی سے ایمان نه لائے خصے''

لیکن اگرچہ جناب مجہد صاحب قبلہ و کعبہ نے یہ دعویٰ کیا کہ تمام علاء کا اتفاق ہے کہ ابو بکر صدیق خالئیۂ اوّل سے ایمان نہ لائے تھے مگر حضرت سے غلطی ہوئی، اس لیے کہ علامہ حلّی نے شرح تجرید میں لکھا ہے کہ خود حضرت علی کرم اللہ تعالی وجہہ نے فر مایا کہ (الْمَنْتُ قَبْلَ اَنْ الْمَنَ اَبُوْبَ بَحْدٍ) کہ میں ایمان لایا قبل اس کے کہ ابو بکر خالئیۂ ایمان لائے ہوں۔' اُنْ الْمَنَ اَبُوْبَ بَحْدٍ) کہ میں ایمان لایا قبل اس کے کہ ابو بکر خالئیۂ ایمان لائے ہوں۔' (شرح تجرید)

تو جب حضرت علی خالفیہ کے قول سے ان کا ایمان لانا ثابت ہوا تو پھر مجتهد صاحب کا کہنا کون سنتا ہے۔

دوسری دلیل: .....معلوم نہیں کہ کائن نے صرف حضرت صدیق اکبر رفیائی سے پیغیبر مسطی ہیں ہونے کا حال کہا تھا اور صرف ایک وہی کائن کی تصدیق کر کے ایمان لائے تھے یا اور اصحاب بھی۔ ہم جہاں تک شیعہ کی کتابوں سے واقف ہیں ان کے اقوال مختلف ہیں۔ بعض کہتے ہیں کہ اکثر اصحاب کا ہنوں کے کہنے سے ایمان لائے جیسا کہ جملہ حیدری کے ان اشعار سے ظاہر ہوتا ہے جواویر نقل کیے گئے اور بعض کہتے ہیں کہ نہیں صرف دو ہی شخص کائن کے کہنے سے ایمان لائے، جیسا کہ نزہما اثنا عشر یہ کا مؤلف فر ما تا ہے:

(( و هم آن کہ قول او اگر بقول کہنه و منجمین مدفوع ست زیرا کہ امامیہ ایس معنی را در حق اکثر صحابہ روایت نه کردہ اند بلکہ در حق یک دو شخص .))

کر دہ اند بلکہ در حق یک دو شخص .))

<sup>🚯</sup> ذ والفقار صفحه ۵۸ ، سطر ۲۰ ، مطبوعه لدهیانه ، ۱۲۸ ا هجری ۱۲ ۱

المات بينات اوّل المحروب المحر

امامیہ اس بات کو (کہ زیادہ تر صحابہ گا ہنوں سے سن کر ایمان لائے تھے) اکثر صحابہ وی انتہ ہیں ۔''
سحابہ وی انتہ ہے کے تق میں نہیں مانتے بلکہ ایک دو کے بارے میں (مانتے ہیں)۔''
لیس اگر بیہ امر تسلیم کیا جائے کہ اکثر صحابہ گا ہنوں کے کہنے سے ایمان لائے تو کچھ جائے اعتراض حضرات شیخین پر نہیں ہے اور اصحاب مقبولین امامیہ کے اس گروہ میں سے مسٹی ہونے کی وجہ نہیں ہے تو جب امامیہ کے صدیق ان کے کہنے سے ایمان لائے تو اہل سنت کے صدیق بھی اگر ان کے کہنے سے ایمان لائے تو اہل سنت کے صدیق بھی اگر ان کے کہنے سے ایمان لائے تو معلوم نہیں کہ انہوں نے کا ہنوں کے قول کو بھی جانا یا نہیں؟ اگر سے جان کر ایمان لائے تو کچھلل ان کے ایمان میں نہیں ہوا، اس لیے کہ اور جانیا نہیں؟ اگر سے جان کر ایمان لائے تو کی تصدیق کر کے مسلمان ہوئے تو اگر ایمان لائے یا خواب میں پیٹمبر طرف ہوئے کی نبوت کی تصدیق کر کے مسلمان ہوئے تو اگر حضرات شیخین بھی کا بمن کے کہنے سے ایمان لائے تو کیا حرج ہے۔

قیسری دلیل: .....ی قول شیعوں کا که حضرت ابو بکر صدیق خالفی کا ہمن کے کہنے سے ایمان لائے انہی کے علماء نے لکھا سے غلط ہوتا ہے، اس لیے کہ ان کے علماء نے لکھا ہے کہ ابو بکر صدیق خالفی نے خواب دیکھا تھا اور اس کے سبب سے ایمان لائے تھے، جبیبا کہ قاضی نور اللہ شوستری نے ''مجالس المومنین'' میں لکھا ہے:

((ابوبكر به بركت خوا بے كه او ديده بود مسلمان يده بود.))

" ابوبکر نے ایک خواب دیکھا تھا جس کی وجہ سے وہ مسلمان ہوئے تھے۔"

جو قصی دلیل: سساگر حضرات شیعہ کے اس کہنے سے کہ ابوبکر صدیق فیالٹیئ کا ہمن کے کہنے سے ایمان لائے یہ غرض ہو کہ وہ دل سے ایمان نہیں لائے تو اس کی تکذیب ان کے حالات سے ہوتی ہے، اس لیے کہ وہ ہمیشہ دعوت اسلام میں سعی بلیغ کرتے اور لوگوں کو اسلام کی طرف راغب کرتے اور اپنے دوست آشناؤں کو سمجھا سمجھا کر حضرت کا مطبع بناتے اور پینمبر طالبے ہوتی ہے علانیہ دعوت اسلام کرنے کے واسطے درخواست کیا کرتے اور غلاموں کو خرید

ا يات بينات اوّل المحرك المحرك

خرید کے خدا کی راہ میں آزاد کرتے اور اپنے مال اور جان کا نقصان گوارا کرتے کہ ان سب باتوں کا ثبوت امامیہ کی کتابوں سے ہوتا ہے تو کیا کوئی عاقل اس کو قبول کرے گا کہ جس کی کوششیں اور محنتیں اجرائے دین میں غایت درجے پر ہوں اور جس کواعلائے کلمۃ اللہ میں اپنی جان و مال کا خیال نه ہو وہ خود دل سے پیغمبر طلع اللہ کوسیا نبی اور اسلام کوسیا دین نه مجھتا ہو، ایسی بات حضرات امامیہ کی زبان سے ہی نکل سکتی ہے ورنہ کوئی نادان بھی اس کو نہ مانے گا اور واسطے ثبوت اس امر کے کہ حضرات سینحین نے پیغمبر طلقی تایم کواظہار دعوت اسلام پر برا پیختہ کیا اور انہی کے اصرار پر حضرت نے اظہار دعوت فر مایا اور اسی وجہ سے سیخین نے صدمہ اٹھایا ہم قول صاحب''استقصاءالا فحام'' كانقل كرتے ہيں۔مؤلف موصوف تحرير فرماتے ہيں: (( مگر نا صبی پیغمبر خدارا که از خوف کفار در حصن غار اختفا فرموده ودر بدو اسلام از اظهار دعوت اعلانيه احتراز داشته تاآنکه شیخین دل تنگ شده آنحضرت راحث و ترغیب باظهار دعوت کردند و آن حضرت بنا بر اظهار عدم مصلحت از جهت اصرار ایشان از اعلان مانع نیا مده حتی اصاب اولهما ما اصاب و قال ثانيهما ايعبدا لعزى واللات علانية ويعبدالله سراً از خوف خدا ناكل و نجوف غير مائل مي داند.))

''گرناصبی نے گفار کے خوف سے رسول کریم طلط ایم کے اظہار سے باز رکھا کے عہد اوّل میں رسول اکرم طلط ایم کو اعلانیہ اسلام کے اظہار سے باز رکھا یہاں تک کہ وہ زمانہ آیا جبکہ شیخین نے عاجز ہوکر رسول اللہ طلط ایک کو اسلام کے اعلان پر ابھارا اور آنخضرت طلط ایک نے ان کے اصرار کی وجہ سے عدم مصلحت کا اظہار نہیں کیا۔ صدیق اکبر رظافی سے جو پریشانیاں ملیس توملیں، دوسرے (عمر رضافی ) کی اعلانیہ پرستش کی جائے دوسرے (عمر رضافی ) کی اعلانیہ پرستش کی جائے

آیاتِ بینات۔اوّل کی کو کی کا کو کی کا کو کا کی کا کو کا کی کا کو کا کا کا کو کا کا کا کو کا کا کا کا کو کا کا اور اللّٰہ کی جھیبے کر (بیہ بیں ہوسکتا)۔"

پانچویں دلیل: .....اگرفرض کیا جائے کہ ابو بکر صدیق خالیہ کے ول سے ایمان نہیں لائے اور (عیافًا بالله) کا فر تھے جسیا کہ جابجا مجہد صاحب نے اس عقیدہ کو ظاہر کیا ہے، چنانچہ ذوالفقار میں فرماتے ہیں:

((اوّل ایـمان اصـحاب ثلاثه باثبات بایدر سانید بعد ازیں بایں افسانه بیهوده ترنم باید نمود زیرا که دانستی که مسلك امامیه دریں باب اینست که اصحاب ثلاثه از اوّل امراز ایمان بهره نداشتند.))

'' پہلے ضروری ہے کہ اصحاب ثلاثہ کی ایمان آوری ثابت کی جائے، پھر اس بیہودہ افسانہ کے گیت گائے جائیں کیونکہ اس بارے میں شیعوں کا مسلک یہ ہے کہ نیزوں اصحاب پہلے سے ایمان سے بہرہ ورنہیں ہوئے۔'
اور مجتهد صاحب کے مقلد صاحب'' استقصاء الافحام' اپنی کتاب میں لکھتے ہیں:

((فَإِنَّ كُفْرِ هُمْ وَإِرْتِدَادُهُمْ وَاضِحٌ لاسِتْرَةَ فِیْهِ.))

'' کہ کفراور ارتداد اصحاب ثلاثہ کا واضح ہے چھپا ہوانہیں۔'

پی اگر مطابق اصول شیعہ کے کفر اور عدم ایمان حضرت ابوبکر صدیق وظائمۂ کا فرض کیا جائے تو تمام مہاجرین اور انصار بلکہ تمام اصحاب کا کافر ہونا لازم آتا ہے، اس لیے کہ تمام نے ان کو اپنا سردار بنایا اور بعد پینجبر خداطشے آئے ہے ان کوخلیفہ کیا اور ان کے ہاتھ پر بیعت کی اور یہ بیعت کرنے والے اور ان کوخلیفہ بنانے والے دس، بیس، سو، دوسو، ہزار دو ہزار آدمی نہ تھے بلکہ لاکھوں تھے، اس لیے کہ اصحاب نبوی بعد پینجبر خداطشے آئے آئے کے بروایت ایک لاکھ سے زائد اور بروایت ملا باقر مجلسی جو انہوں نے '' تذکرۃ الائمہ'' میں کسی ہے چار لاکھ تھے تو جب چار لاکھ آدمی (عیافہ اللہ کہ) ایک کافر کو اپنا سردار بنا دیں تو پھران کے کفر میں کیا شک رہا۔۔۔۔۔ رہا یہ امر کہ سب مسلمانوں نے جو اس وقت تھے ابو بکر صدیق وٹائیء' کی بیعت کی باقر ارعالم نے

# المات بينات اوّل المحروب المحر

شیعہ ثابت ہے جبیبا کہ شریف مرتضلی کے قول سے ظاہر ہے جو بحارالانوار کے مجلد تین میں منقول ہے اور جس کا ترجمہ مجتہد صاحب نے بایں الفاظ کیا:

((جمیع مسلمانا با ابوبکر بیعت کردند و اظهار رضا و خوشنودی باو، و سکون و اطمینان بسوے او نمودند و گفتند که مخالف او بدعت کننده و خارج از اسلام ست.))

"تمام مسلمانول نے ابوبکر فالٹی سے بیعت کی اور اپنی رضاوخوشنودی کا اظہار کیا اور ان کی طرف سے پُر سکون اور مطمئن ہوئے اور کہا ہے کہ ان کی مخالفت کرنے والے بدی اور اسلام سے فارج ہیں۔'

سبحان الله! کیا دین و ایمان ہے حضرات شیعه کا که حضرت صدیق اکبر ضائیہ کی عداوت سے دین محمدی کو باطل کرتے ہیں اور جارلا کھ مسلمانوں کو جومہا جرین وانصار اور مجاہد سے اور جن میں بنی ہاشم اور اہل بیت نبوی بھی داخل تھے ان سب کو صراحناً کا فربتاتے ہیں۔ (نعوذ بالله من ذالك)

چو ٹی دلائل بیان کرنے کی ضرورت نہیں ہے، اس لیے کہ خود علمائے شیعہ نے بیہ مجھ کر کہ ان کے کفر کا بیان کرنے کی ضرورت نہیں ہے، اس لیے کہ خود علمائے شیعہ نے بیہ مجھ کر کہ ان کے کفر کا دعویٰ ایسا بیہودہ ہے کہ اس سے سننے والے کو تعجب ہوتا ہے اس سے انکار کیا اور اپنے ان علماء کو جنہوں نے ایسا دعویٰ کیا ہے خود حجھ لایا، اس لیے ہم ان کے ان اقوال کونقل کرتے ہیں ..... قاضی نور اللہ شوستری مجالس المونین میں فرماتے ہیں:

((نسبت تکفیر بجناب شیخین که اهل سنت و جماعت به شیعه نموده اندسنخے ست ہے اصل که در کتب اصول ایشاں از ایشاں اثری نیست و مذهب ایشاں همین ست که مخالفانِ علی فاسق اند و محاربان اوکافر.))

'' اہل سنت و جماعت نے شیخین کے کا فر ہونے کوشیعوں کی جانب جومنسوب کیا

ہے یہ بے معنی سی بات ہے، کیونکہ اس کا ثبوت شیعوں کے کتب اصول میں موجود نہیں ہے، البتہ شیعوں کا مسلک و مذہب یہ ہے کہ کمی واللیم کے مخالف فاسق ہیں اور ان سے جنگ کرنے والے کا فر ہیں۔'

جناب مجتهد صاحب قبله و کعبه اس قول کے جواب میں ذوالفقار میں فرماتے ہیں:

((پوشیده ۵ نماند که این کلام بر تقدیر صحت و صدورآن از فاضل قادح مقصود ماو مفید مطلب اونمی شود زیرا که سابق گزشته که فاسق درمقابله مومن اطلاق شده پس فرق میان کفر و فسق همیس ست که کافر نجس ست دردنیا و مخلدست في النار در عقبي و فاسق كه بسبب انكاريكي از ضروریات مذهب باشد مخلددر نار خواهد بود گودر دار دنیا احكام مسلمين بسبب اقرار شهادتين براوجاري شود.)) ''واضح رہے کہ فاصل شوستری کے اس بیان کوشیح مان لیا جائے تو بہ کلام ہمارے مقاصد برضرب کاری اوران کےمفیدمطلب نہیں کیونکہ پہلے بیان ہو چکا ہے کہ لفظ فاسق مومن کے مقابلہ میں آیا ہے، اس لیے کفروفسق کے مابین فرق بہہے کہ کا فر دنیا میں نجس اور آخرت میں ہمیشہ ہمیشہ دوزخ میں رہے گا اورضروریات مذہب کے انکار کرنے کی وجہ سے فاسق ہمیشہ دوزخ میں رہے گا اگر چہ اقرار شہاد تین کی وجہ سے دنیا میں اس پر اسلامی احکام جاری ہوں۔''

لیکن اس عبارت میں یا تو حضرت قبلہ و کعبہ نے غلطی فرمائی یا دیدہ و دانستہ اغماض کیا،
اس لیے کہ بیفر مانا کہ' برتقد برصحت وصدور آل از فاضل' کا مطلب سمجھ میں نہیں آتا کہ اس
قول کو قاضی نور اللّہ شوستری کے حضرت نے تشلیم کیا ہے یا اس سے انکار فرمایا ہے ایسی گول
یا گول عبارت لکھنے سے سوائے ہم سے کم فہم جاہلوں کو مغالطہ میں ڈالنے کے دوسرا فائدہ نہیں
ی

<sup>🚯</sup> ذوالفقار صفحه ۵۲، سطر ۷، مطبوعه لدهیانه، ۱۲۸۱ هجری ۱۲۱\_

المراكز أيات بينات داوّل المحروب المراكز و 192 ماكن المراكز و 192 ماكن

تھا، اگریہ عبارت' مجالس المومنین' میں موجود ہے تو بر تقدیر کہنا کیا معنی اور اگریہ عبارت اس میں نہیں ہے تو صاف اس سے انکار فر مایا ہوتا اور صاحب'' تحفیہ اثناعشریی' کے طعن وتشنیع میں موافق اپنی عادت کے دو جار ورق سیاہ کیے ہوتے ہاں، شاید حضرت نے''مجالس المونین'' نہ دیکھی ہوگی، اس لیے نہا نکار کیا نہ اقرار، بہر حال ان الفاظ سے قبلہ و کعبہ کے اس عبارت کا موجود ہونا پایا جاتا ہے اور اگر اب بھی کسی کوشک ہو وہ''مجالس المومنین'' میں دیکھ لے۔ رہا جواب جومجہ تدصاحب نے دیا ہے وہ بھی ایسا ہے کہ اس کے معنی سمجھ میں نہیں آتے ، اس لیے کہ قاضی صاحب نے اقرار کیا ہے کہ تکفیر شیخین ہمارے اصول کے مخالف ہے اور حضرت مجہد صاحب اسی کو ثابت کرتے ہیں، پس یا خطائے اجتہادی قاضی صاحب سے ہوئی کہ وہ تکفیر سے انکار کرتے ہیں یا مجتہد صاحب سے کہ وہ اس کو ثابت کرتے ہیں یا شاید درمیان کفر اور ایمان کے ایک تیسرا مرتبہ اثبات فرمایا جاہتے ہیں جس کا نام ان کی اصطلاح میں اسلام ہے جس کے معنی نفاق کے ہیں، یعنی ظاہر میں کلمہ پڑھنا اور باطن میں کا فر ہونا، اس لیے ہم کو لازم ہوا کہ اس تیسرے مرتبہ پر بھی نظر کریں اور اس کے اثبات اور ابطال کے دلائل پرغور کریں،اس لیے ہم مجہزماحب کی روح سے اوران کے مقلدین سے استفسار کرتے ہیں کہ اس تیسرے مرتبے کے قائم کرنے سے کیا غرض ہے، آیا بیہ کہ خلفائے ثلاثہ کے ایمان سے ا نکار کیا جائے اور ان کے اسلام کوشلیم کیا جائے اور اسلام کے بیمعنی مراد لیے جائیں کہ وہ ظاہر میں کلمہ کو تھے اور باطن میں منافق یا کہ وہ دل سے بھی مثل زبان کے پیغمبر طلطے آیا ہے نبوت کی تصدیق کرتے تھے گر امام برحق کی امامت کے منکر تھے اور ان کے حقوق کے غاصب اوران پر جابر تھے اور چونکہ امامت اصول دین سے ہے، اس لیے بہسب انکار ایک اصل کے اصول دین سے وہ ایمان کے دائرے سے خارج تھے، یا سوائے اس کے اس تیسرے مرتبے کے قائم کرنے سے اور کچھ مقصد ہے، بہر حال اور کوئی دوسرا فائدہ تو سمجھ میں نہیں آتا، اس لیے امراوّل کوشلیم کر کے اس سے بحث کی جاتی ہے۔ پس اگر خلفائے ثلاثہ کے ایمان سے اس وجہ سے انکار کیا ہے کہ وہ صرف ظاہر میں کلمہ گو تھے اور باطن میں تو حید اور

نبوت سے بھی منکر تھے جیسا کہ اکثر حضرات شیعہ فرماتے ہیں بلکہ حضرات شیعہ کس حساب میں ہیں خودان کے امام مہدی فرماتے ہیں کہ ظاہر میں وہ کلمہ گو تھے اور باطن میں کا فرجیسا کہ مُلّا باقر مجلسی نے "رسالہ رجعیہ" میں حضرت امام کی طرف منسوب کر کے یہ قول لکھا ہے:

((ایشاں ازروئے گفتہ یہ و د بظاہر کلمتین گفتند از برائے طہمع اینکہ شاید و لایتی و حکومتے حضرت بایشاں بد ہد و در باطن کا فر بو دند.))

''یہود یوں کے کہنے سے ان لوگوں نے کلمہ پڑھا جس کے پس پردہ یہ خیال تھا کہ کلمہ پڑھنے کی وجہ سے شاید آنحضور طلط آئے آئے ان کو گورنری اور حکومت دے دیں جبکہ وہ باطنی طور بر کا فرتھے۔''

پس اس کا جواب ہم او پر دے چکے، اس کا اعادہ ضروری نہیں، اسی واسطے اس قول سے اکثر علمائے شیعہ نے انکار کیا اور جولوگ ایسا کہتے ہیں ان کوخود انہوں نے ناصب فرمایا جیسا کہتے ہیں ان کوخود انہوں نے ناصب فرمایا جیسا کے ملاعبراللہ جوعلمائے شیعہ سے ہیں'' اظہار حق'' میں فرماتے ہیں کہ انکار کرنا ابو بکر صدیق رفائے ہیں کہ انکار کرنا ابو بکر صدیق رفائے ہیں کہ انکار کرنا ابو بکر صدیق رفائے ہیں کے ایمان سے انصاف سے بعید ہے، و ھذہ عبارته:

((جواب گفتن ایس سخن بارتکاب آنکه درسبق هجرت ایسمان شرط ست وآن شخص یعنی ابوبکر معاذ الله هیچ وقت ایسمان نداشته حتی قبل از سنوح نا خوشی امیر المومنین از انصاف دوراست.))

''اس امر کے جواب دینے میں یہ بات پیش نظر رہے کہ ہجرت میں سابق ہونے کے لیے ایمان شرط ہے اور وہ شخص لیمنی ابوبکر (معاذ الله) کسی وقت صاحب ایمان نہ تھے حتی کہ امیر المونین کونا خوش کرنے سے پہلے بھی ایمان والے نہ تھے، یہ بات انصاف سے بعید ہے۔'
اور ملا عبدالجلیل قزوین کتاب "نقص الفضائح" میں لکھتے ہیں:

((اماثناء خلفاء پس برآن انكارے نيست بزرگانند از مهاجرين و السابقون الاولون من المهاجرين والانصار والذين اتبعوهم باحسان.))

''خلفاء کی تعریف سے انکار کی مجال نہیں، بڑے مہاجروں میں سے ہیں جو سابقین اولین سے تھے''

اور پھر دوسرے مقام پر لکھا ہے:

((اما آنچه سیرت ابوبکر و عمر و دیگر صحابه بیان کرده مجملے ست نه مفصل آن را خلاف نه کرده اندشیعه الادرجهٔ خلافت و امامت را شیعه انکار کنند دریشان که درجهٔ امامت نداشتندو آن فقد ان عصمت و نصوصیت و کثرت علمی ست، اما صحابه رسول ایشان را دانند واز درجه شان نه گزرانند.))

''ابوبکر اور جو دوسر ہے صحابہ کی سیرت بیان کی گئی ہے وہ مجمل ہے اور اس کی تفصیل نہیں کی گئی ہے اس کی شیعہ مخالفت نہیں کرتے ، البتہ خلافت وامارت کے بارے میں کہتے ہیں کہ انہیں درجہ امامت حاصل نہ تھا جس کا سبب بی تھا کہ ان میں عصمت و کثر ت علم کا فقد ان تھا، نیز ان کا عقیدہ و بیان ہے کہ بیاوگ رسول اللہ طابع آیم کے صحابی تھے اور ان کو ان کے درجات سے علیحدہ نہیں کرتے ۔'' اور''احتجاج طبری ' کے میں لکھا ہے کہ امام باقر عَالِین اللہ نے فرمایا:

(( لست بمنكر فضل ابى بكر و لست بمنكر فضل عمر ولكن ابابكر افضل من عمر . ))

'' میں ابو بکر صدیق خالفیہ' اور عمر فاروق خالفیہ' کی فضیلتوں سے انکارنہیں کرتا کیکن

**<sup>1</sup>** احتجاج طبرسی صفحه ۲۵\_

اً يات بينات اوّل المحرّد الوّل المحرّد الوّل المحرّد الوّل المحرّد الوّل المحرّد الوّل المحرّد الوّل المحرّد المحرّد

ابوبكر،عمر فاروق طاليجاسے افضل ہیں۔''

پس ان روایتوں اور ہزارمثل اس کے اور روایتوں سے جن کو ہم نقل کریں گے حضرت ابو بکر صدیق بڑائیئ کے ایمان اور فضیلت میں کون شک کر سکتا ہے۔ پس بیہ دعویٰ کہ ابو بکر صدیق بڑائیئ باطن میں (معاذ الله) کا فرضے خود علمائے شیعہ اور ائمہ کبار کی احادیث سے باطل ہوا اور اگر اب بھی کسی کو شک ہوتو وہ تفاسیر اور احادیث امامیہ کو دیکھے کہ باوجود اس عناد و تعصب کے جوان کو خلفائے ثلاثہ رفتی اللہ ہم سے ہے اب بھی صد ہا روایات اور احادیث مدح وثنا میں خلفاء کی موجود ہیں، چنانچہ ان کے مفسرین قبول کرتے ہیں کہ حضرت ابو بکر صدیق و اللہ فی میں خلفاء کی موجود ہیں، چنانچہ ان کے مفسرین قبول کرتے ہیں کہ حضرت ابو بکر صدیق و اللہ علاموں کو مول لیا کرتے اور بہ سبب اسلام کے ان کو آزاد کر دیتے ، جبسا کہ علامہ طبرسی نے دو مجمع البیان 'میں لکھا ہے:

((عن ابن زبير قال ان الآية نزلت في ابي بكر لانه اشترى المماليك الذين اسلموا مثل بلال و عامر بن ميسرة و غيرهما واعتقهم.))

'' کہ آیت (وَسَیْجَنَّبُهَا الْاَتْقٰی) شان میں ابوبکر خلائی کے نازل ہوئی کہ وہ غلاموں کو جو اسلام لاتے مول لیتے اور پھر خدا کی راہ میں آزاد کر دیتے جیسے بلال اور عامر بن میسر اُ وغیرہ۔''

پس چونکہ ابوبکر صدیق خلاہ اپنے مال کو خدا کی راہ میں صرف کرتے تب خدا نے یہ آیت نازل کی کہ دوز خ سے وہی بڑا پر ہیز گار بچے گا جو اپنے پاک مال کو خدا کی راہ میں صرف کرتا ہے۔ پس تعجب ہے کہ جوشخص اپنے مال سے مسلمان غلاموں کو خریدے اور ان کو آزاد کرے اور اس کی شان میں خدا آیتیں نازل کرے اور اس کو اتبقی الناس فرمائے اس کی فضیلت اور بزرگی بیک طرف اس کے ایمان سے بھی انکار کیا جائے اور ایساشخص منافق اور کا فرسمجھا جائے۔ غرض کہ ایمان اور اسلام میں ابوبکر صدیق خلائے گئے شہر نہیں رہا اور باقرار علمائے شیعہ اس کا ثبوت ظاہر ہوگیا۔

اَ يَاتِ بِينَاتِ اوَّلَ ﴾ الموالي الم

اب باقی رہا تیسرا امر کہ مراد ایمان سے اصول دین کی تصدیق کرنا ہے اور چونکہ امامت بھی ایک اصل اصول دین سے ہے اور اس سے ابوبکر صدیق خالٹیز، منکر تھے، اس سے ان پر اطلاق ایمان کانہیں ہوتا،اس کی تر دیدہم بخو بی بحث امامت میں کریں گے،ان شاءاللہ تعالیٰ کیکن ہمارے نز دیک ابتدائے زمانۂ نبوت میں امامت کواصول دین میں داخل کرنا اور جواس وقت امامت پرائمہ اثناعشر کے ایمان نہیں لایا اس کومومن نہ جاننا نا دانی ہے، اس لیے کہ جب پیغمبر طلطی ﷺ صاحب نے نبوت کا دعویٰ کیا اور اسلام کی دعوت فر مائی تو اس وقت خدا کی تو حید اوراینی نبوت کی تصدیق ایمان کی علامت رکھی ، ائمہ کی امامت کی تصدیق کی تکلیف کسی کونہیں دی بلکہ خود حضرت علی خالٹین کو بھی اسلام کی دعوت صرف تو حید اور نبوت کی تصدیق پر کی ۔ پس اس وفت امامت کا کچھ ذکر ہی نہ تھا کہ کوئی اس کو قبول کرتا یا اس سے انکار کرتا۔ اگر ہم غلط کہتے ہوں تو حضرات شیعہ اپنی ہی کتابوں سے یہ بات ثابت کر دیں کہ جب اوّل اوّل پیغمبر خدا طلنے آیم نے لوگوں کو اسلام کی طرف بلایا تو ان سے تو حید اور نبوت کے سوا حضرت علی خالٹیہ کی امامت کی تصدیق کو بھی فرمایا،حضرت علی خالٹیہ خود اس وقت لڑ کے تھے کسی شخص سے اس وقت پیغمبر طلط نے نہیں فرمایا کہ جس طرح پر خدا کی توحید اور میری نبوت کی تصدیق تم پر ایمان کے لیے ضروری ہے، اسی طرح میرے چھوٹے بھائی علی کی امامت کی تصدیق بھی ضروری ہے اور جبکہ ایباکسی سے اس وفت نہیں کہا اور امامت کو اصول دین سے قرار نہیں دیا تو ابو بکرصدیق خالیہ' کا انکاریا اقرار کرنا بھی اس سے ثابت نہیں ہوتا اور جب پیہ ثابت نه ہوا تو ان کے ایمان میں بھی کچھ خلل نہیں آیا ..... ہاں حضرات شیعہ بیہ کہہ سکتے ہیں کہ آخر زمانه نبوت میں خم غدریر پر جب خطبه امامت علی مرتضلی خالٹین کا پڑھا اور لوگوں کو تو حید اور رسالت کے علاوہ امامت کے اقرار بربھی دعوت کی اس وقت امامت کا انکار گویا ایمان کے خلل کا سبب تھہرالیکن جب کہاس کا نام ونشان بھی نہ تھا اور کوئی لفظ امامت سے واقف تک نہ تھا اس کو اس وقت اصول دین سے گھہرانا اور اس سے ناواقف آ دمی کومنکر قرار دینا اور اس کے انکار کواس کے عدم ایمان کا سبب کہنا بڑی نادانی ہے۔ ہاں حضرات شیعہ یہ کہہ سکتے ہیں

#### المركزية بينات داوّل المركزية الم

کہ ابو بکر صدیق وٹاٹی نے خم غدیر کے وقت حضرت علی وٹاٹی کی امامت سے دل میں انکار کیا اور بعد وفات بیغیبر خداط ہے آت کو خاہر کیا، یعنی خود امام بن بیٹے تو ہم اس بات کو سن سکتے ہیں کیکن اس سے صرف اطلاق ارتداد کا (نعوذ باللّٰه من ذالك) ان پر ہوسکتا ہے، اس سے ان کے اس ایمان میں جو اوّل اوّل لائے کیے خلل نہیں آسکتا اور ابتدائے زمانہ نبوت میں ان کا نہایت سے دل سے ایمان لانا اپنے حال پر قائم رہتا ہے۔

ر ہاار تدادان کا بہسبب غصب خلافت کے اس کو ہم بحث امامت میں بیان کریں گے، ان شاءاللّد۔

### حضرت عمر فاروق خالتيهٔ كا بيان لانے كا بيان:

جب کہ ہم نے حضرت ابو بکر صدیق خالٹین کے ایمان کو ثابت کرلیا، اس لیے اب ہم کچھ ذکر حضرت عمر فاروق خالیہ؛ کے ایمان لانے کا کرتے ہیں ..... یہ بات سب کومعلوم ہے کہ پیغمبر خداط التی می رات دن اس فکر میں رہتے تھے کہ اسلام کی ترقی ہواور خدا کے دین میں لوگ داخل ہوں، کوئی لحظہ کوئی دم اس سے غافل نہ ہوتے تھے اور جو تدبیراس کے حاصل ہونے کی ہوتی تھی اس میں دریغ نہ فرماتے تھے،لیکن باوجوداس کوشش اور محنت کے چھے برس کے عرصے میں صرف چند ہی شخص جو کہ جالیس سے کم تھے ایمان لائے ، آخری پینمبر خداط اللے عالیہ نے اس تھوڑی سی جماعت کو دیکھ کر خدا سے دعا کی کہ خداوندا اس گروہ کو بڑھا اور ایسے شخص کومسلمان کر کہ جس کے رعب اور عزت سے اس گروہ کو قوت اور اسلام کی تائید ہواور جس کی ذات سے بہت جلد اسلام کو رونق ہو، چنانچہ حضرت نے اپنے نز دیک ایسے صرف دوشخص اپنی قوم میں خیال کیے ایک حضرت عمر بن خطاب خالٹیہ؛ دوسرا ابوجہل کہ بید دونوں نہایت ہی معزز اور مشہور اور نامور تھے اور ان کوسب سے زیادہ عداوت بھی پینمبر طلقیقایم کے ساتھ تھی اور شب و روز اسلام کے معدوم ہو جانے کی فکر میں رہتے تھے، پس حضرت نے خدا سے دعا کی کہ الہی ا پنے دین کوان دوآ دمیوں میں سے کسی ایک آ دمی کے مسلمان کر دینے سے قوی کر اور عمریا ابوجہل میں سے ایک کو ایمان عطا فرما۔ چنانچہ یہ دعا خدا نے حضرت طلقی آتا کی حضرت المن المن المنات اوّل المنات الم

عمر خالٹیہ کے حق میں قبول کی اور ان کو ایمان سے مشرف کیا۔

حضرت عمر خلائی کے ایمان لانے کا مختصر حال ہے ہے کہ ابوجہل نے جس کو پیغیمر ملتے ہوئے کے ساتھ دپی عداوت تھی اپنے بھائیوں سے کہا کہ جوکوئی پیغیمر ملتے ہوئے کو تل کرے اور ان کا سرمیرے پاس لائے اس کو ہزار شتر سرخ بال والے اور بہت سے دینار ودر ہم اس کے صلے میں دوں گا۔ چنانچہ حضرت عمر خلائی نے اس کام کو اپنے ذمہ لیا اور پیغیمر ملتے ہوئے کے قل کے اداوے سے چلے، ادھر حضرت عمر خلائی کا چانا تھا اور خدا نے فرشتوں کو تھم دیا کہ اس کو ہماری طرف تھی چو اور جس کے سر لانے کو جاتا ہے اس کے قدموں پر گراؤ، ہماری قدرت کا تماشا دیکھو کہ تھی ہوکر جاتا ہے اور ہماری ورائوں پاک ہوکر پھرے دیکھو کہ تھی ہوکر جاتا ہے اور ہماری وجل کا، کافر ہوکر نکلا ہے اور مومن پاک ہوکر پھرے گا، ہماری دشتی کے ارادے پر مستعد ہوکر اٹھا ہے اور ہماری محبت کے دام میں ابھی پھنتا گا، ہماری دشتی کے ارادے پر مستعد ہوکر اٹھا ہے اور ہماری محبت کے دام میں ابھی پھنتا ہے، وہ تو اپنی خوشی سے ہمارے دوست کے تل کو چلا ہے اور ہم اس کو زیر دستی کافروں کے تل کے لیے مقرر کرتے ہیں۔ اب تم سطح زمین پر جاؤ اور اس کی خبر لواور اس کا ہاتھ پکڑ کر ہمارے دین میں لے آؤ مصرع .....

گرنیاید ۴ بخوشی موئے کشایش آرید

چنانچہ جب حضرت عمر رضائیہ تلوار کو گلے میں حمائل کر کے نہایت غصے اور طیش میں پیغیبر طشے آئے کی طرف چلے ،فرشگانِ ملاء اعلیٰ نے شادی کا غلغلہ بلند کیا، 'طرف و اسم طرک قُوا'' کا شور مجایا، زبان حال سے بہ شعر پڑھنا شروع کیے۔ ابیات آمد آل یارے کہ من می خواستم راست شد کارے کہ من می خواستم رفتہ می رودآل سوئے دام رفتہ رفتہ می مواستم می خواستم بہم بہ نہجارے کہ من می خواستم بہ نہجارے کہ من می خواستم بہم بہ نہجارے کہ من می خواستم بہم بہ نہجارے کہ من می خواستم بہم بہ نہجارے کہ میں جو گیا، آہستہ بہت بہت ہوگیا، آہستہ بہت ہوگیا ہوگ

اگرہنسی خوشی نہآئے تو اس کے بال پکڑ کر (زبردسی) لے آؤ۔

المراكز أيات بينات داوّل المحاكز 199 من المراكز 199

آ ہستہ وہ جال میں (تھننے) آرہا ہے جیسے کہ میری خواہش تھی۔''

چنانچه حضرت عمر رضائلی نے اثنائے راہ میں بہت سے مجزات دیکھے، راہ میں ایک شخص مسلمان ملااس کے مارنے کا قصد کیا اس نے کہا کہ اوّل اپنی بہن اور بہنوئی کی خبرلو کہ وہ مسلمان ہو گئے ہیں تب غیروں کی خبر لینا، چنانچہ حضرت عمر ضلیفیہ اپنی بہن کے گھر گئے، درواز ہ بندیایا اور قرآن پڑھنے کی آواز سنی، اس کو باہر سے سنتے رہے، آخر دروازہ کھٹکھٹایا، ان کی بہن نے دروازہ کھولا، پوچھا کہتم لوگ کیا پڑھتے تھے، ہم کو دو، انہوں نے دینے میں انکار کیا، آخر ا بنی بہن اور بہنوئی کوخوب مار بیٹ کی ، جب ان کی بہن نے بیرزیادتی دیکھی تو یکار اٹھی کہ اعمر موشيار موه، مم تو ايمان لا حيك اور سيح دين مين داخل مو كئة "اشهد ان لااله الا الله و اشهد ان محمدا رسول الله" تم كوجوكرنا بهوسوكرو\_ تب تو حضرت عمرٌ وصل یڑے اور کہا کہ اس قرآن سے کچھ سناؤ تب سورۂ طہ ان کو سنائی ، اس کی فصاحت اور بلاغت یرغش ہوکر حضرت عمر خلاہیٰ کے دل کو یقین ہو گیا کہ بے شک پیرکلام خدا کا ہے اور اسی وقت کلمہ شہادت پڑھا اور ایمان لائے اور قصد پنیمبر طلطاقیۃ کے حضور میں حاضر ہونے کا کیا۔ جب حضرت عمر خالٹی کے آنے کی خبر ہوئی تو اصحاب رسول میں تہلکہ مج گیا اس لیے کہ وہ ان کی شوکت اور اراد ہے سے واقف تھے، یہاں تک کہ جب حضرت عمر خلایئۂ درواز ہے پر پہنچے تو کوئی دروازہ کھولنے کو نہ اٹھتا تھا مگر حضرت حمزہ ضائلہ' جیا پیغمبر طلقی آئے ہے کہہ کراٹھے کہ' وہ ایک آ دمی ہے اگر اطاعت کے ارادے بر آیا ہے خیر ورنہ اسی کی تلوار ہے اور اسی کا سز'۔ چنانچه حضرت عمرٌ اندر داخل ہوئے ، پینمبر طلطاع آئم به نفس نفیس اٹھے اور ان کو آغوش رحمت میں کے کرابیا دبایا کہان کی آنکھیں نکل پڑیں، تب تو حضرت طلط عَلَیْمٌ مسکرائے اوران کی طرف د کیچکر خنده زن ہوئے، حضرت عمر خالٹیز، صدق دل سے نعرہ مارکر کہنے لگے: "اشھ د ان لا الله الا الله و اشهد ان محمدا رسول الله" تبسب مسلمان خوشى سے تكبير كنے لگے اور حضرت عمر ضالتین کے ایمان لانے برحمہ و ثنا خدا کی کرنے لگے۔حضرت عمر ضالتین نے اسی وقت پیغمبر خداطلے علیہ سے کہا کہ یا حضرت بتوں کی عبادت تو علانیہ ہو اور خدا کی عبادت

ا يت بينات اوّل المحرك المحرك

حییب کر، بیمناسب نہیں ہے، آیئے خانہ کعبہ کو چلیے اور با اعلان نماز ادا سیجیے۔ چنانجہ ان کی عرض کو حضرت ؓ نے قبول فر مایا اور خانہ کعبہ کی طرف توجہ کی اور نہایت شان وشوکت سے حضرت طلطی ایم مع سب صحابہ کے عازم خانہ کعبہ کے ہوئے جب حضرت تشریف فرمائے خانہ کعبہ ہوئے تو حضرت عمر ضائلیٰ ہی آگے آگے چلے، کا فروں نے کہ وہ منتظر تھے کہ سر بیغمبر طلنے علیم کا لاتے ہوں گے۔ بید دیکھ کر کہا: اے عمر! بید کیا حال ہے؟ تب حضرت عمر ضائلیہ، نے فرمایا کہ سنو میں ایمان لایا اور پیغمبر طلط ایم کی غلامی کا غاشیہ میں نے اپنے دوش پر لیا، جو اطاعت کرے گا خیر ورنہ اگر مزاحمت کرے گا تو یہی تلوار ہے اور اس کا سر۔ چنانچہ چند آ دمیوں کواسی وفت اپناز ور دکھلایا اور خانہ کعبہ میں جا کر پیغمبر طلط عَادِمٌ کے پیچھے نماز ادا کی۔ یہ حال حضرت عمر ضالتین کے ایمان لانے کا ہے اور اس میں ہم نے دو باتوں کا ذکر کیا ہے، اوّل پیغمبر طلقے علیم کے دعا کرنے کا جو کہ حضرت عمر ضالتین کے ایمان لانے کے واسطے کی ، دوسرے اس کیفیت سے ایمان لانے کا۔ چنانجہ ہم دونوں باتوں کوشیعوں کی کتابوں سے ثابت کرتے ہیں۔ امراوّل کے ثبوت میں پہلے ہم کو بیلکھنا ضروری ہے کہ اکثر مجتهدین اور علمائے شیعہ نے اس دعا سے انکار کیا ہے اور اس کوسنیوں کی تہمت اور افتر انصور کیا ہے، جبیبا كهايك مجهد صاحب كاخلاصه عبارت بيرے:

((فاروق عزتے در عرب نداشته پس ایں احادیث را علمائے سنیاں از پیش خود برتافته اند و حاشا که جناب پیغمبر ایس دعا که مخالف عقل و نقل ست بر زبان مبارك آورده ناشند.))

''عمر فاروق کی عرب میں کوئی عزت نہ تھی اور آپ کے اسلام لانے سے اسلام کو عزت نہ تھی اور آپ کے اسلام لانے سے اسلام کو عزت دینے کی دعا جو عزت دینے کی دعا والی حدیث سنّی علماء نے خود گھڑی ہے اور اس قسم کی دعا جو عقل وفقل کے سراسر خلاف ہے حاشا وکلا رسول اکرم طلق علیہ کی زبان مبارک سے ادانہیں ہوئی۔''

ا يات بينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل

لیکن بیا نکار صرف دهوکا دینا اور عوام کو اپنے فدہب کی برائی پر واقف ہونے سے بچانا ہے، ورخہ بہت سے محدثین اور علمائے شیعہ نے اس کی صحت پر اقرار کیا ہے، چنا نچ فضل بن شادال اور شخ طوسی اور علم الهدی اور شخ مفید ۴ کے اقرار سے اس کی صحت ثابت ہوتی ہے، چنا نچہ ہم ان سے قطع نظر کر کے ملامجاسی کی تصدیق کو سنداً بیان کرتے ہیں اور ان کی کتاب بحارالانوار سے جس کا نام نامی اور اسم گرامی خدا کی کتاب سے بڑھ کر حضرات شیعہ کی زبان بر ہے، اس روایت کوفل کرتے ہیں۔ و هو هذه۔ ملا باقر مجاسی ''بحارالانوار'' کی چود ہویں جلد میں جس کا نام ''کتاب السماء والعالم'' ہے مسعود عیاثی سے روایت کرتے ہیں:

(( روی العیاشی عن الباقر علیه السلام ان رسول الله ﷺ فقال اعز الاسلام بعمر بن الخطاب او بابی جھل بن هشام .))

د'' یعنی امام باقر علیہ السلام سے روایت ہے کہ پیغیر خدا سے دعا کی کہ اللی عزت دے اسلام کو عرش بن خطاب یا ابوجہال بن ہشام کے اسلام کی کہ اللی عزت دے اسلام کو عرش بن خطاب یا ابوجہال بن ہشام کے اسلام

غرض کہ اب ہم ان مجتہدین کی نسبت جنہوں نے اس دعا سے انکار کیا اورعوام کو دھوکا دیا کیا کہیں بجز اس کے کہ ان کے مقلدین کے سامنے ان کے انکار کو اور ملا باقر مجلسی کے اس اقر ارکور کھ دیں اور بیعرض کر دیں کہ اب خود ہی انصاف کرو کہ تمہارے پہلے جھوٹے ہیں یا

<sup>•</sup> شیر محمہ بن نعمان العبکری بغدادی ۱۳۳۸ ہیں پیدا ہوئے شیعوں میں شخ مفید کے نام سے مشہور ہیں۔اس لیے کہ بقول ان کے امام غائب نے انہیں پیلقب دیا تھا۔ (معالم العلماء صفحہ ان) شیعہ حضرات کے اکابر اور بڑے مشاکخ و اساتذہ میں شار ہوتا ہے۔ متاخرین میں سب نے ان سے استفادہ کیا۔ فقہ، کلام اور حدیث میں ان کی فضیلت مشہور و مسلم ہے۔ اپنے زمانے میں شیعوں کے سب سے ثقہ اور بڑے عالم سے۔ ان کی تقریباً دوسو (۲۰۰) چھوٹی بڑی تصنیفات ہیں۔ (روضات البخات جلد ۲ صفحہ ۱۵۳) شیعوں کے نزدیک شخ مفید کے مقام کا اندازہ اس بات سے ہوسکتا ہے کہ ان کے بار ہویں امام غائب غار میں روپوش ہوجانے اور غیبت صغری کا دور ختم ہوجانے کے بعد بھی شخ مفید کوخطوط کھتے تھے جو کسی غیبی نا معلوم طریقے سے ان کومل جاتے تھے، شیعوں کی معتبر کتاب احتجاج طبرسی میں ان کے نام امام غائب کے وہ خطوط موجود ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ امام غائب کے معتمدین میں طبرسی میں ان کے نام امام غائب کے وہ خطوط موجود ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ امام غائب کے معتمدین میں سے شع ۱۲ ہو جائی بنداد میں فوت ہوئے، سید مرتضی برادر رضی نے نماز جنازہ بڑ ھائی۔ ۱۲

پچھے۔۔۔۔۔۔ رہا امر دوم، لیمیٰ حضرت عمر رہائی کے ایمان لانے کی کیفیت اس کے واسطے ہم اشعار حملہ حیدریہ کونقل کرتے ہیں اور اہل انصاف سے چاہتے ہیں کہ اس کے ہر ہر لفظ کوغور کریں اور انصاف فرمائیں کہ باوجود تعصب اور عناد کے اس مؤلف نے کیا پچھ لکھا ہے اور یہ کوئی خیال نہ کرے کہ حملہ حیدریہ کتب معتبرہ سے نہیں ہے بلکہ اس کوخود حضرت مجتدصا حب شیعوں خیال نہ کرے کہ حملہ حیدریہ کتب معتبرہ سے نہیں ہے بلکہ اس کوخود حضرت مید محملہ حید رہائی ہے اور اس کی اصلاح اور تحقی خود حضرت سید محمل حب نے فرمائی ہے اور جو کتاب مطبع سلطانی میں با ہتمام مدعلی داروغہ کے لکھنؤ میں چھپی ہے اس کے عنوان پر یہ اور جو کتاب مطبع سلطانی میں با ہتمام مدعلی داروغہ کے لکھنؤ میں چھپی ہے اس کے عنوان پر یہ سب کیفیت کھی ہوئی ہے اور اس کے سرے پر اس کتاب کی تعریف میں لکھا ہے۔ ابیات:

عجب • کتابے پر از نور هست که هر بیت آن بیت معمور هست به بزمر که خوانند فصلر ازال سخن از حلاوت شودلب گزان مشام محبان معطر شود دل از نور ایامان منور شود تعالے اللہ آن باذل ہے بدل كــه آورده هر نكته را برمحل بوفق روايت رقم ميزند براه دیانت قدم میزند به ترجیح اخبار دارد مناط برون نیست از جاده احتیاط به نهجے گرفت ست ایراد و دق كه افتاده درجان اعداء قلق

<sup>🗗</sup> حمله حیدری جلداوّل صفحه۲ دیباچه مطبوعه سلطانی ۱۲۶۷ هجری ۱۲ منه 🗕

عــجــب دفتر دل کشای نوشت کے پیچیدہ دروے ہے ای بهشت معطر چوں مشك تتارست ايس معنبر چوں باد بھارست ایں زهر نکته سازد معطر دماغ زهر نقطه اش می شود تردماغ دل آشفتگان راتما شاست این جگر خستگان رامسیحاست این بس ست از نعوت و صفاتش همیں کے گر دیدہ مقبول سلطان دیں ف\_\_\_ ازندهٔ رایبت اجتهاد زحـق حـجـت و آیتـر بـر عباد طريق شريعت مويد ازوست كـه نـام و نشان محمد از و ست دل سنيان داغدارست ازو

که هندوستان سبزه زار ست ازو •

"عجیب پرنور کتاب ہے کہ اس کا ہر ہر شعر بیت معمور ہے، جس محفل میں اس کی ایک فصل پڑھ دی جائے تو بات کی مٹھاس سے ہونٹ چیکنے لگیں، دوستوں کی مشام جاں معطر ہو جائے اور دل نور ایمان سے روشن ہو جائے، اللہ کی ذات بڑی ہے کہ ان (علامہ) باذل نے جن کی کوئی مثال نہیں ہر نکتہ کو برمحل ذکر کیا ہے۔ روایت کے مطابق ہی وہ لکھتے ہیں اور دیانت کی راہ اختیار کرتے ہیں۔

<sup>🗗</sup> حمله حيدري جلداوّل صفحه ٦ ديباچه مطبوعه سلطاني ١٢٦٧ ججري ١٢منه

ترجیح روایات میں مشاق ہیں، احتیاط سے باہر قدم نہیں نکالتے، اس طریقہ سے
اعتراض اور گرفت کرتے ہیں کہ دشمن (ناصبی سنی) تلملا اٹھتے ہیں، عجب دل کش
دفتر لکھ ڈالا کہ جس میں جنت کی ہوا لیٹی ہوئی ہے، مشک تنار کی طرح عطر بیز
ہے، باد بہاری کی مانند خوشبوریز ہے، ہر نکتہ سے دماغ معطر ہوجاتا ہے، اس کا ہر
نقطہ دماغ کو ترکر دیتا ہے۔ آڈر دہ دلول کے لیے بیتماشا ہے اور خستہ جگروں کے
لیے بیمسیا ہے، اس کی تعریف و توصیف میں اتنا کافی ہے کہ سلطان دیں
(سلطان العلماء) کی پسندیدہ ہے، اجتہاد کے جھنڈے کو بلند کرنے والی ہے،
بندوں پرحق کی جمت اور نشانی ہے، طریق شریعت کی اس سے تائید ہوتی ہے،
اس سے محمد طفی میں این مونشان ہے، طریق شریعت کی اس سے تائید ہوتی ہے،
اس سے محمد طفی میں ہندوس پر حق کی جو نشان (قائم) ہے، سنیوں کے دل اس سے داغدار
ہیں ہندوستان اس سے سبزہ زار ہوگیا ہے۔'

اے بھائیو: اس روایت کوسنواور دیکھو کہ حقیقت میں کیسا نور چبک رہا ہے اور سونگھو کہ در اصل کیسی خوشبومہک رہی ہے، بےشک اس روایت کی نسبت ہم بھی بیشعر پڑھتے ہیں:

بہ نہجے گرفت ست ایرادو دق

کہ افتادہ درجان اعدا قلق

زهرنکته سازد معطر دماغ زهر نقطه اش میشود تر دماغ معطر چول مشک تنارست این معنبر چول بادِ بهارست این اب هم اس روایت کو بعینه کتاب مذکور سے نقل کرتے ہیں۔ در کیفیت ایمان آ ور دن عمر ضائٹہ بن خطاب:

عمر • بعد ازاں ازیس چندگاه در آمد بدین رسول اِلسه چنان بدكه بوجهل ازان سرزنش بكيفيتر شدعداوت منش كه جز قتل پيغمبر ذوالجلال نبودش دگر هیچ فکر و خیال يكيے روز مى گفت بااشقيا کے آرد کسے گر سر مصطفے هـزار اشتـر از خود به بخشم باد دو كوهال سيه ديده و سرخ مو زدیبای مصری و بردِ یمن دگرسیم و زر بخشش چند من عمر چوں شیند آن سخن گفتنش بـجـنبيـدعـرق طـمع در تـنـش

🗗 حمله حیدری جلداوّل از صفحه ۲۱ تا ۲۳ مطبوعه مطبع سلطانی ۲۲۷ء چری۲۱ منه

باو گفت سو گند گرمی خوری که از گفته خویشتن نه گزری من امروز خدمت رسانم بجا بیارم به پیشت سر مصطفر گرفت از ابوجهل اوّل قسم یـــس انــگـاه زد در ره کیـ قدم بآنکار چوں رفت بیروں عمر یکے گفت با اونداری خبر که همشیره ات نیز با جفت خویش گر فتت دین محمد به پیش بر آشفت ایا حفص ازیں گفتگو بــــگــفتـــابــريـزم كـنـون خُـون او سوى خانه خواهر خويش رفت چو المدبنز دیك در پیش رفت بيامدبه بيش درو ايستاد صدائے شیندویاں گوش داد شبند آنکه میخواند مردِ نکو كـــلامـــے كـــه نشـنيـده بُــد مثـل او وزد مے گے فتندیاد آل کالام هما نحواهر وجفت او بالتمام عمر فرزد در و خواهر ش باز کرد چےوں آمید درون شور آغاز کرد

در افتاد باجفت خواهر بجنگ گرفتش زحلق و بیفشر د تنگ در آویخت داماد هم با عمر گرفتند خصمانه هم را به بر بخستندگه روی هم گاه پشت لکدگه زدندی بهم گاه مشت زهم پوست كندند گاه مو گھے ایس بزیر آمدے گاہ او ازوچــوں عــمــر بــود پـر زور تـر فگندش بزیر و نشست از زبر گـــلــويـــش بــه تـنــگى فشرد آنچنان كــه نـز ديك شــدتـاشو د قبض جـان بیا مددوا خواهرش نوحه گر به گفتش چه خواهی زما ای عمر اگر شاد گردی زما در ملول نـمـوديـم ديـن مـحـمـد قبول كنول گر كشى سر بداريم پيش و لے برنگردیم از دین خویش چوں بشنید ازوایی حکایت عمر بدانست کو برنگردد دگر بگفتش چه دیدی تو از مصطفر کے گشتے بدبنش چنیں مبتلا

گفتی کلام خدائے جلیل كــه آرد بـاو حـضـرت جبـرئيـل شنيديم كرديد برمايقين کے هست ایس کیلام جهاں آفریں عـمـر گـفـت ازاں قول معجزا ساس اگے یاد داری بخواں ہے ہے اس برو خواهرش آیه چند خواند عمر طکوش چوں کرد حیراں بماند دلےش زاں شنیدن بسے نے م شد بسے دائے اسلام سر گرم شد عمر گفت دیگر بخوان زین کلام بگفتاد گرنیست زیس می بجام ولـر هسـت استاد ما در نهفت که گردید پنهاں چو نامت شنفت قسم گرخوری کو که نیا بد زیان بیاریم پیشت که خواند ازان چوبگرفت سوگندا زو خواهرش بيا ورداستاد خودرا برش بُداز اهل اسلام نا مشق خباب بیامدبرنزدعمر سے حجاب برو خواند آیاتِ پروردگار اب حفی اسلام کر د اختیار

چو ا آیاتِ معجزبیا السنید هـمـش قـول كاهـن بـخاطر رسيد به اسلام شدرغبتش بیشتر که آن هم شودراست چون این خبر وزال پے سبگشتند باهم روال بنزد رسول خدائے جھاں بدولت سرائے پیمبر شدند چو دربسته بُد حلقه بردر زدند يكي آمدو ويداز پشت در کے استادہ باتیخ بردر عمر بنز د نبی رفت و احوال گفت سماندند اصحاب اندر شگفت چنیں گفت پس عم خیرالبشر کے غے نیست بروی کشائیددر گ\_ از راه صدق آمده مرحیا و گرباشد أورابخاطر دغا یه تیغےکه دارد حمائل عمر تنشش راسبكبار سازم زسر چےو در باز کے دند بر روئے او درآمد عمر بالب عذر گو گــرفتـــش بـــه بـر سـرور انبيــاءً نشاندش بجائیکه بودش سزا

المراق ال

بگفتند اصحاب هم تهنیت وزان بیشتریافت دیس تقویت پسس اصحاب دیس راشدایس مدعا کسه از خدمت سرور انبیاء بسوی حرم آشکارا روند نسماز جماعت بجا آورند رسید این سخن چون بعرض رسول زخیر البشر یافت عز قبول

''عرز (بھی) چند دن کے بعد رسول الله طلط عین کے دین میں داخل ہو گئے، ہوا یہ کہ ابوجہل کے دل میں ایسی عداوت پیدا ہوگئی کہ بیغمبر ذوالجلال کے قتل کے علاوہ اس کو کوئی دوسری سوچ وفکر ہی نہ تھی۔ ایک دن اس نے بد بختوں سے کہا کہ اگر کوئی شخص (محمد) مصطفع طلنے علیہ کا سر لے آئے تو میں اس کو ایک ہزار اونٹ دو کو ہان والے، کالی آئکھوں اور لال رنگ کے دوں گا۔مصری ریشم اور میمنی جا دریں اور سونا جاندی مزید دوں گا۔ عمر شنے جب اس کی یہ بات سنی تو ان کے جسم میں لا کچے کی رگ پھڑک اٹھی۔اس سے کہا کہ اگرتم قشم کھاؤ کہ اپنی بات یر قائم رہو گے تو میں آج ہی بہ خدمت انجام دیتا ہوں کہ (محمر) مصطفے طلبے عالیم سرتیرے سامنے لاتا ہوں۔ ابوجہل سے قسم لینے کے بعد اس (مقصد قبل) کے ليے روانہ ہو گئے۔اس كام كے ليے جب عمر البر نكلے تو ايك شخص نے ان سے کہا کہ کچھ پیتہ ہے کہ تمہارے بہن اور بہنوئی محمد طلط علیم کا دین قبول کر چکے ہیں۔ابوحفص (عمر) اس بات سے آگ بگولہ ہو گئے اور کہا کہ ابھی میں ان کو قتل کر دوں گا۔ اپنی بہن کے گھر گئے تو دروازہ بند تھا دروازے کے پاس آ کر کھڑے ہو گئے۔ کچھ آواز سنائی دی تو اس کوغور سے سننے لگے۔ انہوں نے سنا

ا يت بينات اوّل المحروب المحرو

کہ کوئی بھلا آ دمی ایسا کلام پڑھ رہا ہے کہ اس جیسا کلام اب تک نہیں سنا، وہ بہن اور بہنوئی ان سے بہ کلام سارا کا سارا یاد کر رہے ہیں۔عمر نے دروازہ کھٹکھٹایا تو ان کی بہن نے کھول دیا جیسے ہی اندر پہنچے تو چیخنے لگے اور اپنے بہنوئی سے لڑنے گئے، اس کی گردن پکڑ کر دبائی۔عمر کے ساتھ بہنوئی کی دھر بیگ ہونے گئی، بھی چہرہ کے بل اور بھی پیٹھ کے بل گرتے ، بھی لات مارتے اور بھی گھونسے چلاتے، بھی کھال نوچتے تو بھی بال، بھی یہ نیچے آتے بھی وہ آتے، عمرًا ان سے زیادہ طاقت ور تھے، چنانچہ ان کو نیچے گرا کر اوپر بیٹھ گئے اور ان کی گردن اتنی زور سے دبائی کہ قریب تھا ان کی جان نکل جائے۔ان کی بہن روتی ہوئی دوڑ کرآئیں ان سے کہا: اے عمر! ہم سے کیا چاہتے ہو، ابتم چاہے خوش ہویا نا خوش ہم نے محمد طلطے آتا کا دین قبول کرلیا ہے۔اب اگرتم مارنا جا ہے ہوتو سرحاضر ہے کیکن اپنے دین سے ہم نہیں پھر سکتے۔عمر نے جب ان کی بیہ بات سی سمجھ گئے کہ یہ بازنہیں آئیں گے، ان سے کہا کہ آخر محد میں کیا دیکھا کہ ان کے دین میں اس طرح گرفتار ہو گئے۔انہوں نے کہا کہ خدائے برتر کا کلام جو حضرت جبرئیل عَلیناً ان کے پاس لائے (وہ کلام) سنا تو ہمیں یقین ہو گیا کہ یہ خالق کا کنات کا کلام ہے۔ عمر نے کہا اس اعجازی کلام سے اگر کچھ یاد ہوتو ہے خوف وخطر سناؤ۔ ان کی بہن نے چندآ بیتی ان کو بڑھ کر سنائیں، جب عمر نے سنا تو حیران رہ گئے، ان کا دل اس کلام کے سنتے ہی بے حد نرم ہو گیا اور اسلام کا سودا سرمیں سا گیا۔عمر نے کہا کہ اس کلام سے پچھ اور پڑھو، انہوں نے کہا اس میں اور تو کیچھ یا دنہیں لیکن ہمارے استاد چھیے ہوئے ہیں جو آپ کا نام س کر حیب گئے تھے اگرتم قسم کھاؤ کہ ان کو تکلیف نہ دو گے تو وہ کلام پڑھنے کے لیے آپ کے سامنے لائیں۔ان کی بہن نے جب ان سے شم لے لی تو اپنے استاد کوان کے سامنے پیش کیا، وہ اسلام لا چکے تھے ان کا نام خباب تھا۔عمر کے

# اً يات بينات داوّل المحروب الم

سامنے بے حجاب آ گئے، ان کو بروردگار (عالم) کی آبیتی سنائیں، ابوحفص (عرم ) نے اسلام قبول کرلیا، جب یہ معجزانہ (کلام کی) آیات سنیں تو کا ہن کی بات ان کے دل میں جم گئی، اسلام سے ان کی رغبت بڑھ گئی کہ وہ ( کا ہن کی بات) بھی اس خبر کی طرح سی ہو گی۔ اس کے بعد وہ رسول خدا طلط عَلَیْم کی طرف روانہ ہوئے۔ پینمبر خداط اللہ ایک ایک کے گھریہنے، دروازہ بند تھا تو کنڈی بجائی، ایک شخص نے آ کر دروازے کی بیثت سے دیکھا کہ عمر تلوار لیے کھڑے ہیں۔وہ حضور طلنے علیہ کے پاس گئے اور حال بتایا صحابہ کرام رعنہ چیمین (بیس کر) حبران ہو گئے۔حضور طلنے عَلَیْم کے جیا (حضرت حمزہ رضائلیہ) نے کہا کوئی بریشانی کی بات نہیں دروازہ کھول دواگر وہ نیک ارادے سے آئے ہیں تو ان کومرحباہے اور اگر ان کے دل میں دغا بازی ہے تو جوتلوار عمرٌ لٹکائے ہوئے ہیں اسی سے ان کا سر تن سے جدا کر دوں گا جب دروازہ ان کے لیے کھولاتو عمر عذر کناں اندر آئے، سرور انبیاء طلط عَلَیْم نے ان کا دامن بکڑ کران کے لائق مقام پرانہیں بٹھایا صحابہ کرام رغن جعین نے ان کومبارک باد دی، ان سے دین کومزید تقویت حاصل ہو گئی، اب دیندار لوگوں کی بیرخواہش تھی کہ سرور انبیاء طلط علیم علانیہ حرم شریف چل كرنماز با جماعت ادا فرمائيس - جب حضور طلط عليم كويد بات معلوم هوئي تو ، ب طلطي الله في السي قبول فر ما ليا ـ''

### 

# آمدن سیداخیار بتائید ملک جبار بحرم محترم ونماز گزاردن با اصحاب سعادت انتساب و آمدن قریش مرتبه دیگرنز دا بوطالب خالفیهٔ سخن گفتن از روی قهر وطیش

اللہ کی تائیہ سے حضور گا حرم شریف میں آنا اور اپنے سعادت منداصحاب کے ہمراہ نماز اداکرنا، قریش کا ابوطالب کے پاس دوبارہ آکران سے ختی سے بات کرنا

> بيا ساقى اى رشك خلد بريس بساطِ نشاط بگیتے بےیں زخم بادہ بے فکر و اندیشہ ریز سبو برسبو شیشه بر شیشه ریز فرود آر ازیس طاق فیروزه فام زخورشيد جام و زمه نيم جام بے کے راز پوشیدہ را بے ملا بــه دور و بــه نـز دیك در ده صـلا ازاں مے نمے ہم بکامم فگن وزان نم بعیش مدامم فگن چناں مست کن زاں مے پُر طرب کے جو شدز خورشید نورم زلب دریس برم ساقی بنور ایاغ فروزد بدینگونه روشن چراغ کے کر دند اصحاب چوں اتفاق بے آمید رسے ل خیدا از وثیاق

رواں شــــد بتـــائيــد ديـــان ديـــ چُـو سـوئے حـرم سيـد الـمـر سليس بسالید از بسس زمیس شدگمان کے ہیے وں رود از بے آسماں زشادی برقص اندر آمد سپهر چـو خـورشید هر ذره افروخت چهر هـمــي رفــت جبريل بالائي سر بفرق همايون بگسترده پر ملائك چپ وراست در دور باش شیاطیس زهیبت شده یاش پاش به يهلو روان حمزه نام دار به پیشش علی صاحب ذوالفقار همیس رفت در پیش حیدر عمر حمائل همان تيغ کين بر کمر بگرد آمده جمع یاران تمام بر فتندز نيسان به بيت الحرام جدار حرم سر بعرش مجید رسانيد چون گرد موکب رسيد چودیدند کفارزان گونه حال نـمـودنـد بـاهـم بسـے قیـل وقـال یکے رفت از انہا به نزد عمر ا بـد و گـفـت ايـن چيست اي بد گهر نے ز انساں کے رفتے تو باز آمدی

ا يات بينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل

بكيس رفتي وبانياز آمدي عهر كرد اسلام خود آشكار یے آنگے ہیاو گفت اے نابکار هران کزشما جنبداز جای خویش به بیند سر خویش بریای خویش چوں کفار در یافتنداز سخن کے دردل چے دار ند آن انجمن نهادند پادر ره امتاع نـمـودنـد بـا اهـل مـلت نـزاع چو ں دیدند آں صحبت اصحاب دین هـمه دست بردند بر تیخ کیس ازاں حال کفاریس پاشدند دلیران دیر مسجد آرا شدند به پیش اندر آمدرسول خدا نهمو دندياران باو اقتدا نبی گفت تکبیر چوں در حرم فتادند اصنام بر روئے هم زتائيد ايز دبمسجد نماز ادا کے دو آمد سوئے خانہ باز

''اے ساتی آ، رشک خلد بریں بساط نشاط بچھا دے، بے فکر واندیشہ شراب مٹکے سے بہا، پیالہ پر پیالہ اور شیشہ پر شیشہ ڈال، اس طاق فیروزہ فام (آسان) سے لے کرآ سورج سے جام اور جاند سے نیم جام لا، پوشیدہ راز کو ظاہر کر دے اور دور ونز دیک صلائے عام دے دے، اس شراب کے چند قطرے میرے منہ میں بھی ٹیکا دے اور مجھے اس کا مزہ مسلسل عطا المنظر آيات بينات اوّل المنظر المنظر ( 216 ) المنظر المنظر المنظر المنظر المنظر المنظر المنظر المنظر المنظر ال

کرتا رہ، اس پر کیف شراب سے ایسا مست کر دے کہ اس کی گرمی سے نور میرے لبول سے تھلکنے لگے، اس بزم میں ساقی نور ونکہت کا چراغ یوں روشن کرتا ہے کہ اصحاب نے جب ا تفاق كرليا رسول خداط السيامية سي تائيد حاصل مو كئي، الله تعالى كى تائيد سے جب سيد المرسين طليع عليم حرم روانہ ہوئے زمین لرزنے لگی جیسے لگتا تھا کہ آسان سے اویر نکل جائے گی مارے خوشی کے آسان رقص كرر ما تها جيسے سورج ہر ذرہ كو تابناك بنا رہا تها، جبرئيل امين عَاليِّلاً اينے بروں كا سایہ کیے اوپر چل رہے تھے، فرشتے دائیں بائیں تھے، شیاطین ہیب کے مارے پاش پاش ہو رہے تھے۔آپ طلنے علیہ کے پہلو میں حضرت حمز ہ ظاللہ، چل رہے تھے اورآپ طلنے علیہ کے آگے علی خالتٰد؛ صاحب ذ والفقار تھے، حیدر (علی خالتٰد؛ ) کے آگے عمر خالتٰد؛ اپنی کمر میں تلوار لٹرکائے چل رہے تھے، آپ طلط علیہ کے اردگر دتمام اصحاب جمع تھے، اس شان سے بیت الحرام ( کعبہ ) کو روانہ ہوئے دیوارِحرم کا سرعرش معلی پر پہنچ گیا، جس وقت بہ قافلہ وہاں پہنچا کفار نے جب بیہ صورت حال دیکھی تو آپس میں چہ میگوئیاں کرنے لگے۔ان میں سے ایک شخص عرائے یاس گیا، ان سے کہا کہ میاں بیر کیا ماجرا ہے؟ تم جیسے گئے تھے ویسے تو نہیں آئے ، گئے تھے غصہ میں اور آئے نیاز مندانہ، عمرؓ نے ہر ملا اپنے اسلام کا اظہار کر دیا اور اس سے کہا کہ اے نامراد! اگرتم میں سے ایک نے بھی اپنی جگہ سے جنبش کی تو اپنا سراپنے پیروں پر دیکھے گا، کفار پوری بات سمجھ گئے کہ ان لوگوں کے دل میں کیا، چنانچہ انہوں نے رکاوٹ ڈالنی جا ہی اور مسلمانوں سے لڑنا جاہا، حضور طلق ایم کے ساتھی مسلمانوں نے ان کی نیت بھانپ لی، چنانچہ سب تیغ بکف ہو گئے، اس کو دیکھ کر کفار پیچھے ہٹ گئے اور ان دین کے بہادروں نے مسجد کو اپنے سجدوں سے آراستہ کیا۔ سب سے پہلے رسول خداط اللے ایک اندر آئے، اصحاب رہی اللہ بے بھی آ یے کی افتدا کی ، نبی طلنے عَلَیْم نے جب حرم میں تکبیر بلند کی تو سارے بت سرنگوں ہو گئے ، اللہ تعالیٰ کی مدد سے مسجد میں نماز ادا کر کے گھر واپس آئے۔''

اے حضرات شیعہ! تم کواپنے باذل بے بدل اور اپنے قبلہ و کعبہ کے آب وگل کی قشم ہے کہ اس روایت کو دیکھواورغور کرو کہ جوشخص اس دھوم دھام سے ایمان لائے اور جو آ دمی ا يات بيات اوّل المحروبي الله المحروبي المحروبي المحروبي المحروبي المحروبي المحروبي المحروبي المحروبين الم

اس شان وشوکت سے مسلمان ہواس کی نسبت کون خیال کرسکتا ہے کہ وہ منافق ہوگا یا ہے دل سے ایمان نہ لایا ہوگا یا بعد ایمان کے مرتد ہوگیا ہوگا یا ایسے خص سے بھی پینمبر طابع ہوئے ارخیدہ ہوئے ہوں گے ہیں۔ دیکھوجو دعا بینمبر طابع ہوئے ہوں گے ۔۔۔۔۔ دیکھوجو دعا بینمبر طابع ہوئے ہوں گے ۔۔۔۔۔ دیکھوجو دعا بینمبر طابع ہوئے ہوں کے این کے لیے کی تھی کیسی جلد خدا نے قبول کی اور اس کا اثر کیسا جلد ظاہر ہوا کہ ان کے ایمان لانے کا پہلا کام تو یہ ہوا کہ اوّل اوّل نماز جماعت کی خانہ کعبہ میں ادا ہوئی اور اخیر کا کام ان کا یہ ہوا کہ روم ، شام اور حلب و دمشق میں کلمہ کفر کا پست اور خدا کا کلمہ بلند ہوا ، ابتدائے اسلام کی عزت بھی انہی کی ذات سے ہوئی اور خاتمہ بھی انہی پر ہوا، حقیقت میں دعا اس کو کہتے ہیں اور قبولیت اسی کا نام ہے۔

اے یارو! ذرا تو انصاف کو دخل دو اور تعصب وعناد کو چھوڑ و کہ جس کی ذات سے ایک ہزار چھتیں شہر کفر کے دارالاسلام ہوئے اور جس کی بدولت ہزاروں بت خانے اور گرجے ٹوٹ کرمسجدیں بن گئیں اور جس کے سبب سے کسری اور قیصر کے محلوں میں اللہ اکبر کا غلغلہ بلند ہوا اور جس کی وجہ سے ان کی بیٹیاں مسلمانوں کی لونڈیوں میں داخل ہوئیں اور جس کی ذات سے ظلمت کفر کی دور ہوئی اور روشنی اسلام کی از شرق تا غرب بھیل گئی وہی تمہارے نز دیک منافق ہےاوراسی کا نام تمہارے یہاں دشمن خدا اور عدُ وِرسولٌ ہےتو معلوم نہیں کہ پھر خدا کا دوست اور رسول کا محبّ کون ہے ..... اگر حضرت عمر کی ذات نہ ہوتی تو آج تمہارے قبلہ و کعبہ کھنؤ میں بیٹھ کرعلیٰ علیٰ کہتے یا اجودھیا میں رام رام پکارتے، یہ عمرہ ہی کی جوتیوں کا طفیل ہے کہتم خدا کی تو حبیر سے اور پیغمبر طلطے آتا کی نبوت سے واقف ہوئے اور کفر حیبوڑ کر اسلام اور ایمان کے نام سے آگاہ ہوئے، لیکن آفریں تمہاری احسان فراموشی پر کہ اسی کی دشمنی کوتم نے ایمان قرار دیا ہے اور کفر کی بنیاد کھود نے والے اور اسلام کا نیز ہ گاڑنے والے کا نام منافق اور کا فررکھا ہے .....حقیقت یہ ہے کہ جب شیطان نے دیکھا کہ بعداسلام کے کفر بھیلانہیں سکتا اور شرک صریح میں گرفتار کرنہیں سکتا تب اس نے بیرتد بیرکی کہ لوگوں کے دلوں میں کفر کی جڑ دوسری طرح قائم کرے، اور باوجودمسلمانی کے دعوے کے ان کو اسلام سے

المراكز المرا

خارج کردے تب اس نے بیرتد بیر کی اور رفض کا عقیدہ لوگوں کے دلوں میں مضبوط کیا اور جن لوگوں نے پیغمبر طلط عَادِمٌ کی مدد کی اور جنہوں نے اسلام کو پھیلایا اور جن کے سائے سے شیطان بھا گا ان کی عداوت دلوں میں ڈال دی تا کہ اس حیلے سے اس کا کام نکلے اور لوگ اسلام سے نفرت کریں یا اسلام کا نام لیں مگر اصل میں اس کو جھوڑ بیٹھیں۔ چنانچہ اس ملعون کا مطلب حضرات شیعہ ہے بخو بی حاصل ہو گیا اور اس شقی از لی نے ان کے دلوں کو اندھا کر دیا کہ وہ ایسے اصحاب جلیل القدر کو برا جاننے لگے اور ایسے دوستوں کو پیغمبر طلقے علیہ کے برا کہنے کگے، ان کی مشمنی کوایمان سمجھے اور ان کو گالیاں دینا عبادت جانا۔حقیقت میں ان لوگوں نے ا بمان جیموڑ دیا اور شیطان کے دام میں آ کر اسلام سے ہاتھ دھویا ورنہ جس کو ذرا بھی عقل ہو گی کیا وہ بیرنہ سمجھے گا کہ اگر وہی لوگ جو اس شدومد سے ایمان لائے کا فریتھے اور وہی آ دمی جنہوں نے اسلام کوعرب سے لے کرمجم تک اور عجم سے لے کر ہندتک پھیلایا اسلام کے دشمن تھے تو پھر دوسرا کون مسلمان ہوسکتا ہے،ضروراس کا عقیدہ اسلام سے پھر جائے گا۔حقیقت میں اسلام کی حقیقت پر کوئی معتقد نہیں ہوسکتا جب تک کہ وہ شیعوں کے عقیدے نہ جھوڑ ہے اور ياكسى نه بن جائے - ﴿ وَاللَّهُ يَهُدِي مَنْ يَّشَاءُ إلىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْم ﴾ مين اس مقام پرایک اور بات شیعوں کی لکھنا مناسب سمجھتا ہوں تا کہان کے عقیدے کی خو کی اس سے ظاہر ہو جائے اور ان کی دشمنی اسلام اور ایمان سے ثابت ہو جائے۔

بیامرتو بخوبی ثابت ہو گیا کہ حضرت عمر زلائی کی ذات سے نہایت تقویت دین کی ہوئی اور اسلام کی جڑ انہی کے سبب سے مضبوط ہوئی، چنانچہ صاحب حملہ تحیدر بیر نے بایں تعصب خودا قرار کیا ہے کما قیل:مصرع .....

وزال بیشتر یافت دیں تقویت

اور ظاہر ہے کہ جس کی ذات سے دین نے تقویت پائی ہوگی اس کی ذات سے پینمبر طلط علیہ کے پینمبر طلط علیہ کو کسی پینمبر طلط علیہ کو کسی علیہ کا بینمبر طلط علیہ کا بینمبر طلط علیہ کا کہ کا بینمبر طلط علیہ کا کہ کا کہ مرضا علیہ کا مرضا کا کہ مرضا کے مرنے کی خبر سے جس

المات بينات اوّل كالمحال المحال المحا

قدر حضرت کوخوشی ہوئی الیی کسی خبر سے نہ ہوئی تھی اور جو فضائل اس روز کے جس روز کہ حضرت عمر خلافی نے نہاں کیے ہیں ایسے فضائل جمعہ،عیداور مصرت عمر خلافی نے بیان کیے ہیں ایسے فضائل جمعہ،عیداور روز غدیر کے بھی بیان نہیں کیے اور جو برکات اور فائدے اہل بیت کو اس تاریخ میں ہوئے ہیں جس تاریخ میں حضرت عمر خلافی نے وفات پائی ایسے بھی کسی روز نہیں ہوئے ۔۔۔۔۔ چنانچہ 'زادالمعاد' میں جومعتبرین کتب شیعہ سے ہے اور ملا باقر مجلسی جس کے مؤلف ہیں اس کے آٹھویں باب کی پہلی فصل میں ایک طول طویل روایت لکھی ہے جس کو ملا صاحب نے اپنی نامہ اعمال کی طرح سیاہ کیا ہے، اس کا مخضر مضمون ہم لکھتے ہیں:

'' حذیفہ • بن بمان رضائیہ صحابی سے روایت ہے کہ میں نویں رہیج الاوّل کو پیغمبر طلطیّا علیم

🗘 بـدر ستيكـه خبر داد مراد پدرم كه حذيفه بن يمان درروز نهم ربيع الاوّل داخل شدبر جدم رسول خدا، حذیفه گفت که دیدم حضرت امیر المومنین و حضرت امام حسن و امام حسین راکه با حضرت رسالت پناه طعام تنادل مي نمودند و حضرت بروي ايشان تبسم ميفر مودو باحضرت امام حسن و امام حسین میگفت بخورید گوارباد ازبرائے شما برکت و سعادت ایں روز بدرستیکه ایں روزیست كه حق تعالىٰ هلاك ميكند دشمن خود و دشمن جد شمار او مستجاب ميگرداند دريل روز دعائع مادر شما، بخورید که ایل روزیست که حق تعالیٰ قبول می کند اعمال شیعیان و محبان شمارا دریل روز، بخورید که ایل روزیست که ظاهر میشودراستی گفتهٔ خدا که میفر ماید ﴿فتلك بیوتهم خاویة بما ظلموا ﴾ یعنی ایں ست خانهای ایشاں که خالی گردیده ست بسبب ستمهای ایشاں، بخو رید که ایس روزیست که شکسته می شود درین روز شوکت جد شماویاری کننده جد شماویاری کننده دشمن شما، نجو رید که این رو زیست که هلاك میشو د درین رو ز فرعون اهل بیت من و ستم کننده برایشاں وغصب کننده حق ایشاں بخورید که ایں روزیست که حق تعالیٰ عملهائے دشمنان شمارا باطل دهبا میگرداند، حذیفه گفت که من گفتم که یارسول الله آیا درمیان امت تو کسی خواهد بود که هتك ايل حر متها نمايد حضرت فرمو د که اي حذيفه بتي از منافقال برايشال سر گروه خواهد شدو دعوی ریاست درمیان ایشان خواهد کرد و مردم رابسوی خود دعوت خواهد نمود و تازیانه ظلم و ستم رابردوش حود حواهم گرفت و مردم را ازراه خدا منع حواهد نمود و کتاب حدارا تحریف حواهد نمود و سنت مراتغير حواهد دادا و ميراث فرزند مرا متصرف حواهد شد و حو درا پيشوائي مردم حوانله و زیادتی بر وصبی من علی بن ابی طالب خواهد کرد و مالهائے خدارا بنا حق بر خود حلال خواهد كرد و در غير طاعت خدا صرف خواهد كرد و مراد بر اور من ووزير من ⇔⇔⇔

کی خدمت میں حاضر ہوا تو کیا دیکھتا ہوں کہ حضرت کے پاس امیر المومنین علی المرتضٰی رضائیٰہ اور حضرت مصن اور امام حسین رضائیہ بیٹھے ہوئے ہیں اور کھانا نوش فرما رہے ہیں اور حضرت نہایت خوش ہیں اور حسین رضائیہ سے کہہ رہے ہیں کہ کھاؤ بیٹا کھاؤ یہ کھانا تم کو مبارک

⇒ على بن ابى طالب رابدروغ نسبت خواهد داد و دختر مرا از خود محروم خواهد گر دانيد پس دختر من اور انفرین خواهد کرد و حق تعالیٰ نفرین اور امستجاب خواهد کرد\_ حذیفه گفت یارسول الله چرادعا نمی کنی حق تعالیٰ او را در حیات شما هلاك كنده حضرت فرمود كه اے حذیفه دوست نمید ارم که جرأت کنم برقضای خدا واز و طلب کنم تغیر امرے را که در علم او گزشته است و لیکن از حق تعالیٰ سوال کردم کی فضیلت دهد آنروز را که دران روز اوبجهنم میر ود برسائر روزها تاآنکه احترام آن روز سنتے گردد و درمیان دو ستان من و شیعیان اهل بیت من، پس حق تعالیٰ و حبی کرد بسوی من که اے محمد ﷺ در علم سابق من گزشته است که دریا بد تراو اهل بیت ترا مختهاو بلائے دنیا و ستمهائے منافقاں و غصب کنند گان از بند گان من آں منافقاں که تو حیر خیر خواهی ایشاں کر دی و با تو خیانت کردند و تو باایشاں راستی کر دے و ایشاں با تو مکر کردند و تو باایشان صاف بودی ایشان دشمنی ترا بدل گرفتند و تو ایشان راخشنود کر دی و ایشان تراتکذیب كردنىد و تو ايشان رابر گزيندي و ايشان ترا در ملبه گزاشتند و قسم يا دميكنم بحول و قوت و باد شاهبی خود که البته بکشایم بر روئے کسیکه غصب کند حق علی را که وصی تست بعد از تو هزار دراز پس ترین طبقات جهنم که آنرا فیلوق می گویندوا و ر اواصحاب او ر ادر قعر جهنم جاد هم که شیطان از مرتبه حود براو مشرف شود و اورا .... می کند، وآن منافق در روز قیامت عبرتے گردانم برائے فرعونها که در زمانهائے پیغمبران دیگر بودند و برائے سائر دشمنان دین وایشاں و دوستان ایشاں رابسوی جهنم برم و با دیدهائے کبود و روهائے ترش با نهایت مذلت و خواری و به پشیمانی ایشاں را ابد آلاباد در عـذاب حـود بـدارم، اے مـحمد نمير سا على بمنزلت تو مگر آنچه مير سد باو از بلاها از فرعون اور غصب كننده حق او كه جرأت ميكند برمن و كلام مرا بدل مي كندو شرك بمن مي آورد و مردم رامنع میکنداز راهِ رضائے من و گوساله از برائے امت تو برامیکند که آل ابوبکر است و کافر میشود بمن در عرش عظمت و جلال من بدرستیکه که من امر کرده ام ملائکه هفت آسمال خدرا که برائے شیعیان و محبان دین شما عید کنند آل روزے را که آل..... کشته میشود، امر کردم که کرسی كرامت مرانصب كننددر برابر بيت المعمور و ثنا كنند برمن و طلب آمرزش نمانيد برائع شيعيان و محبان شما از فرزندان آدم، وامر كرده ام ملائكه نويسندگان اعمال را كه ازيس روز تاسه روز قلم ازمر دم بردارندونه نویسند گناهان ایشان را برائے کرامت تو وصی تو، اے محمد عِیم این روز راعیدے گردایندم برائے تو و اهل بیت تو و برائے هر که تابع ایشاں باشداز مومنان و شیعیان ایشان، ⇔⇔⇔

## ا يات بينات اوّل المحاول المحا

ہو کہ آج کا دن وہ ہے جس میں خدا اپنے دشمن کو اور تمہارے جد کے دشمن کو ہلاک کرے گا اور تمہاری مادر مشفقہ کی دعا کو قبول کرے گا ، کھاؤ بیٹا کھاؤ کہ آج وہ دن ہے کہ خدا تمہارے شیعوں اور محبوں کے اعمال کو قبول کرے گا ، کھاؤ بیٹا کھاؤ کہ آج کی تاریخ خدا میرے اہل

⇒ ⇒ و سوگند یا دمیکنم بعزت و جلال خود و علو منزلت و مکان خود کو عطا کنم کسے را که عید کندایں روز را از برائے من ثواب آنها که بد در عرش احاطه کرده اند و قبول کنم شفاعت اور از خویشان و زیاده کنم مال اور اگر کشادگی دهد بر خود و برعیال خود و درین روز و هر سال دراین روز هزار هزار کس از موالیان و شیعیان شمارا از آتش جهنم آزاد گردانم و اعمال ایشان را قبول کنم و گناهان ایشان رابیا مرزم\_ حذیفه گفت پس بر خواست حضرت رسول خداً و بخانه ام سلمه رفت و من برگشتم و صاحب یقین بودم در کفر عمر تا آنکه بعد از وفات حضرت رسول دیدم که او چه فتنها برانگیخت و کفر اصلی خود را اظهار کرد وازین دین برگشت و دامان بے حیائی و وقاحت برای غصب امامت و خلافت برزد و قرآن را تحریف کرد و آتش در خانه و حی رسالت زد و بدعتهادر دین حمدا پیدا کرد و ملت پیغمبر را تغیر داد و سنت آنحضرت رابدل کرد و شهادت حضرت امير المومنين را رد كرد و فاطمه دختر رسول خدارا بد روغ نسبت داد و فدك راغصب كرد و یهود و نصاری مجوس را از خود راضی کرد و نوردیده مصطفی رانجشم آورد ورضا جوئے اهل بیت رسالت نه کرد و جمیع سنتهای رسول خدارا بر طرف کرد و تدبیر کشتن امیر المومنین کرد و جوروستم درمیانه مردم علانیه کرد و هرچه خدا حلال کرده بود حرام کردو هر چه حرام کرده بود حلال كرد و حكم كرد كه از پوست شتر درهم و دينار بسازندو خرچ كنند و در بررو و شكم فاطمه زهر ازد و بر منبر حضرت رسالت بغضب وجور بالارفت و بر حضرت امير المومنين افترا بست و بآنحضرت معارضه كرد، راي آنحضرت رابسفاهت نسبت داد\_ حذيفه گفت يس حق تعاليٰ دعائے برگزیده خود و دختر پیغمبر خودرا در حق آنمنافق مستجاب گردانید و قتل اور ابرو سنت کشنده اور حمته الله حاري ساخت\_ پس رفتيم بخدمت حضرت امير المومنين كه آنحضرت را تهنيت و مبارك باد بگوئيم بآنكه آل منافق كشته شد و بعذاب حق تعالىٰ و اصل گرديد چول حضرت مراديد فرمو دای حذیفه آیا در خاطر داری آن روزے راکه آمدی بنزد سید من رسول و من و دو سبط من حسن و حسین نزد او نشسته بودیم و با وطعام میخوردیم پس ترا دلالت کرد برفضیلت این روز گفتم بلے ای برادر رسول حضرت فرمود بخدا سوگند که این روزیست که حق تعالیٰ دران دیدئه آل رسولٌ راروشن گردانید و من برائے ایں روز هفتاد دو نام میدانم حذیفه گفت که یا امیر المومنین میخواهم که آن نا مهارا از تو بشنوم حضرت فرمود که این روز استراحت ست که مومنان از شرآن منافق استراحت يافتند ور وز زائل شدن كرب و غم است وروز غدير دوم ست وروزتخفيف ← ⇔

# ہیت کے فرعون کو ہلاک کرے گا، کھاؤ بیٹا کھاؤ کہ آج کے دن خدا تمہارے دشمنوں کے ممل کو

⇒⇒گناهان شیعیانست و ردوز اختیار نکوئی برائے مومنان ست و روز برداشتن قلم از شیعیانست و روز برهم شکستن بنائے کفر و عدوانست و روز عافیت ست و روز برکت ست و روز طلب کردن خونهائي مومنال ست وروز عيد برزاك حداست وروز مستجاب شدن دعاست وروز موقف اعظم ست وروز وفائے بعهدست وروز شرط ست وروز كندن جامه سياهست وروز ندامت ظالمست وروز شكسته شدن شوكت مخالفانست وروز نفي هموم ست وروز فتح ست وروز عرض اعمال آن كافرست وروز ظهور قدرت خداست و روز عفو گناهان شيعيان ست وروز فرح ايشانست وروز توبه ست وروز انابت ست بسوى حق تعالىٰ وروز زكوٰة بزرك وروز قطر دوم ست وروز اندوه باغیانست و روز گره شدن آب دهان در گلوی مخالفانست و روز خوشنودی مومنانست و روز عید اهل بیت ست و روز ظفر یا فتن بنی اسرائیل بر فرعونست و روز مقبول شدن اعمال شیعیانست و روز پیش فرستادن تصدقات ست و روز زیادتی مثوبانست و روز قتل منافق ست و روز وقت معلوم ست وروز سرور اهل بیت ست و روز مشهودست وروز قهر بر دشمن ست وروز خراب شدن بنیان ضلالت ست وروزیست که ظالم انگشت ندامت بدندان میگزد وروز بیته ست دروز شرفست وروز خنك شدن دلهای مومنانست و روز شهادتست و روز در گزشتن از گناه مومنان ست و روز تازگی بوستان اهل ایمانست و روز شیرینی کام ایشانست و روز خوشی دلهای مومناست و روز برطف شدن پاداشاهی منافقانست و روز توفیق اهل ایمانست و روز رهائی مومنان ست از شرکافران او ر و ز مظاهر تست وروز مفاخرتست و روز قبول اعمالست وروز تبجيل و تعظيم ست وروز بخله و عطاست و روز شکر حق تعالیٰ ست و روز یاری مظلومانست و روزیارت کردن مومنانست و روز محبت کردن ایشانست و روز رسیدن برحمتهائے الهی ست و روز پاك گردانیدن اعمال ست و روز فاش كردن رازست وروز برطرف شدن بدعتهاست وروز ترك كردن گناهان كبيره ست وروز ندا كردن بحق ست و روز عبادتست و روز موعظت و نصیحت ست و روز انقیاد پیشوایان دین ست\_ حذیفه گفت كه پس از حدمت امير المومنين بر خاستم و گفتم اگر درنيا بم از اعمال و افعال خير و آنچه اميد ثواب دارم ازال اگر محبت ایل روز دانستن فضیلت ایل راهر آئینه منتهای آرزوی من خواهد بود\_پس محمد و يحيي راويان حديث گفتند كه چول ايل حديث را از احمد بن اسحق شنيديم هريك بر خواستیم و سر اور ابو سیدیم و گفتیم حمد و شکر میکنیم خداوندی را که برانگیخت ترا از برائے ماتا آنکه فضیلت ایس روز را بمار سانیدی پس بخانهای خود برگشتیم و ایس روز راعید کردیم\_ (زادالمعاد از ملا باقر مجلسي، متن مع فتاوى حجة الاسلام جناب مرزا محمد حسن نجفي دام ظله العالى على حسن تصحيح تعاده دو دمان مصطفوي سلاله خاندان مرتضوي مولوى سيد محمد على موسوى\_ مطبع نول كشور لكهنؤ صفحه ٧٧٥ تا ١٥٨٤)

باطل کرے گا، کھاؤ بیٹا کھاؤ کہ آج کی تاریخ خدا کے اس قول کی تصدیق ہوگی ﴿فَتِــــــلْكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِيَةٌ بِهَا ظَلَمُوا ﴾ كه آج كه دن گران كے خالى ہو گئے به سبب ظلم كے جو انہوں نے کیا تھا۔ حذیفہ صحابی کہتے ہیں کہ میں نے عرض کی کہ یارسول اللہ! کیا آپ کی امت میں بھی کوئی ایسا ہوگا؟ حضرت نے فرمایا کہ ہاں ایک بت منافقوں سے ان کا سرگروہ ہو گا اور دعویٰ ریاست کا کرے گا اور تازیا نظلم وستم کا اپنے ہاتھ میں لے گا اور آ دمیوں کوخدا کی راہ سے منع کرے گا اور خدا کی کتاب میں تحریف کرے گا اور میری سنت کو بدل دے گا اور میرے وصی علیؓ پر زیادتی کرے گا اور خدا کے مال کو ناحق اپنے اوپر حلال کرے گا اور غیر طاعت میں خدا کے صرف کرے گا اور مجھے اور میرے بھائی علی کو جھوٹا کیے گا۔ حذیفہ نے کہا کہ حضرت اگر وہ ایسا ہے تو کیوں آپ اس کے لیے دعانہیں کرتے تا کہ وہ آپ کی زندگی میں ہلاک ہوجائے،حضرت نے جواب دیا کہ میں خدا کی قضایر جرأت نہیں کرتا اور جو پچھاس نے اینے علم میں قرار دے دیا ہے اس کا بدلنا اس سے نہیں مانگتا، کیکن بیہ خدا سے سوال کرتا ہوں کہ اس روز کوفضیلت دے اور تمام دنوں پر اس دن کوعزت بخشے۔ چنانچہ حضرت کی دعا خدا نے قبول کی اور وحی کی کہاہے پیغیبر! میں اس دن کوافضل کرتا ہوں اورعلیؓ کو تیرا سا رتبہاس کےظلم کے سبب سے عطا کروں گا، وہ شخص مجھ پر جرأت کرے گا، میرے کلام کو بدل دے گا، میرے ساتھ شرک کرے گا، لوگوں کو میری راہ سے منع کرے گا، میرے ساتھ بہ کفر پیش آئے گا اس لیے میں نے ملائکہ ہفت آسان کو حکم دیا کہ اس دن کو جس میں وہ مارا جائے شیعوں اور محبول کے لیے عید کریں، اس تاریخ کومیری کرسی کرامت کو بیت المعمور کے برابرنصب کریں اور تمام شیعوں کی مغفرت کی دعا کریں، اور میں نے تمام فرشتوں کو حکم دیا ہے کہ اس تاریخ سے تین دن تک قلم آ دمیوں سے اٹھالیں اور کوئی شخص کوئی گناہ کیوں نہ کرے اس کو نہ کھیں۔ اے محراً اس دن کو میں نے تیرے لیے اور تیرے شیعوں کے لیے عید بنا دیا ہے۔'' انتہای . ﴿ أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ ﴾ (الم مومنو!) اس روايت كود يكھواورشيعوں كے ايمان انصاف اور عقل پر روؤ۔ تعجب ہے کہ زمیں شق نہیں ہو جاتی کہ وہ سا جائیں قہر کی بجلی نہیں گرتی کہ وہ

## 

جل جائیں، طوفان غضب نہیں آ جاتا کہ وہ ڈوب مریں۔ دیکھو پیغمبر طلط کے آپا پراس حدیث میں کیسی تہمت ہے اور خدا کے محبوب پر کیا افترا باندھا ہے، خدا اس قوم سے جس نے اپنی آئکھوں کو اندھا اور کانوں کو بہرا اور دلوں کو غافل کر رکھا ہے اس تہمت اور افترا کا بدلہ لے، درحقیقت انہیں کی شان میں بیرصا دق ہے:

﴿لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ اَعُيُنَّ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ اَعُيُنَّ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ اَخْدُنَ لَا يُسْمَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَأَلَانْعَامِ بَلْ هُمْ اَضَلُّ اُولَئِكَ هُمُ الْخُفِلُونَ٥﴾ (الاعراف: ١٧٩)

''ان کے دل ہیں ان سے سمجھتے نہیں ان کے آئکھیں ہیں مگر دیکھتے نہیں، ان کے کان ہیں مگر ان سے سنتے نہیں، وہ جانوروں کی طرح ہیں بلکہ ان سے گئے گزرے وہ غافل لوگ ہیں۔''

کوئی دقیقہ کفراور بے ایمانی کا نہیں ہے جو اس حدیث کے واضع نے چھوڑا ہو، کوئی جھوٹ و افتر انہیں رہا جو پیغیر طفیقی کے کی طرف منسوب نہ کیا ہو۔ بھلا کون شخص ہے جو اس بات کو مانے گا کہ جس شخص کے ایمان لانے کے لیے خود ہی حضرت نے دعا کی ہواور جس کے لیے بروایت امام باقر علیہ السلام ((السلھم اعزا لاسلام بعمر بن الخطاب )) کہا ہواور جس کے حق میں خدانے حضرت کی دعا قبول کی ہواور جس نے مسلمان ہوتے ہی اسلام کا جھنڈا کعبہ میں گاڑ دیا ہواور جس نے اسلام لاتے ہی حضرت کو کعبے چلنے پر مستعد کیا ہواور جس نے اپنی تمام عمر حضرت کی محبت، اطاعت اور فرما نبرداری میں اور اپنی ساری زندگی اسلام کے پھیلانے میں صرف کر دی ہواور جس نے دنیا کی کسی قتم کی لذت نہ اٹھائی ہواور جس نے خدا کی راہ میں جان دے دی ہواس سے پیغیر طفیق کی اس قدر رنجیدہ ہوں کہ اس کے مرنے پر اس قدر خوشی کریں اور اس کے مرنے کے دن کوعید الفظر عید دن تک سے بھی ہو ھو کہ آئیں دن تک سے بھی ہو ھو کہ اس تین دن تک گناہوں کے لکھنے سے قلم اٹھا لے اور شیعوں کو اجازت دے دے کہ اس تین دن کے عرصہ کناہوں کے لکھنے سے قلم اٹھا لے اور شیعوں کو اجازت دے دے کہ اس تین دن کے عرصہ کا کا مور کے لکھنے سے قلم اٹھا لے اور شیعوں کو اجازت دے دے کہ اس تین دن کے عرصہ کی کا سال میں دن کی کو صد

میں چاہیں زنا کریں، چاہیں شراب پئیں اور چاہیں مسجدیں ڈھاویں، چاہیں قرآن جلائیں جو دل چاہیے کریں نہ کوئی پو چھنے والا ہے نہ بتلا نے والا، کراماً کا تبین موقوف، لکھنا پڑھنا بند، پس الی حالت میں بھی اپنی خواہشیں پوری نہ کریں تو کب کریں گے۔ خدا کے لیے انصاف کرو اور اس عقل کے دخمن، ایمان کے عدو فرقے کو دیکھو کہ ان کو کس قدر شیطان نے بہکایا ہے اور اسلام کی راہ سے کس قدر دور کر دیا ہے۔۔سبحان اللہ! کیا دین اور کیا مذہب ہے کہ بے جارے نمازی برسوں نماز پڑھتے پڑھتے مریں، روزے رکھنے والے تمیں دن تک گرمیوں کے دنوں میں بھوک بیاس کی تکلیف اٹھا ئیں، حاجی ہزاروں منزل سے راہ کی مصیبت طے کرکے کو بیاس کی تکلیف اٹھا ئیں، حاجی ہزاروں منزل سے راہ کی مصیبت طے کرکے کیسے میں بہنچیں اور جج کریں تب صبر کے ستحق ٹھہریں اور شیعہ بھائی گھر بیٹھے زنا کریں، شرابیں بیئیں اور ربیج الاول کی نویں تاریخ کو اپنے بابا شجاع کے نام پر حلوے کھا ئیں اور لعنتی کھانا نوش کریں اور سب سے زیادہ ثواب یا ئیں۔

واہ کیا خدا کا عدل ہے، شاید اسی سبب سے خدا کو عادل سمجھتے ہیں اور عدل کو اصولِ خمسہ کرین میں جانتے ہیں، اگر ایمان اسی کا نام ہے اور محبت اہل بیت اسی کو کہتے ہیں تو افسوس ایسے ایمان اور الیسی محبت پر اور اگر محب اور مومن ایسے ہی لوگ ہوتے ہیں تو وائے ان کے حال پر ......
گرولی ایں ست لعنت برولی

اس روایت کی صحت اگر تسلیم کی جائے تو ضرور بیامر بھی ماننا پڑے گا کہ پیغیبر طلطے آیا ہے جھی تقیہ فرماتے تھے اور خوف کے سبب سے جو پچھان کے دل میں ہوتا اس کو ظاہر نہ فرماتے تھے، اس لیے کہ اگر خوف نہ ہوتا تو ایسے دیمن خدا اور رسول کو جیسے کہ حضرت عمر فرائٹیئ تھے اور جن کے مرنے کی خبر سے اس قدر خوش تھے اور جن کی موت کی تاریخ کو عید اور جمعے سے افضل جانے تھے اور جن کو فرعونِ اہل بیت کہتے تھے کیوں اپنی صحبت میں رکھتے اور کس لیے ان کو اپنا مصاحب بناتے اور کس واسطے ان سے ہمیشہ صلاح ومشورہ لیا کرتے، کسی آ دمی کی عقل میں بیہ بات آسکتی ہے کہ پیغیبر طلطے آئے جن کا کام خلق کی ہدایت تھا اور احکام الہی کا پہنچانا جن کے اوپر فرض تھا اور امت کو نیک و بد پر آگاہ

کردینا جن کے اوپر لازم تھا وہ بھی تقیہ کرتے ہوں اور خوف جان کے سبب سے عمر وزائیہ کا مردینا جن کے اوپر لازم تھا وہ بھی تقیہ کرتے ہوں اور جان بوجھ کران نام بھی نہ لے سکتے ہوں اور باوجوداس کے کہان کواپنے دین کا دشمن جانا اور جان بوجھ کران کواپنی صحبت سے نہ نکالا اور علائیہ لوگوں پران کے کفر و نفاق کا حال ظاہر نہ فر مایا اور لوگوں کو دھوکے میں رکھا، بلکہ بر ملا کہنا اور لوگوں سے علائیہ ان کے کفر و نفاق کا حال ظاہر کرنا بیک طرف اپنے گھر میں بھی پوچھنے والے سے ان کا نام نہ لیا اور 'دیوار ہم گوش دارو' کا مضمون پیش نظر رکھ کر گول گول ہی بات فر مائی ، اسی واسطے حذیفہ رفائیہ صحابی سے سب حال تو حضرت بین نظر رکھ کر گول گول ہی بات فر مائی ، اسی واسطے حذیفہ رفائیہ صحابی سے سب حال تو حضرت نے بیان فر ما دیا لیکن عمر رفائیہ کا نام نہ لیا بلکہ ان کے پوچھنے پر بھی جواب صاف نہ دیا اور فقط ان کی صفات بیان کر کے سکوت فر مایا ، اگر ان کا نام حذیفہ رفائیہ سے کہہ دیا ہوتو اس کے ساتھ سکوت کی بھی نصحت کر دی ہو۔

تعجب ہے حضرات شبعہ سے کہ وہ مسلمانی کا نام بدنام کرتے ہیں اور پیغمبر خدا طلقے علیم پر الیی تہمت لگاتے ہیں اور خدا اور رسول سے بچھ نہیں شر ماتے۔ خانہ خراب ہو تقبے کا جس سے کسی کومحفوظ نہیں جانتے اور پیغمبر طلنے عَلیم پر بھی اس کا افتر اکرتے ہیں، حالانکہ خودان کے علماء كا اقرار ہے كہ بينمبر طلقائيم تقيه نه كرتے تھے بلكہ وہ تقبے سے ممنوع تھے، چنانچہ ہم بحث تقبے میں اس کا ذکر کریں گے اور حقیقت میں اگر پیغمبر طلط علیم تقیہ کرتے ہوتے اور وہ کا فروں سے ڈرتے ہوتے اور جو بات سے ہے اس کو زبان پر نہ لاتے تو دین کیوں کر جاری ہوتا اور مذہب اسلام کیوں کر پھیلتا اور لوگوں کو حضرت کی صدافت پر کس طرح یقین رہتا۔ پس جبکہ پیغمبر خداط لیے آیا ہے ابتدائے نبوت میں تقیہ نہ کیا اور با وجود تکلیف اٹھانے کے کفار کے ہاتھ سے ان کے کفر کی برائی اور ان کے بتوں کی ہجو کو ترک نہ کیا اور سب طرح کے صدموں کو صرف اسی بات پر گوارا فر مایا اور بعد ہجرت کے اور بعد شروع ہونے جہاد کے کفار ومشرکین کو تقتل کیا اور جو واجب القتل معلوم ہوا اس کےخون کو مدر کیا اور ان کے نام لے کرلوگوں کو ان کے قتل برآ مادہ کیا اور حضرت عمر خالٹیز' کو باوجود جاننے اس امر کے کہان سے بڑھ کر کوئی کا فر اور منافق نہیں ہے اور ان سے زیادہ کوئی رشمن خدا اور رسول نہیں ہے بھی اپنی آغوش سے

ا يات بينات اوّل المحروب المحر

جدانہ کیا اور سوائے تعریف کے بھی ان کی برائی کا کلمہ بھی زبان مبارک پر نہ لائے تو ظاہر ہے کہاس سے بڑھ کراور کیا خوف ہوگا اور حضرت سے زیادہ تقیہ کون کرے گا۔

> بفر • موداگر قوم از آسمان بیارند خورشید را ترجمان گزارند بردشت من هدیه وار نه بندم لب از امر پر وردگار بحز طعن اصنام ووصف آله بحز لعن آبائے گم کر ده راه زمن قوم حرف دگر نشنوند اگر نیك داننداگر بدبرند

"آپ طلط آیا کہ اگر قوم آسان سے سورج کوتر جمان بنا کر لے آئے اور میر نے ہاتھوں پر مدیناً رکھ دی قو بھی میں حکم پروردگار سے منہ ہیں بند کرسکتا سوائے بتوں کی برائی اور خدا کی تعریف کے (نیز) گراہ پر کھوں کی فدمت کے قوم مجھ سے دوسری بات نہیں سنے گی چاہے ان کواچھا لگے یا برا لگے۔" اور پھر یہی مؤلف آیندہ پیغمبر طلط آئے آئے کے اظہار دعوت میں لکھتا ہے، اشعار: بدعوت کے شد آمادہ تراز نخست کے مربستہ در کار خود سخت چست

<sup>🗗</sup> حمله حیدری جلداوٌ ل صفحه ۱۲مطبوعه مطبع سلطانی ۱۲۶۷ء ججری ۱۲ منه

<sup>🗗</sup> حمله حیدری جلداوّل صفحه ۱۲مطبوعه مطبع سلطانی ۱۲۶۷ء بهجری ۱۲ منه

نيا سوديكدم زار شاد خلق نه تنگ آمداز جور بیداد خلق به صبح و بشام و بروز و به شب نمودے بحق قوم خود را طلب نه از طعن اصنام بستر زبان نه از لعن برزمره کا فران نے کے دی ازاں ناکساں احتراز نهمودی ادا آشکارا نماز چے درشان قومی شقاوت نشاں در احوال آبائے آن گمرهان زنے د خدائے جھاں آفریں بسے ی نبے جبرئیل امیں رسانيدے آيات قهر و عقاب بخواندے برایشاں نبی بر حجاب شدی خوں ازیں غم دل مشرکاں فتادی ازاں غصه آتش بجان تـ لافعے نـمودنـدے آں اشقیا بدست وزبال باشه انساء وليكن بتائيد يزدان پاك نبی را از یشان نه بد هیچ باك بدانسان که در کار خود بود بود خدائے جھاں را چناں می ستود

" بہلے سے زیادہ وعوت کے لیے آپ آمادہ ہو گئے، اپنے مشن میں سختی سے

المرات المراق ال

کمربستہ ہو گئے خلوق کی ہدایت کے لیے ایک لمحہ بھی دم نہ لیا اور نہ ہی ظالم مخلوق کے ستم سے نگ ہوئے ، ضبح وشام اور رات دن اپنی قوم کوحق کی طرف بلاتے رہے ، بتوں کی برائی سے نہ زبان بند کی نہ ہی کافروں کی مذمت سے باز آئے ، نہ ہی ان نا ہجاروں سے اپنا بچاؤ کرتے بلکہ علانیہ نماز ادا فرماتے رہے ، جب ان لوگوں کی بدختی اور ان کے گمراہ پر کھوں کے بارے میں خداوند کا کنات کی طرف سے جرئیل امین حضور ملے تین نے پس سے مشرکوں کے دل خون خون ہوجاتے وہ تو آپ ان کو بے ججبک سنا دیتے جس سے مشرکوں کے دل خون خون ہوجاتے ، اور ان بیا گولہ ہوجاتے ، وہ بد بخت اس کی تلافی کے لیے سرور انبیاء کو ہر طرح ستاتے لیکن اللہ تعالی کی مدد سے نبی ملے مین ان سے بالکل نہ ڈرتے۔ ہر طرح ستاتے لیکن اللہ تعالی کی مدد سے نبی ملے مین ان سے بالکل نہ ڈرتے۔ ہو خض اپنی دھن کا یکا ہوتا ہے وہ اللہ تعالی کی اسی طرح تعریف کرتا ہے۔'

اے حضرات شیعہ! پیغمبر طفی آئی کے وعظ وارشاد پرغور کرواور تبلیغ وعوت پرخیال کرواور سوچو کہ ابتدائے زمانہ نبوت میں جب نہ کوئی یارتھا نہ مددگار نہ فوج تھی نہ لشکر، چھوٹی چھوٹی بھوٹی بات میں تو پیغمبر طفیق آئی جان اور عزت کا خیال نہ کریں اور جس قوم اور جس شخص کی برائی اور کفر میں جبر کیل خدا کا پیام لائیں اس کوصاف صاف کہہ دیں اور اخیر میں جبکہ ہزاروں شخص مسلمان اور لاکھوں آ دمی مطیع موجود ہوں اور سلاطین اور بادشاہان زمین بھی خاکف اور ترسال ہوں اس وقت پیغمبر خدا طفیق آئی خضرت عمر شائی ہے سے اس قدر ڈریں کہ باوجود ان کے نفاق اور کفر کے اس کا ذکر بھی کسی سے نہ فر مائیں اور سوائے حذیفہ ڈائین کو بھی اپنے پاس سے جدا نہ کریں سے کھارشاد نہ کریں بلکہ لوگوں سے کہنا کیسا خود عمر شائین کو بھی اپنے پاس سے جدا نہ کریں اور ہمیشہ ان سے صلاح ومشورہ لیتے رہیں اور جن کے تی میں خدا نے (وَ شَاوِرْ هُمْمْ فَیِ اور ہمیشہ ان سے صلاح ومشورہ لیتے رہیں اور جن کے تی میں خدا نے (وَ شَاوِرْ هُمْمْ فیِ اللہ مُوان میں حضرت عمر شائین کو داخل کریں۔

اگر کوئی شیعہ بیہ کہے کہ خدا کا حکم نہ تھا کہ بیام رظا ہر کیا جائے تو ہم کہتے ہیں کہ سلام ہے اس خدا کو جوعمر خلائیۂ سے ڈرتا تھا اور جوالیسی بڑی بات کوصرف ایک آ دمی کے خوف سے ظاہر آیات بینات داوّل کی کارگری نہ کر سکتا تھا اور پیغمبر طلطے علیہ کواس برخاموش رہنے کے لیے تا کید فرما تا تھا.....اور اگر کوئی بیہ ستمجھے کہ بیغمبر خداطلتے علیہ نے بیہ خیال کر کے کہ لوگ نہ مانیں گے بلکہ ان کے کفر و نفاق ظاہر کرنے سے سب لوگ پھر جائیں گے اس کا علانیہ ذکر نہیں کیا تو اس بات کو ہم نہیں مانتے، اس لیے کہ پیغمبر طلطے عَلیم کا کام تھا ہرایک امر کا ظاہر کر دینا باقی ماننا نہ ماننا امت کے اختیار میں تھا۔ اگر پیغمبر خداط ﷺ حضرت عمر خالتین کے کفر و نفاق کو ظاہر کر دیتے اور سب کو اس پر آگاه فرما دیتے تو حضرت کی ججت توختم ہو جاتی اور اگر نہ مانتا تو اس کا قصور ثابت ہوتا۔ پیہ فضائل جو حضرت عمر خاللہ، کے تل کے دن کے پیغمبر خدا طلاع آئے مذیفہ سے بیان کیے ایسے تھے کہ حضرت کو لازم تھا کہ تمام مسلمانوں کو جمع کرتے اور خم غدیر کے خطبہ کی طرح منبر پر چڑھ کر حضرت عمر <sub>ضالتین</sub> کا ہاتھ بکڑ کر اس کا خطبہ پڑھتے اور سب لوگوں کو آگاہ کرتے کہ بیہ عمر<sup>ڈ</sup> جومیرے یاس ہے کافر اور منافق ہے اور میرے اہل بیت کافرعون ہے اس کوخوب پہیان رکھو، یہ میرے اہل بیت برظلم کرے گا، تازیانہ جوروشتم ہاتھ میں لے گا، میرے بھائی علیؓ کاحق غصب کرے گا، اس کے مرنے کے دن کی خدا پیشیلتیں بیان کرتا ہے..... اگر حضرت ایسا كرتے تو حق رسالت ادا كرتے۔ سبحان الله پیغمبر طلط قلیم ذرا ذراسی بات كوتو علانيه بیان كر دیں اور ایک ادنیٰ ادنیٰ منافق کے واسطے خدا آبیتیں نازل کر کے ان کومشتہر اور بدنام کرے اور عمر خالٹیئ سے منافق کے لیے (نعبو ذب اللّٰہ منہ) نہ خدا کوئی آیت نازل کرے نہ پیغمبر طلطی ایم کی تحوز بان سے فر مائیں ، افسوس ایسی سمجھ پر اور تف ایسے عقیدے پر کہ جس کے

> نے فروعت محکم آمد نے اصول شرم بایدت از خدا و رسول ؓ

نهاصول درست ہیں نه فروع۔شعر

## صحابہ رشی اللہ ہ کے تابعین کی فضیلتیں اور ان کی نشانیاں

اس دعا میں جس طرح پرامام زین العابدین علیہ السلام نے پیغمبر خداطشے آیم کے اصحاب پر درود بھیجا ہے اسی طرح پران کے تابعین کے تق میں رحمت کی طلب کی ہے، چنانچہ بیہ الفاظ امام کی دعا کے ہیں:

((اَللَّهُمَّ وَ اَوْصِلْ الِي التَّابَعِيْنَ لَهُمْ بِإِحْسَانُ الَّذِيْنَ يَقُوْلُوْنَ رَبَّنَا الْخُوْنَ اللَّهُمَّ وَالْايْمَانَ خَيْرَ جَزَائِكَ الَّذِيْنَ الْغُوْنَا بِالْإِيْمَانَ خَيْرَ جَزَائِكَ الَّذِيْنَ الَّذِيْنَ سَبَقُوْنَا بِالْإِيْمَانَ خَيْرَ جَزَائِكَ الَّذِيْنَ الَّذِيْنَ وَصَدُ وَاسِمَّتَهُمْ وَمَضَوا عَلَى شَا كِلَتِهِمْ لَمْ يَثْبُتُهُمْ وَمَضَوا عَلَى شَا كِلَتِهِمْ لَمْ يَثْبُتُهُمْ وَمَضَوا عَلَى شَا كِلَتِهِمْ لَمْ يَثْبُتُهُمْ وَاسِمَّتَهُمْ وَالْمِيْتِهِمْ وَلَمْ يَخْتَلِجُهُمْ شَكِّ فِي قَفُو آثَارِهِمْ وَالْإِيْتِمَامِ بِهِ دَايَةِ مَنَارِهِمْ مُكَانِفِيْنَ مُوارِزِيْنَ لَهُمْ يَدِيْنُونَ وَالْإِيْتِمَامِ بِهِ دَايَةِ مَنَارِهِمْ مُكَانِفِيْنَ مُوارِزِيْنَ لَهُمْ يَدِيْنُونَ وَالْإِيْتِمَامِ بِهِ دَايَةِ مَنَارِهِمْ تَيَّفِقُونَ عَلَيْهِمْ وَلَا يَتَّهِمُونَهُمْ فِيْمَا وَالْإِيْتِمَامُ وَيَهْتَدُونَ بِهَدْيِهِمْ تَيَّفِقُونَ عَلَيْهِمْ وَلَا يَتَّهِمُونَهُمْ فِيْمَا وَلَا يَتَّهِمُونَهُمْ فَيْمَا وَلَا يَتَهِمُونَهُمْ فَيْمَا وَلَا يَتَهِمُونَهُمْ فَيْمَا وَلَا يَتَهِمُونَهُمْ وَلَا يَتَهِمُونَهُمْ فَيْمَا وَلَا الْهُمْ .))

''خدا ان کی پیروی کرنے والوں کو جزائے خیر دے جو کہ دعا کیا کرتے ہیں کہ پروردگار مغفرت کر ہماری اور ہمارے ان بھائیوں کی جو ہم میں سے ایمان میں سبقت لے گئے ہیں، کیسے تابعین جواصحاب کی چپال پر چلتے ہیں اور ان کے آثار کی پیروی کرتے ہیں اور ان کی ہدایت کی نشانیوں کی اقتدا کرتے ہیں جن کوکوئی شک ان کی خوبی میں نہیں ہوتا اور کیسے تابعین جواپنا دین ویسا ہی رکھتے ہیں، جیسا کہ اصحاب کا تھا اور ان سے اتفاق رکھتے ہیں اور اصحاب یر پچھتھ سے نہیں کرتے۔''

## ا يات بينات داوّل المحرّد ( 232 ) من المحرّد اوّل المحرّد اوّل المحرّد اوّل المحرّد المحرّد المحرّد المحرّد ال

ان الفاظ سے صاف ظاہر ہے کہ بعد اصحاب کرام کے تابعین کا رتبہ ہے اور وہی سب امت سے افضل ہیں اور ان کی نشانیاں وہی ہیں جو کہ امام علیہ السلام نے بیان کر دیں۔ پس اب اس میں تو کچھ شبہہ باقی نہیں رہا کہ امت محمدیؓ میں وہی گروہ سب سے افضل ہے جو کہ اصحاب کی تبعیت کرے اور وہی فرقہ ایمان کی اصل راہ پر ہے جو قدم بہ قدم صحابہ کے چلے ....اب بیدامر باقی رہ گیا کہ وہ فرقہ جواصحاب کی حیال پر چلتا ہے کون ساہے، وہ جس کا نام اہل سنت ہے یا وہ جس کا نام شیعہ ہے اور بیامر دونوں کے عقائد پر نظر کرنے سے طے ہو سکتا ہے۔ بیس سنیوں کے عقیدے وہی ہیں جو امام نے اپنی دعا میں بیان فرمائے کہ وہ اصحاب کے تابع ہیں اور اصحاب کے حق میں دعائے خیر کرتے ہیں اور ان کو ایمان میں سابق اور مقدم جان کران کے لیے رحمت طلب کرتے ہیں، ان کے آثار کی پیروی کرتے ہیں، ان کواچھا جانتے ہیں اور شیعوں کے عقیدے بالکل اس کے خلاف ہیں، وہ اصحاب کو برا جانتے ہیں، ان کو برا کہتے ہیں، ان برتبرا کرتے ہیں اور ان کو منافق اور کافر جانتے ہیں، ان کی پیروی کو کفر شجھتے ہیں، ان کی خوبیوں میں شک وشبہہ رکھتے ہیں اور ان پر ہر طرح کی تہمتیں لگاتے ہیں....غرض کہ جوشخص عقل اور ایمان رکھتا ہواسے لازم ہے کہ وہ اوّل امام کی دعا کے الفاظ برغور کرے بعدۂ ستیوں اور شیعوں کے عقیدوں برغور کرے تب انصاف کرے کہ امام کے قول کے مطابق سنی حق پر ہیں یا شیعہ۔

#### تىسرى شهادت:

شیعوں کی معتبر ترین تفسیر میں جس کو وہ امام حسن عسکری علیہ السلام کی طرف منسوب کرتے ہیں لکھا ہے:

((إِنَّ الله اَوْحَىٰ اِلَىٰ آدَمَ - انَّ الله لَيُفِيْضُ عَلَىٰ كُلِّ وَاحِدٍ مِّنْ مُحَمَّدٍ مُالُوْ قُسِمَتْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ مُالُوْ قُسِمَتْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ مُالُوْ قُسِمَتْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ مَا خَلَقَ الله مِنْ طُوْلِ الدَّهْرِ اللَّي آخِرِه وَكَانُوْا كُفَّارًا كُلَّ عَدَدِ مَا خَلَقَ الله مِنْ طُوْلِ الدَّهْرِ اللَّي آخِرِه وَكَانُوْا كُفَّارًا لَا تَالله مَا الله عَدَدِ مَا خَلَقَ الله مِنْ طُوْلِ الدَّهْرِ الله آخِرِه وَكَانُوْا كُفَّارًا لَا الله عَدَدِ مَا خَلَقَ الله مِنْ طُولِ الدَّهْرِ الله حَتَىٰ يَسْتَحِقُّوْا بِهِ لَا دَاهُمْ الله حَتَىٰ يَسْتَحِقُّوْا بِهِ

آياتِ بينات اوّل کي کارگان کي ک

الْجَنَّةَ وَاَنَّ رَجُلًا مِّمَّنْ يُبْغِضُ اللَّهُ مَحَمَّدٍ وَ اَصْحَابِهِ اَوْ وَاحِدًا مِّنْهُمْ لَعَذَّ بَهُ اللَّهُ عَذَابًا لَوْقُسِّمَ عَلَى مِثْلِ خَلْقِ اللَّهِ لَا هْلَكُهُمْ أَجْمَعِيْنَ.))

''خدائے عزوجل نے آدم عَالِیٰلا پر وحی کی کہ خدا ان لوگوں پر جو محبت رکھتے ہیں محمد طلط اللہ سے اور ان کی آل سے اور ان کے اصحاب سے ایسی رحمت نازل کرے گا کہ اگر وہ تقسیم کی جائے اوّل سے آخر تک تمام مخلوق پر تو وہ کافی ہے اور اگر سب کفار ہوں تو ان کی عاقبت بھی اچھی ہو جائے اور وہ مومن ہو جا کیں اور اگرکوئی آدمی وہمنی رکھے گا آل محمد اور اصحاب محمد طلط ایک سے اگر وہ عذا اس پر ایسا عذاب نازل کرے گا کہ اگر وہ عذا ب تمام مخلوقات پر نازل ہوتو وہ سب کے سب ہلاک ہو جا کیں۔''

## چونقى شهادت:

#### اسی تفسیر میں لکھا ہے:

((لَ مَّا بَعَثُ اللَّهُ مُوسَى بنِ عِمَرانَ وَاصْطَفَاهُ نَجِيًّا وَفَلَقَ لَهُ البَحْرَ وَ نَجِي بَنِي إِسرَائِيْلَ وَ اَعْطَاهُ التَّوْرَاةَ وَالْالْوَاحَ رَاىٰ مَكَانَه مِن رَبِّهِ عَزَّوَجَلَّ فَقَالَ يَارَبِّ لَقَدْ اَكْرَ مُتَنِيْ بِكَرِامَةٍ لَمْ مَكَانَه مِن رَبِّهِ عَزَّوَجَلَّ فَقَالَ يَارَبِ لَقَدْ اَكْرَ مُتَنِيْ بِكَرِامَةٍ لَمْ تَكْرِمْ بِهَا اَحَدًا مِنْ قَبْلِي فَهَلْ فِي اَنْبِيَائِكَ عِنْدَكَ مَنْ هُوَا كَرَمُ مِنِي فَهَلْ فِي اَلِهُ تَعَالَىٰ يَا مُوسَى اَمَا عَلِمْتَ اَنَّ مُحَمَّدًا اَفْضَلُ مِنْ جَمِيْع خَلْقِيْ فَقَالَ مُوسَى فَهَلْ فِي آلِ الْانْبِيَاءِ اكْرَمُ مِنْ اللهُ مُعَيِّد عَلْقِي فَقَالَ مُوسَى اَمَا عَلِمْتَ اَنَّ فَضْلَ اَلَ مُحَمَّد عَلَى جَمِيْع الْمُرْسَلِيْنَ عَلَى اللهُ مُعَمَّدٍ عَلَى جَمِيْعِ الْمُرْسَلِيْنَ عَلَى اللهُ فَعَلْ اللهُ مُعَمَّدٍ عِنْدَكَ كَذَلِكَ فَهَلْ فِي عَلَى اللهُ مُعَمَّدٍ عَنْدَكَ كَذَلِكَ فَهَلْ فِي عَنْدَكَ كَذَلِكَ فَهَلْ فِي مَعْ اللهَ مُوسَى فَقَالَ يَا مُوسَى فَهَلْ فِي اللهَ عَلَى جَمِيْعِ الْمُرْسَلِيْنَ عَلَى اللهُ مُعَمَّدٍ عِنْدَكَ كَذَلِكَ فَهَلْ فِي عَلَى اللهُ عَلَى عَنْدَكَ كَذَلِكَ فَهَلْ فِي عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ الْمَالِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْقِي اللهُ الله

آیت بینات داوّل کی کارگری ک

اَمُ اعَلِمْ مَ اَنَّ فَ ضُلَ صَحَابَةً مُحَمَّدٍ عَلَى الْ جَمِيْعِ صَحَابَةِ الْمُرْسَلِيْنَ كَفَضْلِ آلِ مُحَمَّدٍ عَلَى الْ جَمِيْعِ النَّبِيِّيْنَ فَقَالَ مُوسَى إِنْ كَانَ فَضْلُ مُحَمَّدٍ وَالْ مُحَمَّدٍ وَاصْحَابِ مُحَمَّدٍ كَمَا مُوسَى إِنْ كَانَ فَضْلُ مُحَمَّدٍ وَالْ مُحَمَّدٍ وَاصْحَابِ مُحَمَّدٍ كَمَا وَصَفْتَ فَهَ لُ فِي أُمَمِ الْانْبِيَاءِ اَفْضَلُ عِنْدَكَ مِنْ أُمَّتِيْ ظَلَّلْتَ لَهُمْ وَصَفْتَ فَهَ لُ فِي أُمَمِ الْانْبِياءِ اَفْضَلُ عِنْدَكَ مِنْ أُمَّتِيْ ظَلَّلْتَ لَهُمْ عَلَيْهِمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوى وَفَلَلْتَ لَهُمْ عَلَيْهِمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوى وَفَلَلْتَ لَهُمْ الْبَحْرَ فَقَالَ اللَّهُ يَامُوسَى إِنَّ فَضْلَ أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلَى أُمَمِ جَمِيْعِ الْانْبِيَاءِ كَفَصْلَ اللَّهُ يَامُوسَى إِنَّ فَصْلَ أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلَى أُمَمِ جَمِيْعِ الْانْبِيَاءِ كَفَصْلَ أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلَى أُمْمِ جَمِيْعِ الْانْبِيَاءِ كَفَصْلَ أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلَى أُمْمِ جَمِيْعِ الْانْبِيَاءِ كَفَصْلَ أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلَى أُمْمٍ جَمِيْعِ الْانْبِيَاءِ كَفَصْلَ أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلَى أُمْم جَمِيْعِ الْانْبِياءِ كَفَصْلَ أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلَى أُمْم جَمِيْعِ الْانْبِياءِ كَفَصْلَ عُلَى خَلْقِى . ))

''جب خداوند تعالیٰ نے حضرت موسیٰ بن عمر ان عَالِیلاً کومبعوث فرمایا اور ان کو برگزیدہ کیا اور ان کے سبب سے دریا کو ملی بنایا اور بنی اسرائیل کونجات دی اور توریت اورلوح ان کوعطا کی تب حضرت موسیٰ عَالیتاً نے اپنا رہبہ دیکھ کر خدائے عزوجل سے عرض کی کہ یا الہی تو نے مجھے ایسی بزرگی دی ہے کہ کسی اور نبی کو پہلے نہیں دی، تیرہے یہاں مجھ سے زیادہ اور کسی کی بھی بزرگی ہے؟ خدا وند تعالیٰ نے جواب دیا کہ اے موسیٰ! تہہیں معلوم نہیں کہ محد طلطے علیہ میرے نز دیک تمام مخلوقات سے افضل ہیں، تب حضرت موسیٰ عَالِیلاً نے عرض کی کہ کسی نبی کی آل میری آل سے بزرگ تر ہے، جواب ہوا کہتم نہیں جانتے کہ فضیلت آل محمر طلقاقیم کی سب انبیاء کی آل برالیلی ہے جیسے کہ ان کی فضیلت سب پیغمبروں یر ہے، تب حضرت موسیٰ عَالِیٰلا نے عرض کی کہ الٰہی میرے اصحاب سے زیادہ تیرے نز دیک اورکسی نبی کے اصحاب کا رہبہ ہے، جواب ہوا کہ اے موسیٰ عَالِیلاً تم نہیں جانتے کہ فضیلت اصحاب محمد طلط علیم کی تمام انبیاء کے اصحاب پر اس طرح ہے جس طرح کہ فضیلت آل محمد طلط علیم کی سب انبیاء کی آل پر ہے۔ تب حضرت موسیٰ عَالِیٰلاً نے عرض کی کہ اگر فضیات محمد طلطے عَلیْم اور آل محمد اور اصحابِ محمر طلطی می ایس ہے جیسی کہ آپ نے ارشاد فرمائی، پس کسی نبی کی امت

ا يت بينات داوّل المحال المحال

میری امت سے زیادہ افضل ہے جن پرتو نے بادلوں کا سابیہ کیا جن پرمن و سلوی نازل کیا جن کے لیے دریا کو بل کر دیا، خداوند تعالی نے فرمایا کہ فضیلت امت محمد طلطے قایم کی سب انبیاء کی امت پراتنی ہے جتنی کہ مجھ کو میری خلقت پر فضیلت ہے۔''

ان دونوں روایتوں سے دو باتیں ثابت ہوئیں:

ا۔ یہ کہ جو شخص پنیمبر خداط ہے۔ آپ کے اصحاب سے دشمنی رکھے وہ عذاب کا مستوجب ہے اور عذاب کھی ایسا کہ جس سے تمام دنیا ہلاک ہو جائے اور جو دوستی رکھے وہ مستی تواب کا ہے اور تواب بھی کیسا کہ جس سے کفار کی عاقبت بن جائے .....دوسری یہ کہ اصحاب نبی کی فضیلت اور نبیول کے اصحاب پر ایسی ہے جیسی کہ فضیلت پنیمبر طلطے آپائے گی آل کی اور پنیمبرول کی آل پر۔ اور ان دونوں باتوں کے ثابت ہونے سے مذہب شیعوں کا باطل ہوگیا، اس لیے کہ مدار ان کے مذہب کا صحابہ رفتی اللہ کی دور جو ان کوسب سے برا جانے پر ہے، جو شخص اصحاب سے دشمنی رکھے وہی پکا مومن ہے اور جو ان کوسب سے برا جانے وہی سے شیعہ ہے۔

پس ان دونوں روایتوں سے جس کے راوی امام حسن عسکری علیہ السلام ہیں اور جو شیعوں کے اقرار سے صحیح اور متند ہیں۔ حضرات شیعہ کوسوائے دوامروں کے تیسرا چارہ نہیں رہایا کہ اصحاب کو بہتر جانیں اور ان کی فضیلت کے قائل ہوں اور ان سے محبت رکھیں تا کہ وہ ثواب کے مستحق ہوں، یا کہ ان کو برا جانیں اور ان سے دشمنی رکھیں تا کہ مستوجب عذاب ہوں، لیکن حضرات شیعہ جب تک کہ اپنا مذہب ترک نہیں کریں گے اور سنیوں کے شریک نہ ہوں، لیکن حضرات شیعہ جب تک کہ اپنا مذہب ترک نہیں کریں گے اور سنیوں کے شریک نہ ہو جائیں گے تب تک وہ فضیلت صحابہ زش اللہ ہی قائل نہ ہوں گے، کوئی شخص باوجود اقرار فضیلت صحابہ شریک ساتھ معلاء شیعہ عبداللہ بن سبا کے وقت سے لے کر جناب فضیلت صحابہ شریں اور ان کی برائیاں قبلہ و کعبہ کے عصر تک اسی فکر میں مر گئے کہ اصحاب کے معائب تلاش کریں اور ان کی برائیاں ثابت کریں اور ان کے فضائل سے انکار کریں، اگر کسی کو انکار ہوتو وہ ذرا تکلیف گوارا کر ب

اور شیعوں کی کتابوں کو اٹھا کر دیکھئے کوئی ورق نہ ہوگا جس میں اصحاب کی برائیاں نہ ہوں، کوئی صفحہ نہ ملے گا جس میں ان پر تبرا نہ ہو ..... جناب مجتهد صاحب قبلہ 'صوارم'' میں ارشاد فرماتے ہیں:

"اما احادیث فضائل صحابه و از طریق امامیه باوجود کثرت احادیث مختلفه در هر امر جزئی از جزئیات اصلیه و فرعیه اگر تمام کتب احادیث امامیه و رقا و رقا به نیت تفحص بمطالعه در آرند مظنون آنست که زیاده از سه چهار حدیث که سرو پادرست نداشته باشد دست بهم ندهد اما احادیث مثالب و معائب آن ها بلا اغراق این ست که متجاوز از هزار حدیث باشد."

''صحابہ رہن الین اگر ان تمام کتب احادیث بلحاظ جزئیات اور باعتبار اصول و فروع بہت ہیں، لیکن اگر ان تمام کتب احادیث شیعه کا ایک ایک ورق تلاش و تفخص کی نگاہ سے دیکھیں تو زیادہ سے زیادہ تین چار احادیث ملیں گی اور وہ بھی اس صورت میں کہ ان کا سر پیر درست نہ ہوگا، اس کے برخلاف جو احادیث ان صحابہ کی برائیوں کو واضح کرتی ہیں ان کی تعداد ہزار سے زیادہ ہے۔''

اے اہل انصاف! ذرا آ نکھ کھولو اور نیند سے چونکو اور حضراتِ شیعہ کے حال کو دیکھو کہ خود ہی اپنے اماموں کی طرف سے روایت کرتے ہیں کہ پیغیبر طلط ہے آئے اصحاب کا رتبہ سب سے برٹھ کر ہے اور کسی اور نبی کے یاران کے درجے کونہیں پہنچتے اور جوان سے محبت رکھ وہ ناجی اور جو منتنی رکھے وہ ناری ہے اور پھر خود ہی بی فرما ئیں کہ کوئی آیت کوئی حدیث کوئی روایت ان کی فضیلت میں نہیں ہے اور جو ہے وہ بے سرویا ہے بلکہ ہزار ہا احادیث ان کی برائیوں میں ہیں، اگر ہم ہزار برس تک سوچیں اور اس مشکل عقدے کوئل کرنا چاہیں مگر نہ ہماری سمجھ اس مسئلہ تک پہنچ سکتی ہے نہ ہم سے بی گرہ کھل سکتی ہے۔ اگر حقیقت میں ہمارے ہماری سمجھ اس مسئلہ تک بہنچ سکتی ہے نہ ہم سے یہ گرہ کھل سکتی ہے۔ اگر حقیقت میں ہمارے

پنجمبر طلطے علیہ کے اصحاب ایسے افضل ہیں کہ سی پنجمبر طلطے علیہ کے اصحاب ان کے درجے تک نہیں پہنچ سکتے اور ان کی رشمنی باعث عذاب اور ان کی دوستی ذریعہ ثواب ہے تو جا ہیے کہ سنیوں کا قول درست ہواور ایسے بزرگوں کی تعریف میں اگر ہزاروں احادیث اور لاکھوں روایتیں منقول ہوں تو بھی تھوڑی ہیں اور اگر قول شیعوں کا صحیح ہے تو جا ہیے کہ ایسے شخصوں کی وتثمنى باعث نجات اور دوستى موجب ملاكت هوليكن درحقيقت بيرقول مجتهد صاحب كالمحض غلط اور بالکل باطل ہے،اس لیے کہ خودشیعوں کی کتابوں سے ہزار ہاا حادیث اور اقوال صحابہ کے فضائل میں ہم نکال سکتے ہیں، چنانچہ اسی رسالے میں ہم اپنے اس قول کو ثابت کریں گے اور صد ہا روایتیں فضیلت صحابہ کی کتب شیعہ سے نکال کر مجتهد صاحب کے مقلدین کی خدمت میں پیش کر کے قبلہ و کعبہ کے قول کی تکذیب کریں گے..... اگر کوئی شیعہ تعجب کرے کہ کیوں کر ہمارے علماء نے اصحاب کی فضیلت بیان کی ہے اور کس طرح ان کی تعریف کی روا بیوں کی تصدیق فرمائی ہے تو اس کے واسطے ہم ایک قاعدہ مسلمہ مجہدصا حب کا بیان کرتے ہیں کہ وہ صوارم میں فرماتے ہیں کہ' اگر چہ کسی اہل مذہب سے جو کہ کسی کے فضائل کا اعتقاد رکھے اس کے معائب کی روایات کی توقع رکھنا یا جس کسی کے معائب کا معتقد ہواس کے فضائل کے اقرار کی امیدرکھنا ہے جاہے کیکن خدانے اپنی حجت تمام کرنے کے واسطے سنیوں کو مجبور کر دیا کہ انہوں نے اصحاب کی برائیوں کوخود ہی روایت کیا، چنانچہ الفاظ اس کے یہ ہیں: ((هر چند 4 از اهل مذهبے که روایات مطاعن شخصی کند توقع روایات فضائل آن شخص داشتن بیجاست و هم چنین بالعكس ليكن جناب حق سبحان و تعالى اتماماً للحجة قلوب مخالفين جناب امير المومنين عليه السلام چنان مسخر گردانیده که باوجود اینکه بنا پر پیش آمد و تقرب سلاطین بنی عدی و تیم و بنی امیه اخبار فضائل آن هارا

**<sup>1</sup>** صوارم مطبوعه كلكته صفحه ا ۵ سطر • ا- ۱۲ منه

بسیار وضع نـموده اند، چـو دروغگورا حافظه نمی باشدهمان مخالفین از غایت نا قباحت فهمی باعجاز جناب امیـر الـمؤمنین باز مثالب اصحاب ثلاثه و اتباع ایشان راهم مذکور ساخته اندو علماء و محدثین ایشان چنین احادیث و اخبار را در کتب و مصنفات خود مندرج فرموده اند.)) مناگرچه کوئی منهب والا جوکی کی برائیون کا معتقد ہوائی سے اس شخص کے فضائل بیان کرنے کی توقع رکھنا ناممکن ہے اوراس کے بالعکس بھی لیکن اللہ تعالی نے اتمام جت کے پیش نظر امیر المونین کے خالفوں کے دل ایسے مخر کردیے کہ شاہان بنوعدی تیم اور بنو امیه کی قربت کے باوجود حضرت علی کی بے انتہا فضیلت بیان کی ہے اور چونکہ جھوٹے کو یادنہیں رہتا اس لیے ان کے علاء و محدثین نے امیر المونین کے اعجاز سے اصحاب ثلاثہ اور ان کے ساتھیوں کے معائب اپنی تصنیفات میں درج کیے ہیں۔''

ہم اسی قاعدے کوتسلیم کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ خدا نے اپنی ججت تمام کرنے کے لیے شیعوں کو مجبور کر دیا کہ انہوں نے اصحاب کی بزرگیاں اور فضیلتیں اپنی کتابوں میں ائمہ کرام کی زبان سے روایت کیں:

((هر چند از اهل مذهبے که روایات مطاعن شخصی کند توقع روایات فضائل آن شخصی داشتن بے جاست و هم چنیس بالعکس جناب حق سبحانه و تعالیٰ اتماماً للحجة قلوب مخالفین صحابه کبار چنان مسخر گردانیده که باوجوداینکه بضرورت ترویج عقائد عبدالله بن سباد شیعیانش اخبار مثالب صحابه رابسیار وضع نموده اند چون دروغ گرورا حافظه نمی باشد همان مخالفین از غایت دروغ گرورا حافظه نمی باشد همان مخالفین از غایت

نافه می با عجاز جناب امیر المومنین باز فضائل اصحاب ثلاثه و اتباع ایشان راهم مذکور ساخته انددو علمائے محدثین ایشان چنین احادیث و اخبار را در کتب و مصنفات خود مندرج فرموده اند.))

" جس طرح کسی کو برا کہنے والوں سے اس شخص کو اچھا کہنا اور اس کے فضائل بیان کرنا یا اس کے بالعکس بھی کرنا بالکل ناممکن ہے لیکن اتمام ججت کے لیے اللہ نے صحابہ عظام کے خالفوں کے دل ایسے مسخر کر دیے کہ بیاوگ عبداللہ بن سبا وغیرہ کے عقائد کو رواج دینے اور اس کے عقائد کو ماننے کے باوجود صحابہ کی بے صد تعریف کرتے ہیں اور چونکہ جھوٹے کو یا دنہیں رہتا، اس لیے ان مخالفین اسلام نے حضرت علی خالفین اسلام نے حضرت علی خالفین کے اعجاز سے ناواقف رہتے ہوئے اپنی نافنہی کے ثبوت میں اصحاب ثلاثہ اور ان کے تبعین کے فضائل بیان کیے ہیں اور شدیعہ علماء محدثین نے اس فتم کی احادیث و حالات و سیرت اپنی تصنیفات میں خود کھی ہیں۔"

یانجویں شہاُدت: \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

شیخ ابن بابوبہ فتی نے کتاب "معانی الاخبار" کمیں امام موسیٰ رضا علیہ السلام سے روایت کی ہے:

((عَنِ الْحَسَنِ بْنَ عَلَى قَالَ قَالَ رَسُوْلُ اللهِ عِلَى اَنَّ اَبَا بَكْرَ مِنِّى بِمَنْزِلَةِ الْبَصَرِ وَاَنَّ عُثْمَانَ مِنِّى بِمَنْزِلَةِ الْبُصَرِ وَاَنَّ عُثْمَانَ مِنِّى بِمَنْزِلَةِ الْفُؤادِ.))

''اور جب کہ حضرات خلفائے ثلاثہ رخیالتہ اسلام حسن کے قول سے بمنزلہ سینمبر خداطلی آئے ہوتا ثابت ہوا تو پھر ان سے محبت نہ رکھنا در حقیقت بینمبر خداطلی آئے ہوتا نہ رکھنا ہے اور ان سے عداوت رکھنا

**الشيخ صدوق متو في اسمام الشيخ صدوق متو في اسمام الم** 

المن آیات بینات داوّل کی کارگری ک

دراصل بیغمبر خدا طلع ایم سے تشمنی رکھنا ہے۔"

سننے والوں کو تعجب ہو گا کہ امام حسن خالٹین کی روایت سے علمائے شبیعہ نے کیوں کر ایسی حدیث کواپنی کتابوں میں ذکر کیا اور انتظار ہوگا کہ اگر اس کوفقل کیا ہے اور اس کی صحت کوشلیم كرليا ہے تواس كاكيا جواب ديا ہے، اس ليے ہم اس جواب كو بيان كرتے ہيں۔ وہ جواب بيہ ہے کہاس حدیث کے ان الفاظ کے بعد جن کوہم نے اوپر بیان کیا ہے، بیالفاظ اور بڑھائے ہیں اور انہیں کو جواب اس مدیث کا تصور کیا ہے: (فلما فک کان من الغد سن الخ فرماتے ہیں کہ جب دوسرا دن ہوا تب میں حضرت کی خدمت میں حاضر ہوا اس وقت امیر المومنین عَالِبِلا اور ابوبکر، عمر ، عثمان موجود رضی اللہ مستھے، میں نے حضرت سے عرض کی کہ اے یدر بزر گوار! میں نے کل آپ کی زبان سے سنا، جو کچھآ یا نے ان اصحاب کی نسبت فرمایا وہ کیا ہے؟ حضرت طلطے ملیے آئے فرمایا کہ ہاں میں نے کہا ہے اس کے بعد حضرت نے ان کی طرف اشارہ کیا اور کہا کہ یہی سمع ، بصراور دل ہیں اور اس وصی، یعنی علیؓ کی محبت سے سوال کیے جائیں گے اور یہ کہ کر بیآیت پڑھی کہ خدائے عزوجل فرما تا ہے کہ ﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوادَكُلُّ أُولٰئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا ﴿ بعده فرمایا كُفْتُم ہے مجھ كواينے يروردگار كے عزت کی کہ میری تمام امت قیامت کے دن کھڑی کی جائے گی اوران سے سوال علیؓ کی محبت كا موكا اوريبي مطلب ہے خدا كے اس قول كاكه ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْئُولُونَ ﴾ كه ' كُمْرا کروان کو، ابھی ان سے پوچھنا ہے۔''

<sup>1</sup> عن الحسن بن على قال قال رسول الله على الاسلام الله على البابكر منى بمنزلة السمع و ال عمر منى بمنزلة البصروان عثمان منى بمنزلة الفواد فلما كان من الغدد خلت عليه و عنده امير المومنين و ابوبكر و عمر و عشمان فقلت له، يا ابت سمعتك تقول فى اصحابك هولا قولا فما هو فقال نعم ثم اشارا ليهم فقال هم السمع و البصروا لفواد و يسًا لون عن ولايه وصيتي هذا واشار الى على بن ابى طالب ثم قال ان الله عزو جل يقول ان السمع و البصر و الفواد كل اولئك كان عنه مسولا، ثم قال ان الله وعزة ربى ان جميع امتى لموقوفون يوم القيمة و مسؤلون عن ولاية على و ذالك قول الله عزو جل وقفو هم انهم مسولون ـ ١٢

## ا يات بينات اوّل المحرك المحرك

اس حدیث کے ان الفاظ کو ہم چند دلیلوں سے سیجے نہیں ماننے اور اس کو دوسرے دن کا جمایا ہوا فقرہ سیجھتے ہیں ۔

پہلی دلیل: .....اس حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ اوّل روز جب امام حسن ؓ نے حضرت ؓ سے سنا کہ ابو بکر ؓ بمز لہ مع کے اور عمرؓ نہز لہ بھر کے اور عثمان ؓ بمز لہ دل کے ہیں تو اس روز کچھ استفسار نہ کیا، دوسرے دن پوچھنے کا کیا سبب ہے، اگر امام حسن ؓ کو پوچھنا ہوتا تو اسی وقت پوچھنے۔ اگر یہ خیال کیا جائے کہ پہلے دن بہ سبب موجود ہونے خلفائے موصوفین کے ان کے خوف سے نہ پوچھا تو دوسرے دن بھی اسی حدیث سے ان کا موجود ہونا ثابت ہوتا ان کے خوف تھا تو گھر میں پوچھتے کہ یا حضرت ؓ! آپؓ نے ان کے سامنے ایسا ایسا ایسا ایسا فرمایا، اس کی حقیت کیا ہے نہ کہ پھر مجلس میں انہیں کے سامنے استفسار کرتے، اس سے صاف فرمایا، اس کی حقیت کیا ہے نہ کہ پھر مجلس میں انہیں کے سامنے استفسار کرتے، اس سے صاف فرمایا، اس کی حقیت کیا ہے نہ کہ پھر مجلس میں انہیں کے سامنے استفسار کرتے، اس سے صاف فرمایا، اس کی حقیت کیا ہے نہ کہ پھر مجلس میں انہیں کے سامنے استفسار کرتے، اس سے صاف فل ہر ہے کہ یہ فقرہ دوسرے دن کا جمایا ہوا ہے۔

دوسری دلیل: سساس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اوّل روز پینمبر خداط اللے اور حضرات خلفائے ثلاثہ کو بمزلة سمع ، بصر اور فواد کے کہہ صرف تشبیہ اور تمثیل پر قناعت فرمائی اور حضرات خلفائے ثلاثہ کو بمزلة سمع ، بصر اور فواد کے کہہ کرسکوت کیا، تو بیفر مانایا دل سے تھا یا براہ تقیہ یا بطور استہزاء، اگر دل سے تھا جسیا کہ ہم سمجھتے ہیں (فَنِعْمَ الْمُو فَاقُ) جھگڑا طے ہوا، اگر براہ تقیہ تھا تو اوّل پینمبر خداط اللے قیہ کرنا ثابت ہوا حالانکہ خود حضرات شیعہ اس کے قائل نہیں، دوسرے اگر پہلے دن حضرت نے براہ تقیہ فرمایا تھا تو دوسرے دن بھی وہی سبب تقیہ کا، یعنی حاضر ہونا ان خلفاء کا جن کے خوف سے یا جن کے خوش کرنے کو حضرت نے ایسا کچھ فرمایا موجود تھا، اگر بطور استہزاء تھا تو پینمبر طائے آئے ہیں۔ کی نسبت مسخر گی اور ٹھٹھے بازی کا اطلاق کرنا ہے اور یہ سوائے شیعوں کے دوسرے سے نہیں ہوسکتا، وہ جو جا ہیں پینمبر طائے آئے نہ برتہ ت کریں۔

قیسری دلیل: سینیمبرخداطلی جو پچھفر ماتے تھے اور پچھ کہتے تھے وہ صاف صاف، پچھ کی لیٹی نہ رکھتے تھے اور کسی کو دھوکہ نہ دیتے تھے اور کسی کو شبہ میں نہ ڈالتے تھے۔ صاف، پچھ کی لیٹی نہ رکھتے تھے اور کسی کو دھوکہ نہ دیتے تھے اور کسی کو شبہ میں نہ ڈالتے تھے۔ پس اگر دوسرے دن کے جمائے ہوئے فقرے کو ہم صحیح مانیں تو گویا پینمبر طلیع آئے ہم جہتے ہوئے فقرے کو ہم صحیح مانیں تو گویا پینمبر طلیع آئے ہم جہائے ہوئے فقرے کو ہم صحیح مانیں تو گویا پینمبر طلیع آئے ہوئے فقرے کو ہم صحیح مانیں تو گویا پینمبر طلیع آئے ہوئے فقرے کو ہم صحیح مانیں تو گویا پینمبر طلیع آئے ہوئے فقرے کو ہم صحیح مانیں تو گویا پینمبر طلیع آئے ہوئے فقرے کو ہم صحیح مانیں تو گویا پینمبر طلیع آئے ہوئے کہ مانیں تو گویا پینمبر طلیع آئے ہوئے کے ہم تھے کہ مانیں تو گویا پینمبر طلیع آئے ہوئے کے ہم تھے کہ مانیں تو گویا پینمبر طلیع آئے ہوئے کے ہم تھے کہ تھے

المراق المراق ( 242 ) المراق المراق ( 242 ) المراق المراق المراق المراق المراق المراق المراق المراق المراق الم

کریں۔ اس لیے کہ اگر دوسرے دن امام حسن استفسار نہ کرتے اور پینمبر طلاح اسل مطلب نہ بتاتے تو لوگ شہے میں رہتے اور حضرت کے کلام کوصد ق اور صفائی پر قیاس کر کے حضرات ابو بکر صدیق اور عمر فاروق اور عثمان ذی النورین و گاہیہ کو بمنز لہ سمع ، بصر اور دل کے سمجھتے ، ابو بکر صدیق اور عمر فاروق اور عثمان ذی النورین و گاہیہ معلوم ہوتا ہے۔ پس کیا کوئی ایمان رکھنے والا پینمبر طلاع آپے پر ایسی تہمت کرسکتا ہے اور جس کا کام صاف بیان کر دینے اور گلی لیٹی نہ رکھنے کا ہواس کی باتوں کی ایسی تاویل کرسکتا ہے۔ (نعو ذبالله من ذالك)

حقیقت بیر ہے کہ حضرات شیعہ نے دین کومسخرے بین اور مصفے میں ڈال دیا ہے اور پیغمبر خداط التی مینی احادیث اور کلام الله کی آیات کوتحریف اور تغیر کر کے بدل دیا ہے، نه خدا کے کلام کو کلام مبین جانتے ہیں، نہ پینمبر طلنے آیا کی حدیث کوصاف سمجھتے ہیں، سب میں شک اور شبہ کرتے ہیں اور سب کو ذوجہتین اور ذومعنیین جانتے ہیں۔ چونکہ مذہب تشیع کی بنیاد نفاق اور جھوٹ پر ہے، اس لیے سب کو اپنا ساہی جان کر ایسی تاویلات کرتے ہیں، ورنہ کون شخص ہے کہ پیغیبر طلط علیہ کی نسبت ایسا کھے گا کہ وہ ایک روز کچھ کہتے ہیں دوسرے دن اس کی کچھ تاویل کرتے تھے۔فرض کرو کہ اگر کسی شخص نے پہلے ہی دن کی باتیں سنی ہوں اور اس نے پیغمبر طلنے علیم کو ہادی اور نبی سمجھ کران کے کلام کوئن جانا ہو حالانکہ بقول شیعوں کے وہ حق نہ تھا اور اس کا مطلب دوسرا ہی تھا جس کو دوسرے دن حضرت نے امام حسن ضافیہ کے پوچھنے یر بتلایا اور وہ شخص دوسرے دن حضرت کے حضور میں حاضر نہ ہوا ہو اور اس نے پیغمبر خداط التاريخ الله کی زبان سے اس مجمل فقرے کی شرح نہ سی ہوتو اس کے دل میں جو یقین اس کلام کی صحت پر ہو گیا ہواور جس کے سبب سے وہ گمراہ ہوا ہواس کا الزام کس پر ہو گا؟ اس ب جارے .... سننے والے پریامعاذ اللہ! معاذ الله حضرت طلبے علیم پر۔

چوتھی دلیل: .....معلوم نہیں کہ امام حسن کو دوسرے دن استفسار کی کیا ضرورت تھی۔ شاید حضرات شیعہ بیفر مائیں کہ امام حسن رہائیۂ جانتے تھے کہ وہ اصحاب جن کی نسبت حضرت نے ایسی تمثیل اور تشبیہ دی ہے، منافق اور کا فرتھ (و نعوذ باللّٰه منه) اور انہیں

ا يات بينات اوّل المحروب المحر کی نسبت حضرت کے ایسا کچھ فرمایا تو ان کو تعجب ہوا، اس لیے اس کے رفع کرنے کے لیے بوچھا۔ مگریہ بات سلیم کرنے کے لائق نہیں ہے، اس لیے کہ پیغمبر خداط اللے ایم ان اصحاب کی تعریف کی ہے اور ان کی ثنا اور صفت بیان فر مائی ہے جس کوخود ائمہ نے اپنی سند سے روایت کیا ہے اور جس کو جابجا ہم نے نقل کیا اور نقل کریں گے، ان شاء اللہ تعالیٰ ، تو پھر ان کی تعریف پر امام حسن خالئی کو تعجب ہونے کا کوئی موقع نہ تھا، ہاں اگر بھی حضرت طلطے علیم نے ان کی تعریف نہ کی ہوتی اور بھی ان کو امام حسن خلائد، نے پیغمبر طلطی آیم کی صحبت میں نہ دیکھا ہوتا اور پھران کی نسبت ایسا سنتے تو تعجب کرنے کامحل تھا.....اگر کوئی صاحب پیفر مائیں كه امام حسن خلاليد، جانتے تھے كه وہ اصحاب منافق ہیں اور ان كے سامنے بھی پیغمبر خداط اللے عَلَیْم نے ان کی تعریف نہیں کی تو اس کا جواب یہ ہے کہ اسی حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ امام حسن خالٹین کواپیا شبہ نہ تھا اور وہ ان اصحاب کوحضرت کے یاروں میں سے جانتے تھے، چنانجیہ حدیث کے الفاظ یہ ہیں (یَا اَبَتِ سَمِعْتُكَ تَقُولُ فِي اَصْحَابِكَ) كہائے ياروں اور اصحاب کی نسبت آپ سے میں نے ایبا کچھ سنا: تو اگر امام حسنؓ ان کو پینمبر کا اصحاب نہ جانتے تو (اَصْحَابِكَ) نه فرماتے اور جب ان كواصحاب ميں جانتے تھے تو پھر تعجب كرنے كا كوئى مقام نہ تھا، اس لیے کہ قطع نظر حضرات خلفاء ثلاثہ کے اور اصحاب کی نسبت بھی بہت کچھ ثناؤ صفت حضرت نے کی ہے کہ اس کا خود حضرات شیعہ کو اقرار ہے اور ان کی کتابیں اس سے بھری ہوئی ہیں اور بالفرض اگر امام حسنؓ کو شبہ تھا تو وہ گھر میں اس کو رفع کرتے اور تنہائی اور خلوت میں پوچھتے پھرانہیں اصحاب کے سامنے پوچھنا اور پیغمبر طلقیقیۃ کی مجمل بات کوصاف کرانا اور گول گول نہر ہنے دینا موافق اصول شیعوں کے شان امامت کے خلاف تھا۔ پانچویں دلیل: ....قطع نظراور صفات اور تعریف کے جو پینمبر خدا نے ان اصحاب کی اکثر کی ہے، اپنے شمع و بصر سے بھی تشبیہ دی ہے، بی تشبیہ فقط اس حدیث پر موقوف نہیں ہے بلکہ اور روایتوں سے بھی اس کا ثبوت ہوتا ہے، چنانچہ خود شبعہ علماء امام حسن عسکری علیہ السلام کی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ پنجمبر خدا نے ہجرت کی شب میں ابوبکر صدیق سے کہا:

## ا يات بينات اوّل المحاوي المح

((جَعَلَكَ مِنِّى بِمِنْزِلَةِ السَّمْعِ وَالْبَصَرِ وَالرَّأْسِ مِنَ الْجَسَدِ وَبِمَنْزِلَةِ الرُّوْحِ مِن الْبَدَنِ.))

''خدا بچھ کو بمنز لہ میرے سمع اور بھر کے اور بجائے سر کے جسم میں اور بمنز لہ روح کے بدن میں، گردانے گا۔''

پس جب کہ ایک مرتبہ فقط ابو بکر صدیق خلائیۂ کی نسبت سمع ، بھر، سر اور روح کے سب الفاظ پینمبر طلط بینمبر فالٹیۂ اورعثمان خلاقی کی بھی تشبیہ بھر اور فواد سے کی افظ فر مایا ہواور ان کے ساتھ میں حضرت عمر خلائیۂ اورعثمان خلائیۂ کی بھی تشبیہ بھر اور فواد سے کی ہو۔

چھٹی دلیل: سیملاء شیعہ نے الی تاویلات سے جیسی کہ اس حدیث میں کی ہیں اکثر احادیث اور اقوال کومضحکہ اطفال بنا دیا ہے اور تحریف لفظی ومعنوی میں محرفین اہل کتاب کوبھی مات کر دیا ہے، چنانچہ بطور نظیر کے میں اس مقام پر ایک روایت لکھتا ہوں، و ہو ہذہ .
میرن صاحب 6 قبلہ حدیقہ سلطانیہ کے باب سوم میں لکھتے ہیں کہ امام حسن عسکری علیہ السلام سے منقول ہے کہ ایک 6 مرتبہ ایک مخالف سرکش امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت

• سید حسن عرف میران صاحب، مولوی دلدارعلی نصیر آبادی کے سب سے چھوٹے فرزند تھے۔ ۱۳ اربیج الثانی اا ۱۲ھ،

اکتوبر ۹۱ کاء کو ولا دت ہوئی۔ ابتدائی تعلیم کے بعد والد سے پڑھنے گے۔ جب ان کی طبیعت ناساز ہوئی تو بڑے بھائی سید محمہ مجہد سے درس لیا اور جب ان کا مزاج روبصحت ہو گیا تو پھر ان سے سبق شروع کر دیے۔ شاہ اودھ امجد علی شاہ نے مولا ناہی کے اشارے سے مدرسہ سلطانیہ قائم کیا اور ایک مہر نذر کی جس میں "المه محتهد العصر سید العلماء" کندہ تھا اور سرکاری طور پر فرمان جاری کیا کہ اب مولا نا کو انہیں القاب سے یاد کیا جائے۔ میران صاحب کو گرال تعلیم کا غیر رسی منصب ملا اور وہ پورے ملک میں شیعوں کے دینی سر براہ بن کر ابھرے، متعدد کتا ہیں تصنیف کمیں۔ شب شنبہ کا صفر سے کا اور امام باڑہ غفر ان آب میں اندرونی دالان مولوی دلدارعلی کے پائیں پا مغربی حجرے میں وفن ہوئے۔ رہوے ( شیخ محرفر است ) ۱۲

از امام حسن عسكرى عليه السلام منقول ست كه بعض مخالفين از سر كشال شاك بمجلس
 حضرت امام جعفر صادق عليه السلام در آمدو مردے از شيعيان آنحضرت گفت كه ماتقول ⇔⇔

المات بينات داوّل المحاوي المح

میں آیا اور ایک شیعہ سے پوچھنے لگا کہ تو عشرہ مبشرہ کے، یعنی دسوں اصحاب کے حق میں کیا کہتا ہے، شیعہ نے جواب دیا کہ میں ان کے حق میں وہ کلمہ خیر کہتا ہوں کہ جس کے سبب سے خداوند عالم میرے گناہ بخشا ہے اور میرے درجات بلند کرتا ہے، پس اس ناصبی نے کہا کہ خدا کا شکر ہے کہ مجھے تیری دشمنی سے نجات دی، مجھے بی گمان تھا کہ تو رافضی ہے اور صحابہ کبار سے دشمنی رکھتا ہے، تب اس مردِمومن نے دوسری بار کہا کہ خبر دار ہوکہ جوشخص صحابہ میں سے ایک کودشمن رکھے اس پر خدا کی لعنت ہو، ناصبی نے کہا شاید تو نے بچھتا ویل کی اس لیے بتلا کہ جو

ك ك كفي العشرة من الصحابة چه مي گوئي در حق عشره مبشره از صحابه پيغمبر، شيعه گفت میگوئم در حق شال کلمه خیرے که حداوند عالم بسبب آل گناهال مرا فرد میریزد و درجات مرابلندمي فرمايد پس آن ناصبي گفت، حمد و شكر برائع خدا ست كه مرا از دشمني تو نجات داد، من گمان داشتم که تو رفض و بغض صحابه کبار داری، آن مرد مومن بارد گرگفت آگاه باش که هر کس که از صحابه یکی را دشمن دار د پس براوست لعنت خدا، ناصبی گفت شاید تاویلی کرده لکن بگو که کسیکه عشره مبشره را دشمن دارد در حق او چه می گوئی، مرد مومن گفت هر کس که عشره صحابه را دشمن دار د براوست لعنت خدا و ملائکه و تمام خلق، پس آل ناصبی برجست و سرش را بوسه داد و گفت بخش مراکه من ترابر فض متهم ساخته بودم، مرد مومن گفت بر تو چیزی نیست من این افترا از تو مواحده ندارم تو برادر منی، آن ناصبی از انجا برفت، پس حضرت صادق علیه السلام فرمود كه كلام محكمي گفتے بر خداست جزائے تو هر آئينه فرشتگان از حسن توريه تو خوشنود شدند که دین خود را از اختلال نگه داشتی و خودرا از دست اوبر هانیدی زا دا لله فی مخالفینا عمی الی عمی، حداوند عالم در دشمنان مابر نافهمی ایشان نافهمی هادیگر بیفزاید کسانیکه بمعاریض کلام اطلاع نداشتند عرض کردند که این مردچه کرد درظاهر آنچه ناصبی میگفت این هم باو موافقت مینمود، حضرت فرمودند که اگر شما نفهمیدید مراد اوپس بدرستیکه مافهمیده ایم و حق تعالییٰ قول اُور اقبول فرموده، هر گاه یکے از دوستان مادردست دشمنان مامی افتد حداوند عالم اور ابحوابی موافق میسازد که دین و آبرویش از دست آن بدبختان محفوظ میماند مراد آن مرد مومن از قول اومن البغض واحد من الصحابة آل بود كه هر كه دشمن دار ديكي از عشره راكه آل امير مومنال على بن ابي طالب ست برآن دشمني كننده لعنت خداباد او آنچه بارد گرگفت من البغض العشره فعليه لعنت الله راست گفته چراكه هر كس كه همه ده كس راعيب ميكند پس على عليه السلام راهم عيب كرده ست يس بايل جهت بلعنت خدا گرفتار ميشوند\_ ١٢\_

ا يت بينات اوّل المحروبية المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل

شخص عشرہ مبشرہ کو تثمن رکھے اس کے حق میں تو کیا کہتا ہے؟ تب مردمومن نے کہا کہ جوشخص عشره مبشره، لینی دسوں کو دشمن رکھے اس بر خدا کی اور فرشتوں کی اور تمام خلق کی لعنت ہو، پس وہ ناصبی اٹھا اور اس نے اس مومن کے سر کو بوسہ دیا اور کہا کہ مجھے معاف کر میں تجھ کو رافضی جانتا تھا، اس مردمومن نے کہا کہ میں تجھ سے مواخذہ نہیں کرتا، تو میرا بھائی ہے۔ بیس کروہ ناصبی چلا گیا، جب وہ باہر گیا تب امام جعفر صادق عَالِیلا نے اس مردمومن سے کہا کہ تونے نہایت محکم کلام کہا، خدا تجھ کو جزائے خیر دے، فرشتے تیرے حسن توریہ سے خوش ہوئے کہ تو نے اپنے دین کو بھی خلل سے بچایا اور اپنے آپ کو اس کے ہاتھ سے چھڑایا، خدا ہمارے مخالفوں کی نابینائی کو اور زیادہ بڑھائے اور ان کی نافہی پر نافہی زیادہ کرے کہ وہ کچھنہیں سمجھتے۔ جب بیرامام نے فرمایا تو جولوگ ایسی باتوں کونہیں سمجھتے تھے انہوں نے عرض کی کہ یا حضرت! اس مردمومن نے کیا کہا جبیبا وہ ناصبی کہنا تھا وییا ہی پیجھی اس کی ہاں میں ہاں ملاتا جاتا تھا، تب امام نے فرمایا کہتم نہیں سمجھتے، میں اس کا مطلب سمجھتا ہوں۔مراد اس مرد مومن کے اس کہنے سے کہ جو شخص ایک کو دشمن کیے اصحاب میں سے اس پر خدا کی لعنت ہو، حضرت علی ہیں، اور مطلب اس کہنے سے کہ جوشخص مثمن رکھے دسوں کو اس پر خدا کی لعنت ہو یہ ہے کہ حضرت علیؓ بھی ان میں داخل ہیں، پس جوشخص دسوں کو دشمن رکھے گا وہ لامحالہ حضرت علیؓ کوبھی مثمن رکھے گا،اس لیےاس پر خدا کی لعنت۔

اس روایت کود کیچرکر گوحضرات شیعه فخر کرتے ہوں اور اپنے بزرگوں کی حیلہ سازیوں پر ناز فرماتے ہوں لیکن جو کوئی عاقل سنے گا وہ تعجب ہی کرے گا اور ایسے دین و مذہب پر کہ جس کی بنا سراسر حیلہ سازی اور مکاری اور دغا بازی پر ہے، ہزار دل سے نفرت کرے گا ۔۔۔۔۔ نہایت تعجب کا مقام ہے کہ جن اماموں کا کام ہدایت خلق اللہ ہواور جن کی امامت مثل نبوت کے اصول دین میں داخل ہواور جن کے اقوال، افعال اور حرکات وسکنات پر مدار مذہب کا ہو جب وہ ہی ایسے ہوں کہ بھی صاف بات نہ کہیں اور دھو کہ دہی اور حیلہ سازی کو موجب رضائے الہی کا فرمائیں تو بھران کی امت کے لوگ کیسے ہوں گے اور وہ نفاق اور دغا بازی کو رضائے الہی کا فرمائیں تو بھران کی امت کے لوگ کیسے ہوں گے اور وہ نفاق اور دغا بازی کو

## ا يات بينات اوّل المحاول المحاو

کیوں اپنا شعارنہ گردانیں گے۔ ہم اس سے بھی زیادہ خوش کن ایک اور روایت بیان کرتے ہیں اور حضرات شیعہ کی د قیقہ ہی اور نکتہ شجی کو ظاہر کرتے ہیں اور صاف سید ھےلفظوں سے جو عجیب معنی وہ مراد لیتے ہیں اس کانمونہ دکھلاتے ہیں۔

#### چچھٹی شہادت:

امام جعفر صادق علیہ السلام نے حضرت ابوبکر صدیق اور حضرت عمر فاروق وظافی اللہ کی نسبت فرمایا ہے: نسبت فرمایا ہے:

(( هُمَا إِمَا مَانَ عَادِ لأَنَ قَاسِطَانَ كَانَا عَلَى الْحَقِّ وَ مَاتَا عَلَيْهِ فَعَلَيْهِ مَا رَحْمَةُ اللهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ.))

'' دونوں امام عادل اور انصاف کرنے والے تھے، دونوں حق پر تھے اور حق پر مرے، ان دونوں پر قیامت کے دن اللہ کی رحمت ہو۔''

اس حدیث سے چند فائدے حاصل ہوئے۔

- ا۔ حضرت ابوبکر صدیق اور حضرت عمر ظافیہا کا امام اور خلیفهٔ برحق ہونا، اس لیے کہ اگر ان کی خلافت حق نہ ہوتی اور وہ غاصب ہوتے تو امام جعفر صادق کیوں کران کوامام کہتے۔
- ۲۔ ان کا عادل اور منصف ہونا اور اس سے تمام مطاعن جوشیعوں نے ان کی نسبت بیان
   کیے ہیں باطل ہوئے۔ اس لیے کہ اگر ان کے عدل وانصاف میں کچھ بھی فرق ہوتا تو
   امام ہرگز ان کو عادل اور منصف نہ فرماتے۔
  - س۔ ان کاحق پر ہونا اور حق پر مرتے دم تک قائم رہنا۔
- سم۔ قیامت کے دن مستحق رحمت الہی ہونا، اور کوئی شخص جو ایمان اور پر ہیز گاری میں کامل نہ ہوستحق رحمت الہی نہیں ہوسکتا۔

اہل انصاف ذرا انصاف کو دخل دیں اور غور کریں کہ اس سے زیادہ اور فضیلت حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر رضائی کی کیا ہوگی جو زبان سے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی ثابت ہوئی اور جس سے امامت ، خلافت ، معدلت اور استحقاق رحمت الہی ان کی نسبت

المراكز المراك

بخوبی ظاہر ہوا۔حضراتِ شیعہ جب ہمارے محدثین کی بیان کی ہوئی کسی حدیث کو صحابہ کباڑ کی شان میں سنتے ہیں تو اس کو غلط اور موضوع اور جھوٹ کہہ دیتے ہیں اور اس سے انکار کر جاتے ہیں، لیکن اب ایسی روایتوں کو کیا کریں گے جس کو انہی کے علماء نے نقل کیا ہے اور جو انہی کی کتابوں میں فدکور ہیں بجز اس کے کہ ان میں تحریف کریں اور کسی قصہ کہانی کو ملا کر اس کے معنی بدلیں، چنا نبچہ اس حدیث میں بھی ایسا ہی کیا ہے اور چند فقرے بڑھا کر اس حدیث کی ہے اس کو ہم بیان کرتے ہیں۔

رساله 'ادله تقیه در ثبوت تقیه ' میں جو که مزین برستخط حضرت سلطان العلماء یعنی سید محمه صاحب مجتهد کے ۱۲۸۲ ہجری میں لدھیانہ میں چھیا ہے اس حدیث کی نسبت بید کھا ہے : 'علمائے اہل سنت نے نقل حدیث میں خیانت کی ہے اور ان الفاظ کو منتخب کر لیا ہے کہ جو بنظر سرسری موہم مدح شیخین کے ہیں حالانکہ باطناً وہ الفاظ بھی سرایا طعن و تشنیع سے مملو اور مشحون ہیں، چنانچہ خود امام جعفر صادق علیہ السلام نے اسی حدیث میں ان الفاظ کے معنی بہ تفصیل وتو شیح ارشاد فرمائے ہیں۔' اور بعد ایک تقریر پوچ لچر کے اس رسالے میں اصل خیانت کے الفاظ اس طرح پر منقول ہیں: ''واضح ہو کہ اصل حدیث یہ ہے کہ بعض مخالفین نے حضرت سے دربارہ شیخین سوال کیا، حضرت نے ازراہ تو رہہ بہار شاد فرمایا:

( هُ مَا إِمَامَانِ عَادِ لان الخِ فَلَمَّا انْصَرَفَ النَّاسُ قَالَ لَهُ مِنْ خَاصَّتِه يَا ابْنَ رَسُوْلَ اللهِ لَقَدْ تَعَجَّبْتُ مِمَّا قُلْتَ فِي حَقِّ آبِي بَكْرٍ وَّ عُمَرَ فَقَالَ نَعَمْ هُمَا إِمَامَانِ آهْلِ النَّارِ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ بَكْرٍ وَّ عُمَرَ فَقَالَ نَعَمْ هُمَا إِمَامَانِ آهْلِ النَّارِ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ فَوَجَعَلْنَا مِنْهُمُ آئِبَّةٍ يَّدُعُونَ إِلَى النَّارِ وَامَّا الْعَادِلانِ فَلِعُدُو لِهِمْ فَوَجَعَلْنَا مِنْهُمُ آئِبَةٍ يَدُعُونَ إِلَى النَّارِ وَامَّا الْعَادِلانِ فَلِعُدُو لِهِمْ عَنِ الْحَقِّ كَقَوْلِهِ تَعَالَىٰ فَوَالَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمُ يَعْدِلُونَ وَامَّا الْعَامِلُونَ وَامَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُو الِجَهَنَّمَ عَنِ الْحَقِّ كَقَوْلِهِ تَعَالَىٰ فَوَالَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمُ يَعْدِلُونَ وَامَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُو الِجَهَنَّمَ الْمَالَوْلَ اللهُ تَعَالَىٰ فَوَالَّالِي فَقَدْ قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ فَوَالَّذِي كَانَا مُسْتَوْلِيَيْنَ عَلَيْهِ هُو اَمِيْرُ الْمُؤَالُونَ وَالْمُرَادُ مِنْ مَوْتِهِمَا عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الْمُؤَالُونَ عَلَيْهِ هُو اَمِيْرُ اللهُ عَرَبِيْنَ عَلَيْهِ هُو اَمِيْرُ اللهُ عَرَبُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ هُو اَمِينُ الْمُولَ فَقَدْ قَالَ اللّهُ وَعَصَّبَا حَقَّهُ وَالْمُرَادُ مِنْ مَوْتِهِمَا عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَالْمُرَادُ مِنْ مَوْتِهِمَا عَلَى اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الْحَقَلَ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ا يت بينات اوّل كالمراق ( 249 ) المراق المرا

الْحَقِّ إِنَّهُمَا مَاتَا عَلَىٰ عَدَاوَتِهِ مِنْ غَيْرِ نَدَ امَتِهِ عَنْ ذَٰلِكَ وَالْمُرَادُ مِنْ رَّحْمَةِ اللهِ رَسُوْلُ اللهِ فَإِنَّهُ كَانَ رَحْمَةُ لِلْعَالَمِيْنَ وَسَيَكُوْنُ خَصْمًا لَهُمَا سَاخِطًا عَلَيْهِمَا مُنْتَقِمًا عَنْهُمَا يَوْمَ الدِّيْنِ.)) ''وہ دونوں امام عادل تھے (الخ) جب لوگ چلے گئے تو ایک آ دمی نے جوان کے خواص میں سے تھا کہ اے فرزندرسول! مجھے تعجب ہوا اس بات سے جوآپ نے ابوبکر وعمر کے بارے میں کہی (امام نے) کہا ہاں وہ دونوں جہنمیوں کے امام ہیں جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا کہ ہم نے ان (کافروں) میں امام بنائے جو دوزخ کی طرف بلاتے ہیں، اور ان کا عادل ہونا اس وجہ سے ہے کہ انہوں نے حق سے عدول کیا، جبیبا کہ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے کہ کا فروں میں سے جو اللہ سے عدول كرنے والے ہيں، اور ان كا قاسط ہونا، اس ليے ہے كہ اللہ تعالى نے ارشاد فرمایا کہ ظالم جہنم کی لکڑیاں ہیں، اور حق سے مرادجس پروہ تھے امیر المومنین ہیں کہ انہوں نے ان کو اذبت دی اور ان کاحق مارا، اورحق بران کے مرنے سے مرادیہ ہے کہ وہ (علی) کی عداوت پر مرے اور اس پر ان کو ندامت نہ ہوئی اور الله كي رحمت سے مراد رسول الله طلقاقيم بين كيونكه وہ تو رحمة للعالمين بين كه ان دونوں کے تثمن ہوں گے اور ان برغضب ناک ہوں گے اور روزِ قیامت ان ہےانقام لیں گے۔''

المراكزية بينات داوّل المحروب المراكزي و 250 كالمراكزي و 250 كالمراكزي و المراكزي و المر

عادل فرما تا ہے ﴿وَالَّذِیْنَ کَفَرُوا بِرَبِّهِمْ یَعْدِلُونَ...النے ﴿ مترجم کہتا ہے کہ کتب احادیث اہل سنت میں وارد ہے کہ بیغیبر برحق نے نوشیروان کو عادل فرمایاحتی کہ سعدی شیرازی نے اس کو گلستان میں نظم کیا ہے اور کہا ہے: شعر ......

درآ وانِ عدلش بنازم چناں کہ سید بدورانِ نوشیرواں

''اس کے عدل کے وقت پر مجھے ناز ہے کہ نوشیرواں زمانہ کا سردار ہے۔''

پس جب کہ مدح عدل نوشیر وال کافر کو مفید نہیں توشیخین کو بھی مفید نہ ہوگی اور یہ وجہ بھی انہی ستر وجھوں سے ہے، اور قاسط اس وجہ سے کہا کہ قاسط کے معنی ظالم کے ہیں، چنانچہ قرآن میں وارد ہے ﴿وَاَمَّا الْقَاسِطُونَ فَکَانُوْ الْجَهَنَّمَ حَطَبًا ﴾ یعنی ظالمین جہنم کی لکڑیاں ہیں۔ پھرامام معصوم فرماتے ہیں کہ یہ جو میں نے کہا کہ (کَانَا عَلَی الْحَقِّ) تو اس سے مراد یہ ہے کہ وہ دونوں غالب تھے تی پر اور تی مغلوب تھا اور مراد اس حق سے کہ جن پر غالب تھے، امیر المونین ہیں کہ ان کواذیت دی اور ان کے حق کو چھین لیا۔

مترجم کہتا ہے کہ امام معصوم نے اس جملہ میں جار مجرورکومتعلق گردانا ہے، بلفظ مستولین کہ وہ خبر خاص ہے اور محذوف ہے بقرینہ مقام اور مذہب جمہور نحاۃ کا ما نندسیبویہ وغیرہ کے یہ ہے کہ جب خبر خاص پر کوئی قرینہ دلالت کرے تو حذف اس کا جائز ہے اور چونکہ امام جعفر صادق علیہ السلام بالا تفاق جمہور اہل اسلام افضح الفصحاء اور از جملہ عرب عرباء ہیں، پس کلام ان حضرت کا بجائے خود متند ہوگا خواہ موافق نحاۃ کے ہوخواہ مخالف چہ جائے آئکہ بہسبب پائے جائے قرینہ کے کوم مان حضرت کا موافق جمہور نحاۃ کے ہمی ہے، پس اب جائے اعتراض بھی جائے مند رہی، اور وہ قرینہ یہ ہے کہ علی کے معنی کلام میں استعلاء کے ہیں اور استعلاء ان کے معنی کلام میں استعلاء کے ہیں اور استعلاء ان کے معلوم ہوتا ہے کہ علور کے میں بحثی غلبہ اور استیلاء ہی آیا ہے، چنانچہ ملاحظہ کتب لغت سے معلوم ہوتا ہے کہ عرب کہتے ہیں (حَانَا عَلَی الْحَقِّ) کے یہ ہوں عرب کہتے ہیں (حَانَا عَلَی الْحَقِّ) کے یہ ہوں کے کہ (کَانَا عَلَی الْحَقِّ) اور یہ جوامام معصوم نے کہ (کَانَا عَلَی الْحَقِّ) اور یہ جوامام معصوم نے کہ (کَانَا عَلَی الْحَقِّ) اور یہ جوامام معصوم نے کہ (کَانَا عَلَی الْدِیشِ عَلَی الْحَقِّ وَ الْحَقِّ مُعْلُوْ بًا عَنْهُمَا) اور یہ جوامام معصوم نے

## ا يت بينات اوّل المحروب المحرو

فرمایا ہے کہ مراد حق سے امام بحق جناب امیر ہیں امر حق ہے اور کچھ بعید نہیں اس وجہ سے کہ لفظ حق کا اطلاق خدا ورسول اور امام بلکہ موت اور قیامت اور کلمہ اور کلام پر ہوتا ہے کہ لفظ حق کا اطلاق خدا ورسول اور امام بلکہ موت اور قیامت اور کلمہ اور کلام پر ہوتا ہے کہ لایہ خفی۔ پس اگر مراد حق سے مولائے برحق ہوں خلاف حق لازم نہیں آتا اور مخفی نہر ہے کہ اس مقام میں دو وجہیں اور بھی ہیں کہ حمل کلام معصوم کا ان پر صحیح ہے۔

وجہاوں کہ عین باطل تھے حق پر فوقیت لے گئے اور انہوں نے حق کو بہت کر دیا، جیسا کہ معصوم دعائے منی فریش میں ارشاد فرماتے ہیں، پس بنا برطریقہ جمع بین الحدیثین کے ارادہ اسمعنی کا کلام معصوم سے بیچے ہوگا اور بینوع استعلاء ستارم استیلاء بھی ہے، پس اس وجہ سے بھی مقدر ہونا لفظ مستولین کا حجے ہوگا کہ افعلہ المعصوم فتأمیل۔

وجہ دوم بیر ہے کہ کلام عرب میں علی کو مقام مخالفت اور مضرت اور عداوت میں بھی اطلاق کرتے ہیں، چنانچہ شائع و ذائع ہے کہ محاورہ عرب میں جواب یا اعتراض کے مقام میں کہتے ہیں کہ (ھٰ۔ذَا لَنَا لَا عَلَیْنَا) یعنی بیامر ہمارے واسطے نافع ہے، نہ مخالف اور مضر۔اور مشہور ہے کہ جب اثنائے راہ میں لشکر حُر جناب سید الشہد اء سے ملاقی ہوا تو حضرت نے حُر سے فرمایا (اَعَلَیْنَا اَمْ لَنَا) لیعنی تو ہماری کمک کوآیا ہے یا ہماری عداوت پر کمر باندھی ہے۔ (وايضا قال الله تعالى لا يكلف الله نفسا الا وسعها لها ما كسبت وعليها ما كتسبت قال صاحب الكشاف ينفعها ما كسبت من الخير ويضرها ما كتسبت من الشر) يس بنايراس وجه كے معنی (كانَا عَلَى الْحَقّ) كے بير ہوں گے کہ وہ دونوں مخالف حق کے اور دشمن حق تھے اور یہی معنی قول آئندہ میں بھی معصوم نے فرمائے ہیں، پس اس ارادہ اس معنی کا کلام امام سے اس مقام میں بھی سیجے ہوگا فافھہ ..... پھرمعصوم علیہ السلام ارشا وفر ماتے ہیں کہ یہ جو میں نے کہا (مَاتَا عَلَی الْحَقِّ) مراداس سے بیہ ہے کہ عداوتِ حق بر مرے، لینی جناب امیر ؓ کی عداوت تادم مرگ ان کے دلول میں رہی اور تادم مرگ نادم نہ ہوے۔ اس مقام میں علیؓ کو بہ معنی عداوت امام نے اطلاق فرمایا

ہے جیسا کہ ہم نے وجہ ٹانی میں بیان کیا ..... پھر معصوم فرماتے ہیں کہ یہ جو میں نے (فَعَکَیْهِ مَا رَحْمَةُ اللهِ) سے رسولِ خداً ہیں کہ ان دونوں کے دشمن ہوں گے بروز قیامت اور ان پرغضب ناک ہوں گے اور ان سے روز قیامت ور ان پرغضب ناک ہوں گے اور ان سے روز قیامت کو انتقام لیں گے .....مترجم کہتا ہے کہ اس مقام میں بھی علی کو معصوم نے مقام عداوت میں ارشاد فرمایا ہے اور رحمت خدا ہونا حضرت رسالت مآب کا مقام شک و ارتیاب نہیں، حق تعالی خود فرماتا ہے ﴿وَمَا آرُسَلُنَكُ إِلّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِینَ ﴿ بِهِ صورت اہل انصاف پر ان الفاظ کے معانی ظاہر و باہر ہوئے کہ ہرگزیہ الفاظ مقام مدح شیخین میں وار دنہیں ہیں، بلکہ سرایا بی حدیث ردوقد حشخین پر دلالت کرتی ہے۔ انتھی بلفظہ .

اس تاویل کی غلطی ہم چند دلائل سے ثابت کرتے ہیں:

پھلی دلیل: .....اس رسالے کے مؤلف نے اپنے علماء کی تقلید میں جو کچھ واہیات بیان کیا ہے اس کے نقل کرنے سے مجھے شرم آتی ہے۔ اگر احادیث کی ایسی ہی تاویلیس کی جا کیں تو کوئی حدیث کسی کی مدح و ثنا میں باقی نہ رہے بلکہ ہر ملحہ اور زندیق آیات قرآنی کو الیسی تاویل سے اپنے مطلب کے موافق بنا لے ....کسی ہندو کی نقل ہے کہ اس نے ایک مسلمان سے کہا کہ ہمارے رام پھمن کا ذکر تہارے قرآن میں بھی ہے وہ مسلمان جیران ہوکر مسلمان سے کہا کہ ہمارے رام پھمن کا ذکر ہے اس نے کہا کہ سورہ یوسف کے اوّل میں جو راآل کی کسی جگہ قرآن میں ان کا ذکر ہے اس نے کہا کہ سورہ یوسف کے اوّل میں جو راآل کی کروف مقطعات ہیں ان میں الف سے مراد اللہ ہے اور لام سے مراد رام ہیں، وہ مسلمان میں کر بننے لگا، لیکن ہمارے نزدیک جو تاویل امام جعفر صادق مایلئا کے قول کی حضرات شیعہ نے کی ہے وہ اس ہندو کی تاویل سے بھی برتر ہے۔ اس لیے کہ اس نے تو حروف کے لحاظ سے بچھ جوڑ ملا دیا لیکن شیعوں کے علماء نے جو بچھ فرمایا وہ تو سراسر بے جوڑ ہے اور ہرایک خارجی اور ناصبی اہل بیت علیم السلام کی شان میں جو احادیث ہیں ان میں بھی ایسی بھی ایسی بھی ایسی جو احادیث ہیں ان میں بھی ایسی بھی آئی ہی تاویل سے بھی جو اُنگا ،

**دو سری دلیل**: ..... بی قول جو حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر خالطیجا کی شان میں

ا يات بينات اوّل المحروب المحر

کہا گیا وہ امام جعفر صادق کا ہے اور امام موصوف تقیے سے ممنوع تھان کو تھم تھا کہ وہ کسی سے خوف نہ کریں اور بلاخوف و خطر علوم اہل ہیت کو منتشر کریں تو انہوں نے کس لیے تقیہ کیا اور کیوں ایک دو ناصبی کے ڈر سے ایسی بڑی تعریف کی اور پھر جب وہ چلے گئے تو اس کی تاویل کر کے اپنے خواص کو اصل مطلب سمجھایا۔ اور وہ قول جس سے ثابت ہوتا ہے کہ امام موصوف تقیے سے ممنوع تھے یہ ہے: بحار الانوار میں ملا باقر مجلسی نے اور کافی ہمیں ملا یعقوب کلینی نے لکھا ہے کہ جو صحیفہ امام جعفر صادق کا تھا اس میں ان کے لیے ہے تھم تھا:

یعقوب کلینی نے لکھا ہے کہ جو صحیفہ امام جعفر صادق کا تھا اس میں ان کے لیے ہے تم تھا:

((حَدِّثِ النَّاسَ وَافْتِهِ مُ وَ لَا تَحَافُنَّ اِلَّا اللَّهُ وَانْشُرْ عُلُومَ اَهْلِ بَیْنِ کہ وَصَدِّقُ آبَائِکُ الصَّالِحِیْنَ فَانَّکَ فِی حِرْزٍ وَّامَانَ .))

('تمام مخلوق سے باتیں کر واور ان کو فتو کی دو اور کسی سے سوائے خدا کے نہ ڈر و اور اینے اہل ہیت کے علوم کو منتشر کر واور اینے آباءِ صالحین کی تصدیق کر وہ اس لیے کہتم حز اور امان میں ہو۔''

پس باوجوداس کے کہ جب ایسے اطمینان کا حکم الی ان کو ہو چکا تھا اور تقیہ کرنے سے وہ منع کر دیے گئے تھے تو پھر سمجھ میں نہیں آتا کہ کس کا خوف تھا جس کے سبب سے ایسی تعریف صحابہ کی کرتے تھے اور لوگوں کو دھو کہ دیتے تھے، افسوس ہے کہ شیعیان علی نے اپنے اماموں کی محبت کے پیرائے میں کیسی ہجو کی ہے اور ان پر کیا کیا تہمتیں لگائیں۔

تیسری دلیل: .....اگر کوئی شیعہ کے کہ جب بیعبارت زائد بھی اصل حدیث میں داخل ہے تو کیا وجہ ہے کہ ایک ٹکڑا اس کا تسلیم کیا جائے اور دوسرا ٹکڑا زائد اور غلط ٹھرایا جائے، اس لیے ضرور ہے کہ کل عبارت حدیث کی تسلیم کی جائے اور جو تاویل اس حدیث کی امام نے بیان کی ہے وہ بھی امام کی طرف سے ہی تھجھی جائے اس کا جواب بیہ ہے کہ بیمسکلہ متفق علیہ ہے کہ (اقْدرَارُ الْعُقَلاءِ حُجَّةٌ عَلیٰ اَنْفُسِهِمْ دُوْنَ الْإِدَّعَاءِ لَهُمْ) کہ آدمی کا اقرار ہیں پر ججت ہوتا ہے، پس اسی قاعدے سے جس قدر اقرار فضیلت شیخین کا ہے وہ ان پر ججت ہوتا ہے، پس اسی قاعدے سے جس قدر اقرار فضیلت شیخین کا ہے وہ ان پر ججت

ا يات بيات اوّل المحرك المحرك

ہے اور جو تاویل کی گئی ہے وہ ہم پر جحت نہیں اور قطع نظراس کے عادت بھی شیعہ محدثین کی بیہ ہے کہ وہ حدیث کی عبارت کو کم و بیش کر دیا کرتے ہیں اور اپنے مذہب کے موافق بنا لیتے ہیں، جیسا کہ ملا باقر مجلسی نے حدیث مسئلہ قضا وقد رمیں شخ صدوق کی نسبت بیان کیا ہے:

(( إِنَّهُ اَ فَعَلَ ذَلِكَ لِيُّوافِقَ مَذْهَبَ اَهْلِ الْعَدْلِ . ))

" یہ (تحریف) اس لیے کہ تاکہ (بیمسلہ) شیعوں کے مذہب کے مطابق ہوجائے۔"

یس جب ان پراعتاد اس امر کا نه رہا که وہ حدیث میں تحریف نہیں کرتے اور کچھ تغیر و تبدل کی راه نہیں دیتے تو پھر کیوں کروہ تاویل جوسراسر یوچ اور خرافات ہو سیجے مانی جائے اور الیم واہیات کی ائمہ کی طرف کیوں کرنسبت دی جائے حالانکہ ائمہ خود اس امر کی شکایت کرتے رہے ہیں اور اپنے شیعوں پرلعنت و ملامت کرتے آئے ہیں کہ وہ غلط تاویلات ان کی احادیث میں کر دیتے ہیں اور حدیث کے مضمون کو اور کا اور بنا دیتے ہیں ..... چنانچہ ابوعمر وكشى نے امام جعفرصا دق عليه السلام كى ايك حديث كواسى باره ميں نقل كيا ہے۔ و هو هذه: (( ان الناس اولعوا بالكذب علينا ان الله اقترض عليهم لايريد منهم غيره واني احدث احدهم بالحديث فلا يخرج من عندى حتى يتأوله على غير تاويله ذلك انهم لايطلبون بحديثنا وبحبنا ماعند الله وانما يطلبون الدنيا.)) ''کہ آ دمیوں نے بہت زیادتی کی ہم پر جھوٹ لگانے کی، میں جو حدیث ان سے کہنا ہوں وہ میرے پاس سے نکلنے نہیں یاتے کہ وہیں اس کی دوسری تاویل

''کہ آدمیوں نے بہت زیادی کی ہم پر جھوٹ لگانے کی، میں جو حدیث ان
سے کہتا ہوں وہ میرے پاس سے نکلئے نہیں پاتے کہ وہیں اس کی دوسری تاویل
خلاف کرنے لگتے ہیں اور اس کا سبب یہ ہے کہ وہ میری احادیث اور محبت سے
اس چیز کے طالب نہیں جو خدا کے پاس ہے بلکہ صرف دنیا کے طلب گار ہیں۔'
پس جب کہ خود امام کی تصدیق سے ثابت ہوا کہ ان کے پاس بیٹھنے والوں کی یہ عادت
گئی کہ وہیں بیٹھے بیٹھے ان کی احادیث کی تاویل غلط کر دیا کرتے تھے تو پھر ایسے لوگوں سے کیا

بعید ہے کہ انہوں نے الیمی تاویل اس حدیث کی بھی کی ہو۔

چوتھے دلیل: ....اس تاویل پر جواس حدیث کے الفاظ کی ، کی ہے اگرغور وفکر كرين تو ہم كومعلوم ہو جائے كہ وہ كس قدرمهمل غلط اور خلاف محاورہ ہے.....اوّل تاويل لفظ (اِمَامَان) کی بیکی ہے کہ (اِمَامَا اَهْلِ النَّارِ) تومضاف الیه کومحذوف کر دیا ہے لیکن موافق قاعدہ نحو کے حذف مضاف الیہ کا سوائے حالت تنوین یا بناءمضاف یا اضافت ثانیہ کے جائز نہیں، اگر شک ہوتو رضی اٹھا کر دیکھ لو۔ دوسرے لفظ امام جبمطلق رکھا گیا تو اس سے وہی معنی جواصلی ہیں، یعنی مدح اور صفت کے مراد لیے جائیں گے، اس لیے کہ لفظ مطلق سے فرد کامل مراد ہوتا ہے تو کیوں کر اس سے امام اہل النار مراد ہو سکتے ہیں، بخلاف آیت ﴿إِنَّهَا يَكُعُونَ إِلَى النَّارِ ﴾ ككهوبال بيمقير به نه كم طلق ..... دوسرى تاويل ق اسطون کی بھی غلط ہے اس لیے کہ قرآن شریف میں بمقابلہ مسلمون کے قاسطون وارد ہے۔ پس تعیین معنی کے واسطے قرینے کا ہونا ضروری ہے کہ وہ آیت میں موجود ہے اور حدیث مين مفقود بلكه آيت كريمه ﴿ وَٱقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ كي طرف اشاره ہے ..... تنیسرے حق سے مراد نام علی مرتضلی خالفی کا لینا عرف عام کے خلاف اور معنی ظاہری کے خلاف ہے، بغیر پہلے ہونے ذکر مرتضوی کے حق سے ان کا نام مراد لینا حدیث کو چیستان بنانا ہے، اس کے علاوہ حرف''علیٰ' کو جمعنی استیلاء بلا دلیل قرار دینا اور استیلاء کو مراد ف استعلاء تظہرانا زبردستی معنی بنانا اور خرافات بکنا ہے اور لغت میں قیاس کو دخل دینا ہے حالانکہ قياس في اللغته جائز نهيس،غوركرنا جابيكه (زَيْدُ عَلَى الْحَقّ) جب بولا جاتا ہے تواس سے مرادیہ ہوتی ہے کہ وہ حق پر ہے یا بیرمراد ہوتی ہے کہ وہ باطل پر ..... چوتھی تاویل (عَلَیْهِمَا حضرات امامیہ جب اینے پیشواؤں کے حق میں رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں تو ہم سمجھتے ہیں کہ علیہ سے وہی مخالفت مراد ہے اور رحمتہ اللہ سے رسول اللہ مراد ہیں، یعنی مخالف ہے رسول اللہ کا ..... استغفر الله کوحضرات شیعہ احادیث کوالیں تاویلات بے جاسے مضحکۂ اطفال بناتے ہیں اور

#### آياتِ بينات ـ اوّل که کارگار کارگ مارکار کارگار کارگا

ائمہ پرایس ہے جاتاویلات کی تہمت کر کے اپنی عاقبت خراب کرتے ہیں۔ ساتویں شہادت:

''نہج البلاغ'' میں حضرت امیر المؤمنین علی المرتضلی خالٹی' کی طرف سے حضرت ابو بکر صدیق خالٹی' کی شان میں بیر عبارت منقول ہے:

( لِللهِ • بَلادُفُكِرن فَقَدْ قَوَّمَ الْأُودَوَدَا وَالْعَمَدَ وَاقَامَ السُّنَّةَ وَخَلَفَ الْبِدْعَةَ وَذَهَبَ نَقِيَّ الثَّوْبِ قَلِيْلَ الْعَيْبِ أَصَابَ خَيْرَهَا وَسَبَقَ شَرَّهَا أَدَّىٰ إِلَى اللهِ طَاعَتَه وَأَنْقَاهُ بِحَقِّه رَحَلَ وَ تَرَكَهُمْ فِيْ طُرُق مُتَشَبَّةٍ لَا يَهْدِيْ فِيْهَا إِتَّصَالٌ وَلَا يَسْتَيْقِنُ الْمُهْتَدِيْ .)) '' خدا انعام کرے فلاں یعنی ابوبکر ٹیرجس نے کچی کوسیدھا کیا،جس نے امراض نفسانيه كى دواكى، جس نے پیغمبر طلط اللہ كى سنت كو قائم كيا اور بدعت كو دور كيا، اس دنیا سے پاک دامن کم عیب گیا، خلافت کی خوبی پائی اور اس کے فساد سے پہلے رحلت کی ، خدا کی اطاعت کواچھی طرح ادا کیا اور حق کے موافق پر ہیز گاری کو بورا کیا، کوچ کیا اس د نیا ہے اور چھوڑ گیا آ دمیوں کوشاخ درشاخ راہوں میں کہ نہ گمراہ ہدایت یا تا ہے اور نہ راہ یانے والا یقین حاصل کرسکتا ہے۔'' میں حضرت علی رٹیائیہ' کے اس قول کی نسبت تمام اقوال کو اہل سنت اور شیعہ کے نقل کرتا ہوں اور جو کچھ دونوں نے اب تک اس قول کی نسبت لکھا ہے اس کو بیان کرتا ہوں اور حضرات شیعہ کی خدمت میں نہایت ادب سے عرض کرتا ہوں کہ اس بحث کو ذرا دل سے سنیں اورغور سے دیکھیں اور تعصب وعناد کو جھوڑ کر انصاف کریں کہ ان کے علماء حق پر ہیں یا اہل سنت کے۔ میں اس قول کی نسبت اوّل تحفہ اثنا عشریہ کے مضمون کولکھتا ہوں، بعدہ جو علامہ کنتوری نے اس کا جواب دیا ہے اس کولکھ کر جونز دید اس کی جناب خاتم استکلمین مولانا

<sup>• &#</sup>x27;نهج البلاغة " طبع مصرى جلد اصفحه ١٥٥٥ - نج البلاغه طبع لا مورمع ترجمه اردوحصه اوّل صفحه ١٥٥١ نا شرشّخ غلام على ايندُ سنز -

## ا يات بينات اوّل المحال المحال

مولوی حیدرعلی صاحب نے کی ہے کھوں گا۔

#### خاتم المحد ثین • تحفہ اثنا عشریہ میں اس عبارت کونقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ

🗗 خاتم المحد ثین سے مراد شاہ عبدالعزیز محدث دہلوگ بن شاہ ولی اللہ محدث دہلوگ بن شاہ عبدالرحیم بن شیخ وجیہہ الدین ہیں۔آپ کھیم الامت شاہ ولی اللہ کی دوسری زوجہ محتر مهسونی بیت کے ثناء اللہ صاحب کی وختر نیک اختر کے بطن مبارک سے شب پنج شنبہ ۲۵ رمضان المبارک ۱۵۹اھ مطابق ۴۷ کاء میں پیدا ہوئے، تاریخی نام''غلام حلیم'' ہے۔شاہ عبدالعزیز نے ایک ایسے علمی گھرانے میں آنکھ کھولی جوز مانۂ قدیم سے علم وفضل میں معروف ومتاز تھا۔ شیخ محمد اکرام نے آپ کے والد شاہ ولی اللّٰہ کے خاندانی حالات کے سلسلہ میں تحریر کیا ہے کہ''شاہ ولی اللّٰہ صاحب' کا سلسلہ نسب والد کی طرف سے حضرت عمرٌ اور والدہ کی طرف سے امام موسیٰ کاظم تک پہنچتا ہے۔ آپ کے ایک بزرگ شخ سمس الدین مفتی اسلامی حکومت کے آغاز میں ہندوستان آئے اور بمقام''رہتک'' مقیم ہوئے۔ آپ کا خاندان علم وفضل میں ممتاز تھالیکن ایک بزرگ شخ محمود نے منصب قضا ترک کر کے سیاہیانہ زندگی شروع کر دی اس کے بعد یہ خاندان عرصے تک بہادری و دلیری میں نامور رہا۔ شاہ ولی اللہ صاحب کے داداشنخ وجیہہ الدین صاحب سیف وقلم تھے، چنانچے شاہ صاحبؓ کے والد شاہ عبدالرحیم صاحب نے قرآن مجیدانہیں سے پڑھا۔'' (رود کوثر صفحہ ۵۳۴) حضرت شاہ عبدالعزیزؓ نے زیادہ تر علوم کی تعلیم اپنے والد سے پائی اور پچھتعلیم حضرت شاہ محمہ پھلی اور شاہ نورالله بڑھانویؓ سے حاصل کی۔اللہ تعالیٰ کی طرف سے آپ کوغیر معمولی ذہانت و ذکاوت اور بےنظیر حافظہ عطا ہوا تھا۔ آپ پندرہ سال کی عمر میں اپنے والد کے سامنے ہی علوم وفنونِ مروجہ سے فارغ ہو گئے اور اسی زمانہ میں پڑھانا شروع کر دیا۔ آپ ابھی سترہ سال کے تھے کہ والد کا سامیسر سے اٹھ گیا اور آپ کوان کا قائم مقام بنا دیا گیا۔اس کے بعد آپ درس ویڈریس، ارشاد و ہدایت میں ہمہ تن مشغول ہو گئے۔ آپ کی معلومات بے حدوسیے تھیں، آپ نہ صرف ایک بلند پایہ محدث و محقق تھے بلکہ اسلامی علوم کے علاوہ دوسری امتوں کے علوم پر بھی آپ کی گہری نظر تھی، عربی انشاء پردازی اور شاعری میں بھی بڑا ملکہ حاصل تھا۔ آپ نے کئی عربی نظمیں لکھی ہیں، ایک منظوم عربی خط جو اپنے عم بزرگوار شاہ اہل اللہ صاحب کولکھا تھا اس میں اپنے زمانہ کے حالات مرہٹہ اور سکھ حملہ آوروں کے طریقے بڑی خوبی سے نظم کیے ہیں۔ ہندوستان و پاکستان اور بنگلہ دلیش کے اکثر محدثین کا سلسلۂ اسناد آپ تک اور آپ کے ذریعے شاہ ولی اللہ تک پہنچیا ہے۔

مولا نانسیم احمد فریدی مرحوم نے آپ کے چوالیس تلامٰدہ کا ذکر کیا ہے جن میں اکثریت ان حضرات کی ہے جن کے علم وعمل کی گونج آج بھی سارے برصغیر میں سنائی دے رہی ہے۔ ہم ذیل میں ان کے چندمشہور تلامٰدہ کے نام درج کرتے ہیں:

شاه رفیع الدین صاحبٌ شاه عبدالقادر اور شاه عبدالغینٌ صاحبان (برادران گرامی) شاه محمد اسخنٌ ، شاه محمد یعقوبٌ (بردونواسے) شاه محمد اسمعیل صاحبٌ تقویة الایمان ، (برادر زاده) مولا نا عبدالحی بدُ هانویٌ ، مولا نا حیدرعلی فیض آبادیُ مؤلف از الله السعیت و منتهی الکلام مولا نارشیدالدین خان دہلویؓ جن کے متعلق شاه عبدالعزیزؓ کا ہے ہ

### آیات بینات داوّل کی کارگری کارگری

''جناب امیر کی اس عبارت میں جامع نہج البلاغہ شریف رضی نے اپنے حفظ مذہب کے واسطے عجیب تصرف کیا ہے بعنی لفظ'' ابو بکر'' کو حذف کر کے اس کے بجائے لفظ'' فلال'' لکھ

⇒ ⇒ مقولہ مشہور ہے کہ'' میری تقریر تو محمد استعیل نے لے لی اور تحریر شید الدین نے۔'' مولانا رشید الدین خان کئی کتابوں کے مصنف تھے ان میں'' الصولۃ الغضن یہ' اور'' شوکت عمریہ'' معرکہ آراء کتابیں ہیں۔ مولانا شاہ فضل الرحمٰن گنج مراد آبادیؒ، مرزاحس علی صغیر محدث لکھنؤی، مولانا فضل حق خیر آبادیؒ، مفتی صدر الدین آزردہ وغیرہ۔

آپ چونکہ درس و تدریس ارشاد وہدایت میں زیادہ مشغول رہے اس لیے تصنیف و تالیف کا زیادہ موقع نہل سکا لیکن جو کتابیں بھی تصنیف کیس وہ شاہکار کا درجہ رکھتی ہے۔ آپ کی کتابوں میں'' تخفہ اثنا عشریہ بہت مشہور نہایت جامع اور معرکۃ آلارا کتاب ہے جوعلم کلام میں ایک زبردست علمی شاہکار ہے، اس کی تالیف میں شاہ صاحبؓ نے بڑی محنت اور جان فشانی سے کام لیا ہے، اسے اگر شیعہ سنی مسائل کا انسائیکلو پیڈیا کہا جائے تو غلط نہ ہوگا۔

#### تحفه ا ثناعشربه كي وجه تاليف:

شروع کتاب میں خود شاہ صاحبؓ نے تحفہ کی وجہ تالیف بیان کرتے ہوئے لکھا ہے کہ''ہمارے زمانے اور ہمارے شروع کتاب میں شیعہ مذہب کی اشاعت کی اب بیحالت ہوگئ ہے کہ شاید ہی کوئی گھر ہوگا جس میں ایک دوآ دمی اس مذہب کے قائل اور شیعہ خیالات سے متاثر نہ ہوں، لیکن چونکہ بیصورت ، حالات سے ناوا قفیت اور غلط فہمی کی وجہ سے بیدا ہوئی ہے، اس لیے اس کتاب میں اس کے تدارک کا انتظام کیا گیا ہے۔

 ا يات بينات اوّل المحرك المحرك المحرك (259 كالمحرك المحرك المحرك

دیا تا کہ اہل سنت کو اس پر سند پکڑنے کا موقع نہ ہو، لیکن حضرت امیر کی کرامت ہے کہ اوصاف مٰدکورہ اس پرصرت کے دلالت کرتے ہیں کہاس سے مرادکون ہیں۔اسی واسطے نہج البلاغہ

⇒ ⇒ جواب لکھنے کے لیے دس ہزار روپیء عراق بھیجا تھا۔'' یہ میرا شرف فارسی کے مشہور شاعر سید محمد آزاد جہا نگیری اور اردو کے مشہور ادیب نواب سید محمد کے پردادا تھے لیکن حکیم حبیب الرحمٰن کے بیان کے مطابق مید دونوں صاحبان اہل سنت ہو گئے تھے۔

الغرض! تحفہ کے اثر کو زائل کرنے کے لیے علماء شیعہ نے جو محنت شاقہ برداشت کی وہ نقش برآب ثابت ہوئی اور مذہبی تاریخ کا طالب علم بیرائے قائم کرنے میں حق بجانب ہوگا کہ اٹھارویں صدی عیسوی میں شیعہ مذہب کو جو فروغ حاصل ہوا تھا اسے روکنے میں تحفہ اثنا عشریہ نے بہت اہم خدمت انجام دی:

نہ ہوا پر نہ ہوا میر کا انداز نصیب ذوق یاروں نے بہت زور غزل میں مارا

شاہ عبدالعزیزؓ نے بروز اتوار کشوال ۱۲۳۹ھ بعمر ۸۰سال بعد نماز فجر داعتی اجل کو لبیک کہا اور اس دار فانی سے عالم جاودانی کی طرف انقال فرمایا ان لله و انا الیه راجعون. اپنے والد ماجد حضرت شاہ ولی اللّٰہؓ کے بہلومیں مہندیوں میں دفن ہوئے۔ حکیم مومن خان مومن خان مومن خان مور تاریخ کہی: موعن خان سے زیادہ مشہور ہوئے تاریخ کہی:

انتخاب نسخهُ دیں مولوی عبدالعزیز بے عدیل و بے نظیر و بے مثال و بے مثل ا يات بينات اوّل المحرك المحرك

کے شارعین نے ''فلال'' کے لفظ کی تعیین میں اختلاف کیا ہے بعضوں نے کہا ہے کہ مراد ابو برر بیں اور بعضوں نے کہا ہے کہ عمر بیں کیکن اکثر شراح نے اوّل ہی کوتر جے دی ہے۔
اب ان جوابات کوسنا چا ہیے جو کہ علائے شیعہ نے اس قول کی نسبت دیے ہیں:
جواب اول:.....حضرت علی گاہ گاہ اوصاف اور لیافت شیخین کی اس لیے بیان کر دیا
کرتے تھے کہ لوگ ان کے معتقد تھے اور ان کی حسن سیرت اور خوبی انتظام کے قائل تھے،
بیاس خاطر لوگوں کے ان کی تعریف کرنا مناسب وفت تھا۔ پس بی کلمات بھی اسی قبیل سے
بیاس خاطر لوگوں کے ان کی تعریف کرنا مناسب وفت تھا۔ پس بی کلمات بھی اسی قبیل سے
بیاس نظر کوئی عاقل منصف اس کو نہ
مانے گا کہ ایک معصوم دس جموٹ صرف دنیا کی ایک آسان غرض کے واسط، یعنی چند شخصوں
کی دل داری کے لیے وہ بھی یقینی نہ تھی اپنی زبان سے کہے اور ان لوگوں کی تعریف کر سے
جنہوں نے خدا ورسول کا صریح عصیان کیا اور دین اسلام کو چھوڑ کر ارتد اد پر کمر باندھی اور خدا
کی کتاب کی تحریف کی اور دین جمدی کی تبدیلی کی حالانکہ حدیث سے میں وار د ہے: (اذ مُدِ حَ

 $\Diamond$ 

جانب ملک عدم تشریف فرما کیوں ہوئے آگیا تھا کہیں مردوں کے ایماں میں خلل ہے ستم اے چرخ تو کس کو یہاں سے لے گیا کیا کیا یہ ظلم تو نے بیکسوں پر اے اجل کیا کس و ناکس پہ تھا صدمہ کیا جس وقت دفن ڈالتا تھا خاک سر پر ہر عزیز و مبتدل جب اُٹھائی لاش ایک عالم تہ و بالا ہوا لوٹنا تھا خاک پر ہر قدسی گردول محل مجلس درد آفریں تعزیت میں میں بھی تھا جب بڑھی تاریخ مومن نے یہ آکر بے بدل جب برٹھی تاریخ مومن نے یہ آکر بے بدل دست بیداداجل سے بے سرویا ہو گئے دست بیداداجل سے بے سرویا ہو گئے فقر و دین فضل و ہنر، لطف و کرم ، علم و عمل و عمل

(شیخ محمد فراست ۱۲۳۹ء)

ا يت بيات اوّل المحرك ا

ہے۔ پس جب ایک فاسق کی تعریف سے خدائے جل شانہ غضب میں آئے تو ایسے خص کی تعریف سے جو محرف کتاب اللہ اور مبدل دین خدا ہو اور جس نے پینمبر خداط اللے علیم آ حدیثوں کو بھلا دیا ہواور اس کے وصی کے حقوق کوغصب کیا ہواور اس کی اولا د کوستایا ہواور کوئی دقیقہ ظلم اور جبر کا خاندانِ رسول پر نہ جھوڑا ہوتو ایسے شخص کی تعریف سے معلوم نہیں خداوند عالم کس قدرغضب میں آیا ہو گا اور اس کا باعث کون ہوا ہو گا۔شیعوں کے دین اور دیانت اور عقل وفراست سے نہایت ہی بعید ہے کہ ایسے معصوم کی نسبت جیسے کہ امیر المومنین ا تھے ایسی معصیت کا اطلاق کرتے ہیں اور یہ بھی معلوم نہیں ہوتا کہ ایسی تعریف کرنے کی کیا ضرورت تقی، کون سالشکر باغی ہو گیا تھا کہ جس کا راہ راست پر آنا بغیر ایسے جھوٹ بولنے اور قشمیں کھانے کےممکن نہ تھا۔ اگر صرف دل دہی حضرات شیخین رشخالیہ ہے معتقدین کی منظور تھی تو صرف تعریف ان کی جس میں ذکر ان کے انتظام خلافت کا ہوتا کافی تھی تا کہ مطلوب بھی حاصل ہوجاتا اور بہت جھوٹ بھی نہ بولنا پڑتا بلکہ ایسے مضامین جیسے کہ اس عبارت میں م*ذکور ہیں معصوم کی زبان سے ادا ہونا اور اس کو* باطل اور غلط سمجھنا اور اس کوجھوٹ اور غلط کہنا در حقیقت ان کی معصومیت میں داغ لگانا ہے۔'

اس جواب کوعلامہ کنتوری نے بجواب 'تخفہ اثنا عشریہ' اس طرح پررد کیا ہے کہ یہ دعویٰ تخفہ کا محض جھوٹ ہے، کسی شیعہ نے بہتو جیہہ نہیں کی اور ایسی تو جیہات کی شیعوں کوضرورت بھی نہیں ، اس لیے کہ ان تو جیہات کی اس وقت ضرورت ہوتی جب کہ شیعوں کی کتابوں میں بجائے لفظ فلاں لفظ ابو بکر موجود ہوتا اور جب وہ لفظ ہی کتب شیعہ میں موجود نہیں ہے تو ان کو ایسی تو جیہات کی احتیاج کیا ہے۔ و ھذہ عبارتہ:

((قوله عمده آن توجیهات نزد ایشان آنست النح قولنا این ادّعا کندب محض است - احتیاج این توجیهات شیعه را وقتی افتاد که در کتب شیعه بجای لفظ فلان لفظ ابوبکر موجودمی بود و چون لفظ ابوبکر در کتب شیعه موجودنیست ایشان را

احتیاج هیچ یك از تو جیهات نیست پس آنچه ناصبی بعد تقریر ایس تو جیهات از هذیانات خود سر کرده از جهت ابتنای آل برفاسد از قبیل بناء الفاسد علی الفاسد باشد.))

"توجیهات کی بابت علامه کنوری نے تخفه اثنا عشریه کی تردید میں لکھا ہے کہ اس توجیهہ کوشیعوں کی جانب منسوب کرنا سفید جھوٹ ہے کیونکہ اس شم کی توجیهہ کی شیعوں کواس وقت ضرورت ہوتی جبکہ شیعه کتب میں لفظ فلال کے بجائے لفظ ابوبکر پایا ہی نہیں جاتا، اس لیے ان کوکسی شم کی توجیهہ کی توجیهہ کی توجیهہ کی توجیهہ کی کو جیہہ کی خود ہی اپنے ہریانات کی توجیهہ کی کو توجیهہ کی خود ہی اپنے ہریانات کی توجیهہ کی حوادریہ بناء فاسر علی الفاسد ہے۔'

یہ جواب علامہ کنوری کا غلط ہے اور جوانہوں نے خاتم المحد ثین صاحب تخفہ کی نسبت فرمایا کہ ادعای کذب محض است، وہی ہم علامہ مجیب کی نسبت کہتے ہیں کہ ایں جواب کذب محض ست، اور ثبوت اس کا یہ ہے کہ خود شیعوں کے علاء نے لکھا ہے کہ مراد فلال سے ابوبکر صدیق خالی ہیں، چنانچہ ابن میثم بحرانی وجومحققین شیعہ سے ہیں شرح نہج البلاغہ میں فلال کے لفظ کی شرح میں لکھتے ہیں کہ مراد فلال سے ابوبکر شہیں یا عمر شمیل میرے نزدیک مراد فلال سے ابوبکر شہیں یا عمر شمیل میرے نزدیک مراد فلال سے ابوبکر شہیں۔ و ھذہ عبارته:

(( اقول ان رادته لابی بکر اشبه من ارادته لعمر . )) ''میں کہتا ہوں (اس فلاں) سے ابو بکر مراد لینا بہ نسبت عمر کے زیادہ بہتر ہے۔'' غرض معلوم نہیں باوجوداس کے کہ ابن میٹم بحرانی سامتبحر فاصل جس کے علم اور تقدس پر

<sup>1</sup> ابن میثم بحرانی ـ ان کا پورا نام کمال الدین میثم بن علی میثم البحرانی ہے ـ ساتویں صدی ہجری میں پیدا ہوئے ـ کہا گیا ہے کہ خواجہ نصیر الدین طوسی نے فقہ کمال الدین میثم سے اور میثم نے حکمت خواجہ سے بڑھی تھی ۔ فلسفی ، محقق، صاحب حکمت اور نہج البلاغہ کی شروحات کے مصنف تھے۔ ۹ کا دھ میں وفات پائی اور ماخوذ کے قریب ایک بستی ملبنا میں دفن ہوئے ۔ (اکنی والالقاب جلد اصفحہ ۴۱۹) (شیخ محرفر است)

## ا يت بينات اوّل المحروب المحرو

ملا باقر مجلسی کو ناز ہے فلال کے لفظ سے ابوبکر مراد لیتا ہے اور اس کے باوجود جناب علامہ کنتوری اس سے انکار فرماتے ہیں اور صاحب تخد کی جناب میں کذب کی نسبت کرتے ہیں ..... شاید علامہ موصوف کی بیغرض ہوگی کہ برائے نام تخد کا جواب تو لکھنا شروع کر دیا ہے اور حقیقت میں ایسی روایتوں کا کچھ جواب نہیں ہے، اس لیے اس سے انکار ہی کر دینا مناسب ہے تا کہ عوام کی نظروں میں وقعت پیدا ہو جائے اور وہ شاہ صاحب کو جھوٹا جائیں مناسب ہے تا کہ عوام کی نظروں میں وقعت پیدا ہو جائے اور وہ شاہ صاحب کو جھوٹا جائیں لیکن یہ نہ سمجھے کہ خدا نے ہر فرعون کے بیچھے ایک موئی کر دیا ہے، علماء اہل سنت کب پیچھا کیوٹریں گے اور ابن میٹم کے قول کو دکھلا کر (الا لیعنة اللہ علی الکاذبین) پڑھے لگیں گے۔

اور قطع نظراس کے کہ لفظ فلال سے مراد ابوبکر ٹین یا نہیں جو تو جیہہ شیعوں کی جناب صاحب تخفہ نے بیان کی ہے وہ خود شیعوں کے علماء کے قول سے ثابت ہے اور اس کا لفظ بہ لفظ ان کی عبارت کے مطابق ہے۔ چنانچہ ابن میثم بحرانی جو نہایت نامی علمائے شیعہ سے ہے اسی شرح نہج البلاغہ میں لکھتا ہے کہ شیعوں نے اس کے دو جواب دیے ہیں منجملہ ان دو کے ایک بہی ہے جسے شاہ صاحب ؓ نے بیان کیا ہے، چنانچہ اس کی عبارت بہے:

((جازان يكون ذالك المدح منه على وجه استصلاح من يعتقد صحة خلافة الشيخين و استجلاب قلوبهم بمثل هذا الكلام.))

''ہوسکتا ہے کہان کی یہ تعریف ان لوگوں کے پاس خاطر کے لیے ہو جوشیخین کی خلافت کی صحت کا اعتقاد رکھتے ہیں اور اس قسم کی بات سے ان کے دل جتینا مقصود ہو۔''

افسوس ہے کہ علامہ کنٹوری مر گئے ورنہ میں ان کے پیشوا اور مجہد کی اس عبارت کو ان کے سامنے کر کے عرض کرتا کہ حضرت''ادعای شاہ صاحب کذب محض ست یا انکار جناب کذب محض ست، لیکن چونکہ سنتا ہوں کہ ان کے صاجزادہ زندہ ہیں اور کتاب استقصاء

## ا يت بينات اوّل المحروب المحرو

الا فحام کی تحریر پر ناز کررہے ہیں، خدا کرے کہ کوئی شخص ان کے سامنے اس عبارت کور کھ دے اور ان کے بدر بزرگوار کی قلعی ان کے سامنے کھول دے۔

دوسرا جواب: ....علماء شیعه سے بعضوں نے جواب دیا ہے کہ مراد فلاں سے کوئی اور ہی آ دمی ہے منجملہ اصحاب رسول اللہ طلعے علیہ کے جو کہ حضرت کے سامنے ہی وفات کر گیا اور دنیا میں فتنہ و فساد کے وقوع سے قبل رخصت کر گیا اور علامہ راوندی نے جوعلماء شیعہ سے ہیں اسی قول کو بیند کیا ہے۔لیکن ذرا سوچنے سے معلوم ہوسکتا ہے کہ بیقول نہایت ہی بوچ اور بے بنیاد ہے، اس لیے کہ اس خطبے میں حضرت علی رضائٹیہ نے ان لفظوں سے تعریف کی ہے کہ وہ شخص خود حلت کر گیا اورلوگوں کو شاخ در شاخ راہوں میں جھوڑ گیا کہ کوئی گمراہ ہدایت نہیں یاسکتا۔ پس جو شخص پینمبر طلط اور کے سامنے مرگیا ہواس کی نسبت بی تعریف کیوں کر صادق ہوسکتی ہے۔کسی کے خیال میں بیہ بات آسکتی ہے کہ پیغمبر طلقے علیم کے موجود ہونے کے باوجود کسی کے مرنے سے اس قدر خرابی ہوئی ہو کہ لوگ شاخ در شاخ راہوں میں پڑ گئے ہوں، پس کیوں کر حضرت امیر المونین کسی ایسے آ دمی کی نسبت جو پیغمبر طلط علیم کے سامنے مرجکا ہو یہ تعریف فرماتے اور جو بات ایک ادنیٰ آ دمی سے نہیں نکل سکتی وہ حضرت علی خالٹیۂ ارشاد فرماتے۔غرض کہ صاف ظاہر ہے کہ مراد حضرت کی فلاں سے ایبا ہی آ دمی ہے جو کہ سرور کا کنات علیہ الصلوٰۃ کی وفات کے بعد مرا ہواور جس کے مرنے کے بعد لوگ شاخ در شاخ را ہوں میں بڑ گئے ہوں اور ایسا آ دمی کوئی نہیں ہے سوائے حضرت ابوبکر خالٹین کے یا حضرت عمر خالٹین کے، اور جس کسی کو ان میں سے حضرات شبعہ لفظ فلاں سے مراد کیں ہمارا مطلب حاصل ہے۔

اس جواب کا علامہ کنتوری نے بجواب '' تخفہ اثناعشریہ' کے عجیب جواب دیا ہے کہ جس سے نہ انکار نکلتا ہے نہ اقرار، اور جس کے لفظول سے اور عبارت سے معلوم ہوتا ہے کہ علامہ کنتوری پر آنے جانے کی راہ بند ہے اور ایسی برد مات میں بے چارہ گرفتار ہے کہ بچھ نہیں کرسکتا اور شاہ صاحب قدس سرہ کی تقریر کا بچھ جواب نہیں دے سکتا۔ و ھذہ عبارتہ:

(قول و بعضے امامیه گفته اندکه مراد آنجناب ازیں مرد شخصے دیگر ست از جمله صحابه رسول الخ قولنا دانستی که بنا بر تصریح ابن ابی الحدید ایں قول قطب راوندی ست و هیپچك از امامیه و غیر امامیه پیش ازیں ابی الحدید سوائے قطب الدین راوندی شرح کتاب نهج البلاغه نه نوشته .))

دشیعوں کا کہنا ہے کہ آنجناب کی مراد''اس خص ہے'' جملہ صحابہ کرام میں سے '' جملہ صحابہ کرام میں سے ایک دوسرا خص ہے۔ ہماری بات آپ جانتے ہیں کہ ابن الی الحدید نے کھا ہے کہ یہ قول در اصل قطب راوندی کا ہے جو انہوں نے شرح نج البلاغه میں لکھا ہے جسے سوائے ان کے سی شیعہ یا غیر شیعہ نے نہیں کھا ہے۔''
لیکن اس تقریر سے یہ ظاہر ہے کہ علامہ کتوری نے اس قول کو تسلیم کر لیا اور مثل پہلے کیاب سے انکار نہیں کیا اور مثال میں بنایا۔

باقی رہا یہ امر کہ کسی نے شرح نہے البلاغہ کی قطب الدین راوندی سے پہلے کہ سے نہا کہ نہیں وہ بحث سے خارج ہے، پس حضرات شیعہ کو چاہیے کہ اپنے علماء کے جواب کا خیال کریں کہ جب چاروں طرف سے راہ بند ہو جاتی ہے تو کیسا سکوت کر جاتے ہیں اور اصل مطلب کو چھوڑ کر خارج از بحث گفتگو کرنے لگتے ہیں لیکن ہم بایں نظر کہ شاید کوئی شیعہ اپنے بزرگ قطب الدین راوندی کے قول سے براہ جہالت یا بوجہ دھو کہ دہی انکار کرے اس کی اصل عبارت کو بھی نقل کرتے ہیں:

((فَاِنَّهُ قَالَ فِيْ الشَّرْحِ اَنَّهُ عَلَيْهِ السَّكَلَامَ يَمْدَحُ بَعْضَ اَصْحَابِهِ بِحُسْنِ السِّيْرَةِ وَاَنَّهُ مَاتَ قَبْلَ الْفِتْنَةِ الَّتِيْ وَقَعَتْ بَعْدَ رَسُوْلِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَاللهِ وَسَلَّمَ.))

''انہوں نے شرح میں کہا ہے کہ (امیر المونین) علیہ السلام اپنے بعض اصحاب کے حسن سیرت کی تعریف کر رہے ہیں اور یہ کہ اس فتنہ سے پہلے وہ انتقال کر

گئے جورسول اللہ طلقے عَلیم کی وفات کے بعدرونما ہوئے۔''

تیسرا جواب: .....بعض علمائے امامیہ نے بیہ جواب دیا ہے کہ غرض امیر المونین کی اس قول سے تو بیخ عثمان تھی تا کہ لوگوں کومعلوم ہو کہ وہ سیرت شیخین پرنہیں چلے اور ان کے زمانہ میں فتنہ وفساد بہت ہوا.....

کیکن یہ جواب بچھلے دونوں جوابوں سے بھی زیادہ پوچ ہے۔اس لیے کہ عثمان خالٹیز، کو تو بیخ اور طرح پر بھی ہوسکتی تھی اور فقط بیہ کہہ دینا کہ وہ سیرت نتیخین ٹیرنہیں چلے حصول مطلب کے لیے کافی تھا اس جھوٹ بولنے سے معصومؓ کو کیا حاصل تھا.....علاوہ بریں اس سے بہ بات نکلتی ہے کہ سیرت شیخین ٔ حضرت امیر ؑ کے نز دیک بھی پسندیدہ تھی۔اگر حضرات شیعہ اس امر کو ما نیں تو خلافت نتیخین کی اس سے ثابت ہوتی ہے اگر نہ ما نیں اور سیرت نتیخین کو پہندیدہ نہ کہیں تو حضرت عثمان خالٹین کو ان کی سیرتِ ناپسندیدہ کے چھوڑنے برتو بیخ کے کیامعنی؟ کیکن علاوہ ان باتوں کے بیہ جواب کسی طرح پرتشلیم کے لائق نہیں، اس لیے کہ سیرت نتیخین سے حضرت عثمان خالفنہ کی مخالفت ہرگز اس عبارت میں مذکور نہیں ہے نہ صراحناً نہا شار تا۔اور بیہ عبارت حضرت امیر ﷺ نے خطبہ ہائے کوفہ میں ارشاد فرمائی ہے، اس وفت حضرت عثمان خلافہ کہاں تھے اور فتنہ و فساد کہاں۔ اور اگر تو بیخ عثمان خلائیۂ حضرت امیر کومنظور ہوتی تو صراحناً کیوں نہ فر ماتے کہ عثمان رضائٹیئر نے ایسا ایسا کیا اور ان کے زمانہ میں فتنہ وفسادیپدا ہوا۔ اگر کوئی کہے کہ صاف کہنے میں لوگوں کی مخالفت کا ڈرتھا اس کا جواب بیر ہے کہ جس بات کا ڈرتھا، لیعنی مخالفت اہل شام وہ موجود ہی تھی اور صرف حضرت عثمانؓ کے تل کے بہانے سے اہل شام حضرت علی خالٹیو سے پھر گئے تھے اور نوبت مقاتلہ اور مجادلہ کی پہنچ چکی تھی ، پس اس سے زیادہ صاف کہنے میں کس مضرت کا اندیشہ تھا.....شاید شیعوں نے بیمثل نہیں سنی کہ (اناالغريق فما خوفي من البلل) (العني مين دُوبا موا مول پير مجھ كو بھيكنے كاكيا دُر ہے۔' علامه کنتوری نے بجواب تحفہ کے اس جواب کا بیہ جواب دیا ہے کہ کسی نے علمائے امامیہ سے بہتوجیہہ جوصاحب تحفہ بیان کرتے ہیں نہیں کی، گویا علامہ موصوف نے پہلے جواب کے

ایت بینات اوّل کی کارگری ک

مثل اس جواب سے بھی انکار کیا اور اس کوشاہ صاحب کا جھوٹ تصور کیا۔ کما قبل:

((قولہ بعضے از امامیہ چنیں گفتہ اند کہ غرض حضرت امیر تو بیخ عثمانؓ و تعریض براو بود النح قولنا، ھیچك از امامیہ ایں تو جیھہ نکر دہ مگر ابن ابی الحدید در شرح ایں کلام ایں مقابلہ رابطرف جارو دیہ کہ از فرق زید یہ ست نسبت دادہ الی قولہ بعض مقالہ زید یہ ست نسبت دادہ الی قولہ بعض مقالہ زید یہ رابا مامیہ نسبت دادن کذب صریح ست.))

مقالہ زید یہ رابا مامیہ نسبت دادن کذب صریح ست.))

مقالہ زید یہ رابا مامیہ نسبت دادن کذب صریح ست.))

مقالہ زید یہ رابا مامیہ نسبت کہ حضرت عثمانؓ کو ڈانٹ ڈپٹ مقید کو اور ہم کہتے ہیں کہ شیعوں میں سے کس نے ایک کوئی تو جہہ نہیں کی، البتہ جارودیہ کی جانب منسوب کیا ہے اور فرقہ زیدیہ کے اقوال کوشیعوں کا قول بتانا صریح جھوٹ ہے۔'

لیکن بیجواب علامہ کنتوری کا پہلے جواب کے مثل غلط ہے، اس لیے کہ خود علمائے امامیہ نے اس جواب کو قبول کیا ہے اور اس سے انکار نہیں کیا۔ معلوم ہوتا ہے کہ علامہ کنتوری نے ان اقوال کو ملاحظہ نہیں فرمایا، اس لیے اس سے انکار فرمایا یا دیدہ و دانستہ عوام کو دھو کہ دیا۔ اگر کسی کوعلامہ کنتوری کی جہالت یا دھو کہ دہی دریا فت کرنا منظور ہوتو وہ ابن میثم بحرانی کی تحریر کو ان کی شرح نیج البلاغہ میں دیکھے، چنانچہ بلفظہ ہم اس عبارت کونقل کرتے ہیں اور علمائے شیعہ کی خدمت میں اسے تحفیاً پیش کرتے ہیں:

(( واعلم ان الشيعة قداوردوا ههنا سوا لا فقالوا ان هذه الممادح التي ذكرها عليه السلام في احد هذين الرجلين ينافي ما اجمعنا عليه من تخطيتهما اخذ هما المنصب الخلافة فاما ان يكون هذالكلام من كلامه عليه السلام او ان

يكون إجْمَاعُنا خطأً ثم اجا بوا من وجهين احدهما لانسلم التنا في المذكور فانه جازان يكون ذلك المدح منه عليه السلام على وجه استصلاح من يعتقد صحة خلافة الشيخين واستجلاب قلوبهم بمثل هذا الكلام الثانى انه جاز ان يكون مدحه ذالك لاحدهما في معرض توبيخ عثمان لوقوع الفتنة في خلافته واضطراب الامر عليه واسارة سب مال المسلمين هو و بنوابيه حتى كان ذلك سببا لثوران المسلمين من الامصار وقتلهم له و ينبيه على ذالك قوله و خلف الفتنة وقوله و تركهم في طرق متشعبة الى اخره فان مفهوم ذلك وقوله و تركهم في طرق متشعبة الى اخره فان مفهوم ذلك يستلزم ان الوالى بعد هذا الموصوف قد اتصف باضداد هذه الصفات. والله اعلم))

''شیعوں نے اس قول کی نسبت یہ بحث کی ہے کہ یہ تعریف حضرت امیر ان کے خاطی ابوبکر یا عمر ظافی کے ہمارے اجماع کے مخالف ہے جو بہ نسبت ان کے خاطی ہونے کے ہے کہ انہوں نے منصب خلافت کو غصب کیا اور جور وظلم کیا، پس دو حال سے خالی نہیں یا تو یہ کلام حضرت امیر علیہ السلام کا نہیں ہے یا اجماع ہم شیعوں کا بہ نسبت خطا شیخین کے غلط ہے، اور شیعوں نے دو طرح سے اس کا جواب دیا ہے، اوّل یہ کہ ہم مخالفت کو اس طرح سے دفع کرتے ہیں کہ جائز ہے جو بہ تعریف کی بہ نسبت ابوبکر یا عمر ظافت کے منظر استمالہ قلوب کہ یہ تعریف حضرت علی خالف کی حسن سیرت اور صحت خلافت کے معتقد تھے، ان آ دمیوں کے قیس جو کہ شیخین کی حسن سیرت اور صحت خلافت کے معتقد تھے، دوسرے یہ کہ یہ تعریفیں بنظر تو بیخ عثمان کے تعین کہ امر خلافت ان کے زمانہ میں فتنوں کے ظہور کے سبب سے ابتر ہوگیا اور مسلمانوں نے بلوہ کر کے ان کوئل فتنوں کے ظہور کے سبب سے ابتر ہوگیا اور مسلمانوں نے بلوہ کر کے ان کوئل

## ا يات بينات اوّل المحروب المحر

کیا، اور بیہ جواب قرین قیاس ہے، اس لیے کہ خطبے کی عبارت سے ظاہر ہوتا ہے کہ جوخلیفہ اس کے بعد جس کی تعریف حضرت علی خالیہ کرتے ہیں ایسا تھا کہ جس میں صفت متذکرہ کے اضداد جمع تھے۔ واللہ اعلم'' علامہ بحرانی کی اس تحریر سے چند فائد ہے حاصل ہوئے:

- ا۔ یہ کہ جوانکارعلامہ کنٹوری نے کیاتھا کہ (ھیپچك از امامیہ ایس تو جیھہ نکر دہ) ''یعنی امامہ میں سے کسی نے یہ توجیہ نہیں کی ہے۔'اس کا بطلان ثابت ہو گیا اور انہیں کے مجتهداور پیشوا کے اقرار سے ان کا جھوٹا ہونا ظاہر ہوا۔
- اصل لفظ کو بدل کر لفظ فلاں کے اصل خطبہ میں لفظ ابوبکر ٹیا عمر کا تھا اور بعد میں اصل لفظ کو بدل کر لفظ فلاں لکھ دیا، اس لیے کہ کیوں کہ عقل سلیم قبول کر سکتی ہے کہ حضرت امیر سافضیح و بلیغ ایسے خطبے میں لفظ مبہم فرمائے اور بجائے نام کے حرف فلاں ارشاد کر ہے۔
- س۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ اس وقت تک جب کہ علامہ بحرانی نے شرح نہج البلاغہ کھی تمام شیعہ لفظ فلال سے یا حضرت ابوبکر زبالٹی سیمھتے تھے یا حضرت عمر زبالٹی مراد لیت سے ،اس لیے کہ شارح موصوف شیعوں کے قول کونقل کر کے کہتا ہے (فقالوا ان هذا السمادح التي ذکر ها علیه السلام فی احد هذین الرجلین) کہ شیعہ کہتے ہیں کہ یہ مروح دو میں سے ایک ہے یا ابوبکر یا عمر فرائے ہا۔
- ۳۔ استحریر سے قطب الدین راوندی کی تقریم مہمل ہوگئی لینی انہوں نے اپنے بچانے کے لیے بیتو جیہہ کی کہ مراد فلال سے وہ شخص ہے جو کہ بینم برخداً کے سامنے مرچکا تھا۔ اس لیے بیتو جیہہ کی کہ مراد فلال سے وہ شخص ہے جو کہ بینم خداً کے سامنے مرچکا تھا۔ اس لیے کہ اگر اس تقریر کو اور علماء شیعہ قبول کر لیتے اور اس کو مہمل جان کر مطروح نہ کر دیتے تو ایسی تاویلات کی حاجت نہ ہوتی جوعلامہ بحرانی نے شیعوں کی طرف سے بیان کی ہیں۔

اگرچہ اس تحریر سے جو ہم کر چکے سب مطلب حاصل ہو گیا اور علماء شیعہ کی توجیہات کا

پوچ اور بیہودہ ہونا ثابت ہو گیا۔لیکن ہم ذرااس امر کی اور تصریح کرتے ہیں کہ لفظ فلاں سے علماء شیعہ کے نزدیک دو ہی شخص مراد ہیں یا حضرت ابو بکر صدیق خلائیۂ ، یا حضرت عمر رضائیۂ ، چنانچے مولا نا شاہ عبدالعزیز صاحب قدس اللہ سرہ ''تحفہ'' میں فرماتے ہیں:

((ولهٰذا شارحین نهج البلاغه از امامیه در تعیین فلان اختلاف کرده اند بعضے گفته اند که مراد ابوبکر ست و بعضے گفته اند عمر شست.))

''اس کیے شیعوں میں سے بہتے البلاغہ کے شارحین میں'' فلاں'' کی تعیین میں اختلاف ہے کچھ کہتے ہیں کہ ابوبکر مراد ہیں تو کچھ کہتے ہیں عمر مراد ہیں۔'' یعنی ملا کمال الدین جوشیعوں کے ایک نامور عالم ہیں شرح نہج البلاغہ میں لکھتے ہیں کہ ''فلال'' کے لفظ سے مراد لینے میں اختلاف ہے، قطب الدین راوندی جوشیعوں کے ایک بڑے عالم ہیں کہتے ہیں کہ حضرت امیر کی مراداس'' فلاں'' سے کوئی دوسرا آ دمی ہے جو کہ پیغمبر '' کے سانے دنیا سے رحلت کر گیا تھا اور ابن ابی الحدید کا قول ہے کہ مراد اس سے عمر ہیں کیکن میرے نز دیک مراد'' فلال'' سے ابوبکر ٹیں .... فقط اس کو دیکھ کر حضرات شیعہ کو جا ہے کہ اپنے محدثین اورعلاء کے جوابات پر خیال کریں کہ باوجود موجود ہونے ایسی روایات کے اس سے ا نکار کرتے ہیں اور حضرت مؤلف تحفہ قدس سرہ کو حجھٹلاتے ہیں اورعوام کو دھو کہ دیتے ہیں۔ 🏻 اگر چه عبارت جناب امیر کی اظهار فضائل ابوبکر صدیق خالئی میں ایسی صرح اور صاف ہے کہ اس کے سننے کے بعد کسی قشم کا کوئی طعن ان پرشیعوں کی زبان سے نہیں نکل سکتا کیکن جو فضیلتیں ان لفظوں سے ظاہر ہوتی ہیں ان کو ذرا تفصیل سے ہم بیان کرتے ہیں۔ واضح ہو کہ جناب امیر شنے اس خطبے میں حضرت ابو بکرصدیق رضائیہ کے دس وصفوں کا بیان کیا ہے:

<sup>●</sup> بعض اصحابه في زمن الرسول صلى الله عليه وسلم ممن مات قبل وقوع الفتن و انتشار ها و قال ابن ابى الحديد ان ظاهر الاوصاف المذكورة في الكلام يدل على انه اراد رجلا و لى امر الخلافة قبله كقوله قوم الاود وداوى العمد و لم يرد عثمان لوقوعه في الفتنه و سعها بسببه و لا ابا بكر لقصرمدة خلافته و بعد عهده عن الفتن و كان الاظهرا نه اراد عمر واقول ابن ارادته لابى بكر اشبه من ارادته لعمر - ١٢ بعد عهده عن الفتن و كان الاظهرا نه اراد عمر واقول ابن ارادته لابى بكر اشبه من ارادته لعمر - ١٢ بهد عهده عن الفتن و كان الاظهرا نه اراد عمر واقول ابن ارادته لابى بكر اشبه من ارادته لعمر - ١٢ بهد عهده عن الفتن و كان الاظهرا نه اراد عمر واقول ابن ارادته لابى بكر اشبه من ارادته لعمر - ١٢ بهد عهده عن الفتن و كان الاظهرا نه اراد عمر واقول ابن اراد ته لابى بكر اشبه من اراد ته لابى بـ ١٢ بهد عمر و اقول ابن اراد ته لابى بكر اشبه من اراد به بدون الفتن المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب الشبه من اراد به بدون المناب ال

ا يت بينات اوّل المحروب المحرو

ا: یہ کہ خلق کو جو بچی میں گرفتار تھی نکال کر خدا کی راہ پر لائے اور ان کو راہِ راست دکھلائی۔

۲: امراض نفسانیه کا اینے وعظ ونصیحت سے معالجہ کیا۔

س: پغمبرخدا طلني عليم كي سنت كو قائم كيا-

۳: ایباانتظام کیا که کچھ فتنه وفسادان کے زمانه میں نه ہوا۔

۵: خاشاكِ ملامت سے ياك دامن كئے۔

Y: خلافت کی خوبی پائی اوراس کے شریعے محفوظ رہے۔

کا اطاعت جیسی کہ چاہیے بجالائے۔

٨: خوف اور تقوى كاحق بخوبي ادا كيا\_

9: خلق خداان کے بعد حیرت اور تشویش میں پڑگئی۔

ان کے بعد لوگ مختلف ہو گئے۔

چنانچەانېيى اوصاف كى تصريح ميں مولانا صاحب تحفه ميں فرماتے ہيں:

((پس دریس عبارت سراسر بشارت ابوبکر رابده وصف

عالى موصوف نموده.))

''پیس اس عبارت میں صراحثاً ابوبکر کے لیے بشارت ہے کہ دس بلنداوصاف ان کے بیان کیے۔''

لیکن علامہ کنتوری اس کے جواب میں لکھتے ہیں:

((ثبت الجدار ثم انقش اوّل این معنی باثبات بایدر سانید که مراد از لفظ فلان دریس کلام ابوبکر ست بعد ازان باین اوصاف اثبات فضل ابوبکر باید نمود.))

'' پہلے دیوار بناؤ پھرنقش و نگار کرو، پہلے تو یہ بات ثابت کرنا چاہیے کہ اس کلام میں لفظ فلاں سے ابوبکر مراد ہیں اس کے بعد ان اوصاف سے ابوبکر می فضیلت ثابت کرنا چاہیے۔'' اس كى ترديد ميں مولانا حيدرعلى صاحب "ازالة الغين" ميں فرماتے ہيں:

((بحمدالله هم بناء دیوار محکم شد و هم نقش و نگار صورت بست و خود شراح نهج البلاغه آن او صاف را که تلك عشرة کاملة عبارت از انست به همین عدد یاد کرده اند عبارت بحرانی بعد از ترجیح صدیق باید شنید و صفه بامور احد هما تقویمة للاود و هو کنایة عن تقویمة . )) •

احد هما تقویمة للاود و هو کنایة عن تقویمة . )) •

(من خدا کا شکر ہے کہ دیوار مضبوط ہوئی اس کے قش و نگار ہویدا ہوئے۔ اور نج البلاغہ کے شارعین نے خودان اوصاف کو جو مکمل دی ہیں انہیں اعداد کے ساتھ مخصوص کیا ہے اور عبارت ، برانی بعد ترجے ابو بکرصدیق رفیائی قابل ساعت ہے۔ '

الے مسلمانو! حضرات شیعہ کو دیکھو کہ کس طرح صحابہ بڑی اللہ کی ہرفضیات سے انکار کر اس اور اپنے بزرگوں کے اقرار کے باوجود صاف منکر ہو جاتے ہیں اور فضیحت اور رسوائی سے بالکل بے خوف ہو جاتے ہیں۔ اس علامہ کنتوری نے بایں فضیات جب دیکھا کہ کچھ جواب ایسی روایتوں کا نہیں ہے، پس بہ مجبوری انکار کرنا شروع کیا اور کا نُسَلِّم اُور

▲ لاعوجاج التحلق عن سبيل الله التي الاستقامة فيها الثاني مداواته للعمدواستعار لفظ العمد للامراض النفسانية باعتبار استلزامه للاذي كا لعمد و وصف المداراة لمعالجة تلك الامراض بالمواعظ البالغة والزو اجر القولية والفعلية النافعة ، الثالث اقامه للسنتة ولزومها، الرابع تخليفه للفتنة اى موته قبلها و وجه كون ذالك مدحاله هواعتبار عدم وقوعها بسببه وفي زمانه لحسن تدبيره الخامس ذها به نقى الثوب واستعار لفظ الثوب لعرضه وقيامه به سلامته عن دنس المذام السادس فاعيبوبه السابع اصابة خير هاوسبق شرهاوالضميرفي موضعين يشبه ان يرجع الى العهودله مما هو فيه من الخلافة اى اصاف مافيها من الخيرالمطلوب وهوالعدل وقامة دين الله الذي به يكون الثواب الجزيل في الآخرة والشرف الحليل في الدنيا و سبق شرها اى مات قبل وقوع الفتنة فيها و سفك الدماء لاجلها الثامن والشرف الحليل في الدنيا و سبق شرها اى ادى حقه خوفا من عقد بته العاشر رحيله الى الآخرة تار كاللناس بعده في طرق متشعبة من الخيالات لايهتدى فيها من ضل عن سبيل الله ولا يستيقن المهتدى في سبيل الله انه على سبيلا الاختلاف طرق الضلال و كثرة المخالف له ايهادا لوفي قوله و تركهم للحال انتهى بلفظه ١٢ ـ

## ا يت بينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل

لیس بصحیح کہہ کراینے جواب کوختم کیا۔لیکن قطع نظراس کے کہ خودعلماء شیعہ نے اقرار کیا ہے کہ مراد فلاں سے حضرت ابو بکر خالٹیۂ میں یا حضرت عمر خالٹیۂ بالفرض اگر وہ اقرار بھی نہ کرتے تو بھی لفظ فلاں سے کوئی شخص مراد ہوگا یا ماسوائے حضراتِ سیخین کے دوسرا کوئی ہویا انہیں میں سے کوئی ایک ہوا گر کوئی تیسراشخص مرادلیا جائے تو وہی شخص ہو گا جو کہ پیغمبر طلطے ایم کے سامنے مرچکا تھا، جبیبا کہ قطب راوندی نے دعویٰ کیا ہے اور جب کہ بیہ فنیں ایسے خص کی نسبت جو کہ پینمبر طلطے علیہ کے سامنے مرگیا ہو ثابت نہیں ہوسکتیں تو لامحالہ مراد فلاں سے یا ابوبکر صدیق رضائیہ ہوں گے یا حضرت عمر فاروق خالٹیہ تو پھراس سے انکار کرنا اور بجواب تحفہ کے اپنے نامہ اعمال کی طرح چند ورق سیاہ کرنا بالکل عبث اور لغوتھا، اس سے تو یہی بہتر تھا کہ اس روایت سے ہرا نکار کر جاتے اور حضرت علی خالٹین کی طرف منسوب کرنے سے منکر ہو جاتے یا اس کو تقبے برمجمول کر کے اپنے جواب میں صرف تقبے کا عذر پیش کرتے کیکن ان دو را ہوں کو چھوڑ کر علامہ کنتو ری کا تیسری راہ پر چلنا سراسر نا دانی تھی ، آخر اس کا لطف اٹھایا کہ جس امر سے انکار کیا اور جس روایت سے منکر ہوئے اسی کو ہم نے ان کی کتابوں اور ان کے علماء کے اقوال سے ثابت کر کے ان کو بدنام کیا:

((اے معاشر مسلمین رحمکم الله اکنوں کجا ماند دعا وای لا طائله روافض که در مطاعن تقریر کرده هزاراں رسائل و کتب رامثل نا مهای اعمال خود درسیاهی و تباهی گرفتند و انصاف باید داد که حالیا از عمده طعنهای رفضه که درا سفار کلامیه ایشاں مبسوط ست چیزے باقیست که بعد شهادت جناب مرتضوی حاجت به رد آن افتد پس برسوی عاقبت ایس قوم بنا لهای جانکاه باید گریست وریگ بیابان مذلت برسرهای ایشاں بارید ریخث.))

''اے گروہ مسلمان! اللہ تمہارے حال پر رحم کرے اب رافضیوں کے بے کار

دلاکل دعویٰ کہاں باقی رہ سکتے ہیں جوانہوں نے (صحابہ ری الکتیم کی) برائیوں میں بیان کیے ہیں اور ہزاروں کتابیں اپنے نامہ اعمال کی طرح سیاہ کر کے تباہ ہوئے ہیں، انصاف کرو کہ شیعوں نے تمام طعنے جوان کتابوں میں تفصیل سے لکھے ہیں بہ حالت وضاحت کیا اب باقی رہ سکتے ہیں کہ حضرت علی رہ گئی کی شہادت کے بعد ان کی جائے، اس لیے ان رافضیوں کو اپنی بدانجامی پر نالہ وزاری کرتے ہوئے ذلت کے جنگلوں کی ریت اپنے سر پرڈالنا چاہیے۔''

اگر حضرات شیعہ کواب بھی سیری نہ ہوئی ہواور الیبی روایتوں کے باوجودان کی خاطر جمع نہ ہوئی ہوتو ہم ان کی تسکین کے لیے ابھی بہت ہی سندیں اور روایتیں صحابہ کرام وی اللہ ہوئی ہوتو ہم ان کی تسکین کے لیے ابھی بہت ہی سندیں اور روایتیں صحابہ کرام وضیلت میں موجودر کھتے ہیں اور خودائمہ کرام کی زبان سے اس کے ثابت کرنے پر مستعد ہیں جس کو سننا ہووہ سنے۔

#### آ گھویں شہادت:

على بن عيسى ارد • بيلى اما مى اثنا عشرى نے اپنى كتاب "كشف الغمة • فى معرفة الائمة "ميں لكھا ہے:

( إِنَّه سُئِلَ الْإِمَامُ أَبُو جَعْفَرَ عَلَيْهِ السَّلامَ عَنْ حُلِيَةِ السَّيْفِ هَلْ

ال علی بن عیسی اردبیلی کا پورانام بهاء الدین ابوالحن علی بن حسین فخر الدین عیسی بن ابی الفتح اردبیلی ہے۔ ساتویں صدی ہجری کے اوائل میں موصل کے قریب اربل نامی ایک شہر میں پیدا ہوئے۔ تمام امامیہ اس بات پر متفق ہیں کہ علی بن عیسی اردبیلی ان کے عظیم ترین علماء میں سے ہیں۔ فتی ان کے بارے میں لکھتے ہیں کہ عالم و فاضل، شاعر، ادبیب، اور بہترین املانگار تھے، ماہر محدث اور بزرگ ثقہ آدمی تھے، بے شار فضائل و محاس کے مالک "کشف البخمة فی معرفة الائمة" کے مصنف تھے ۱۸۸ ھیں اس کی تصنیف سے فارغ ہوئے۔ ائمہ کی تعریف میں انہوں نے بہت سے اشعار کہے ہیں جن میں کچھ "کشف البغمه فی معرفة الائمة" میں ذکر کیے گئے ہیں، ان کی کتاب "کشف البغمة وارعمه کی ایس جامع اورعمه کتاب ہے ۱۹۳ ھیں بغداد میں وفات ہوئی۔ (الکنے والالقاب جلد ۳ صفحه ۲۰۱۶، قم ایران) ۱۲۔ (شخ محمفر است)

شف الغمة في معرفة الائمة "أزعلى بن عيسى الاردبيلى جلد ٢صفحه ٣٦٠ ، مطبوعه جديداراني مع ترجمه فارس المناقب ١٢٠

### ا يات بينات ماوّل المحرّد و 275 عن المحرّد

يَجُونُ فَقَالَ نَعَمْ قَدْ حَلَّى آبُوبَكْرِ الصِّدِّيْقُ سَيْفَهُ بِالْفِضَّةِ فَقَالَ الرَّاوِى تَقُولُ هَكَذَا فَوَثَبَ الإَمَامُ عَنْ مَكَانِهِ فَقَالَ نَعَمْ الصِّدِّيْقُ الرَّاوِى تَقُولُ هَكَذَا فَوَثَبَ الإَمَامُ عَنْ مَكَانِهِ فَقَالَ نَعَمْ الصِّدِيْقُ اللّهُ نَعَمْ الصِّدِيْقُ فَكَر صَدَّقَ اللّهُ قَوْلَه فِي الدُّنْيَا وَ الْأَخِرَةِ.))

''کسی شخص نے امام جعفر صادق علیہ السلام سے پوچھا کہ تلوار کے قبضہ کو حلیہ کرنا درست ہے یا نہیں تب امام نے جواب دیا کہ ہاں، اس لیے کہ ابو بکر صدیق رخالیجی کی تلوار کے قبضہ پر بھی حلیہ چاندی کا تھا، راوی کہتا ہے کہ اس نے امام سے عرض کی کہ یا حضرت آپ بھی ابو بکر کوصدیق کہتے ہیں، یہ سنتے ہی امام اپنی جگہ سے احجال پڑے اور کہنے لگے کہ ہاں وہ صدیق ہے ہاں وہ صدیق ہے ہاں وہ صدیق نے میں تصدیق نہ صدیق ہے جو کوئی اس کوصدیق نہ کہے خدا اس کی دنیا و آخرت میں تصدیق نہ کرے۔''

اس روایت سے چند فائدے حاصل ہوتے ہیں:

پہلا فائدہ: سامام علیہ السلام کی زبان سے حضرت ابو بکر صدیق خلافۂ کا صدیق ہونا اور صدیق ہونے ہونے سے ان کا تمام امت سے افضل ہونا لازم آتا ہے۔ اس لیے کہ قواعدہ مقررہ منصوصہ قرآن سے بیامر ظاہر ہے کہ پینم برول کے بعد صدیق کا مرتبہ ہے اور تمام امت سے صدیقین کا درجہ افضل ہے جسیا کہ خداوند تعالی فرماتا ہے:

﴿ فَالْوِلْمِكَ مَعَ الَّذِيْنَ اَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّنَ وَالصِّلِيْقِيْنَ وَ الشَّهَدَآءِ وَالصِّلِيْفِيْنَ وَحَسُنَ اُولَئِكَ رَفِيْقًاهَ ﴾ (النساء: ٦٩) 'سووه ان كساته بين جن پرالله نے انعام كيا كه وه نبي، صديق، شهداء اور نيك بخت بين اورا چي جان كي رفاقت '

دوسر ا فائدہ: .....امام سے جب سائل نے سوال کیا تو اس نے صرف ایک مسئلہ کا استفسار کیا اس کے جواب میں ہاں یا نہیں کہنا کافی تھا ،مگر امام نے اس پر قناعت نہ کی بلکہ

## ا يات بينات اوّل المحروب المحر

ابو بکر صدیق ذالین کے فعل کو سند لے کر جواب دیا اس سے ثابت ہوتا ہے کہ مسائل دینی میں افعال صحابہ نظافیہ ہم پر تمسک کرنا جا ہیے اور یہ حصہ صرف اہل سنت کو نصیب ہوا ہے حضرات شیعہ اس سے محروم ہیں، وہ کسی بھی مسکلے میں قول یا فعل صحابہ رشی اللہ کا کوسند نہیں جانتے، پس در حقیقت اماموں کے تابع اہل سنت ہیں نہ کہ شیعہ۔

تیسرا فائدہ : .....امام سے جب سائل نے مسئلہ پوچھا اور انہوں نے ابوبکر صدیق خالئے ہا کہ ابوبکر نام لیتے مگر صدیق خالئے کا ذکر بھی کیا تو ان کوصدیق کہنا ضروری نہ تھا یہی کافی تھا کہ ابوبکر نام لیتے مگر امام کو ان سے ایسی محبت تھی کہ بغیر صدیق کے ان کا نام لینا ان کے دل کو گوار انہیں ہوا ، اس لیے اس لقب سے ان کو یاد کیا۔ پس بیہ بڑی عمدہ دلیل محبت ائمہ کی صحابہ وی الیہ میں سے ماتھ ہے ، افسوس حضرات شیعہ کی سمجھ برکہ وہ ائمہ کو صحابہ کا دشمن جانتے ہیں۔

چوتھا فائدہ: ساس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ امام کوسائل کے تعجب پر نہایت غصہ آیا اور جب اس نے پوچھا کہ آپ بھی ابو بکر کوصدیق کہتے ہیں تو آپ کواس قدر غیظ ہوا کہ اپنی جگہ سے اچھل پڑے اور تین مرتبہ فرمایا ((نَعَمْ الْحِبِدِیْقُ نَعَمْ الْحِبِدِیْقِ نَهِ کہ جوکوئی ان کوصدیق نہ کہ جہدااس کی دنیا و آخرت میں تصدیق نہ کرے سے اس روایت کو دیا حضرت ابو بکر صدیق نے آپ کو خدا کے نزدیک دنیا و آخرت میں بہسبب نہ تعمد بی کرنے میں بہسبب نہ تعمل اور امام کی شہادت سے اپنے آپ کو خدا کے نزدیک دنیا و آخرت میں بہسبب نہ تعمد بی کرنے میں بہسبب نہ تعمل بہت اللہ کو خدا کے نزدیک دنیا و آخرت میں بہسبب نہ تعمد بی کی شہادت سے ابو بکر صدیق نے اللہ کے جھوٹا جانیں۔

پانچواں فائدہ: اس روایت سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ پوچھنے والاشیعہ تھا اور صحابہ کا رشمن، اس واسطے امام کے صدیق کہنے پر اس کو تعجب ہوا، اگر کوئی سنی ہوتا تو وہ تعجب نہ کرتا اور جب سائل کا شیعہ ہونا ثابت ہوا تو پھر موقع تقیہ کا بھی نہ رہا۔ ہاں، اگر سائل سنی یا خارجی ہوتا تو تقیے کی گنجائش تھی۔

اب ہم حضراتِ شیعہ کے اقوال کو جو اس روایت کی نسبت ہیں بیان کر کے ان کا رد کرتے ہیں۔

## المات بينات اوّل المحروب المراق المحروب المحرو

پهلا قول: .....قاضى نورالله شوسترى نے "احقاق الحق" میں اس روایت سے انکار کیا ہے اور بہت کچھ زبان درازی فرمائی ہے اور صاف لکھا ہے کہ اس روایت کا کچھ پته نشان "کشف الغمه" میں نہیں ہے بلکہ ایسی روایت کا "کشف الغمه" میں موجود ہونا خلاف قیاس ہے، اس لیے کہ اس کتاب میں پنجمبر خداط التے آئے اور ائمہ اثنا عشر کا حال لکھا ہے نہ کہ ابو بکر گا، تو کیا وجہ تھی کہ مؤلف اس کتاب کا ایسی روایت کو لکھتا ، چنانچہ قاضی صاحب کی عبارت کا الفاظ یہ ہیں:

(( وَكَذَا الْحَالُ فِيْمَا نَقَلَه عَنْ رَاسِ التَّعَصُّبِ وَالْحَيْفِ مِنْ حَدِيْثِ حُلِيَّةِ السَّيْفِ لَيْسَ ذَالِكَ فِي الكتابِ عَنْهُ خَبْرٌ وَلا عَيْنٌ وَلا اَثَرٌ وَايْضًا لا مُنَاسِبَةَ لِذِكْرِ ذَالِكَ فِي هٰذَا الْكِتَابِ المَقْصُودُ وَلا اَثَرٌ وَايْضًا لا مُنَاسِبَةَ لِذِكْرِ ذَالِكَ فِي هٰذَا الْكِتَابِ المَقْصُودُ عَلَىٰ فَي عَلَىٰ وَالْائمَةِ الْإِثْنَا عَلَىٰ وَاللهِ وَسَلَّمَ وَالْائمَةِ الْإِثْنَا عَشَرَو وَذِكْرُ السَّمَاءِ الْبَاءِ هِمْ وَامْهَا تِهِمْ وَمُعْجِزَاتِهِمْ وَمُعْجِزَاتِهِمْ كَمَا لَا يَخْفَى عَلَىٰ مَنْ طَالَعَ هٰذَا الْكِتَابَ.)

''یہی حال اس روایت کا ہے جس کو ہر بنائے تعصب نقل کیا ہے لینی تلوار کے قبضہ پر چاندی والی حدیث کا کوئی انتہ پنتہ کتاب میں نہیں ہے، نیز اس کتاب میں اس کا ذکر کرنا بھی غیر مناسب ہے کیونکہ اس کتاب کا مقصد نبی مطبق آنے اور ائم کہ اثنا عشر کے اساء ، کنتیوں اور ان کے والدین ، ان کی جائے ولادت ، وفات اور معجزات کا ذکر ہے ، جسیا کہ اس کتاب کے مطالعہ کرنے والوں پر پوشیدہ نہیں۔' کیس اس قول کو دیکھ کرکون الیا شیعہ ہوگا کہ جس کو اس روایت کے موجود نہ ہونے پر لیتین نہ آئے گا اور سنیوں کے قول کو کیوں کر غلط نہ جانے گا لیکن الحمد للہ کہ کتاب ''کشف الغمہ'' اس ہندوستان میں صد ہا جگہ موجود ہے جس کسی کو شک ہو وہ اس کو لے کر دیکھے کہ بیہ روایت موجود ہے یا نہیں اور قاضی صاحب کی صدافت کو داد دے لیکن اگر کوئی شخص یہ خیال روایت موجود ہے یا نہیں اور قاضی صاحب کی صدافت کو داد دے لیکن اگر کوئی شخص یہ خیال

المن المن المنات اوّل المنات المنات

کرے کہ ثاید بعد میں کسی سن نے بی عبارت ملا دی ہے اور کتاب "کشف الغمه" میں اس روایت کے موجود ہونے سے اس کواظمینان نہ ہوتو اس کے اطمینان کے لیے ہم مجہد صاحب کی کتاب کو پیش کرتے ہیں کہ انہوں نے بفضلہ تعالی اس روایت کے موجود ہونے سے کتاب مذکور میں اقرار کیا اور بی توجیہ فرمائی کہ بیروایت مولف کتاب نے ابن جوزی سے جو کہ سنیوں کے عالم ہیں نقل کی ہے خیر جو کچھ ہواس کی بحث ہم آئندہ کریں گے۔ فی الحال ہم کو قاضی نور اللہ شوستری صاحب کی تکذیب منظور ہے کہ انہوں نے اس روایت کے موجود ہونے سے ہی انکار کیا ہے اور اس کے واسطے ہم مجہد اس صاحب کی کتاب "طعن الرماح" کی عبارت نقل کرتے ہیں جس میں انہوں نے اس روایت کے موجود ہونے کا اقرار کیا ہے، کی عبارت نقل کرتے ہیں جس میں انہوں نے اس روایت کے موجود ہونے کا اقرار کیا ہے،

((قال السجتهد القمقام في طعن الرماح روايت الصديق راسناد بكتب شيعيان نموده از كتاب كشف الغمة نقل كرده چود اتفاق مراجعت بآن كتاب شد مصنف آن كه مولانا الوزير على بن عيسى اردبيلى ست ابن جوزى كه از

• يہاں جمتہ سے مرادسلطان العلماء سير محمد صاحب لكھنوى ہيں۔ آپ مولوى دل دارعلى نصير آبادى كے فرزندا كبر اور جانشين شے۔ كاصفر ١٩٩٩ هـ ١٩٩٤ كو به تقام لكھنو پيدا ہوئے۔ والد بزرگوار نے خودتعليم دى اور ١٩١ سال كى عمر ١٢١٨ هيں مفصل اجازه عطا فرمايا۔ شاہ اودھ امجوعلى شاہ (تخت نشيں ١٢٥٨هـ) نے آپ كوسلطان العلماء كا خطاب اور مختاركل كا منصب پيش كيا، سلطان العلماء كا حكم سب پر فاكق ركھا۔ شاہان اودھ (بالخصوص امجوعلى شاہ اور واجدعلى شاہ) كے زمانے ميں سلطان العلماء كو جو اقتدار حاصل تھا وہ ان كے والد بزرگوار كے حصہ ميں بھى نہ آيا۔ تير ہويں شدى ميں تمام شيعہ آپ كو مقتدائے اعظم مانتے ہے۔ شاہان اودھ كے وقت ميں آپ كا وہى مرتبہ تھا جو بحض سنّى ملاك ميں شخ الاسلام كا ہوتا ہے۔ شالى ہند ميں شيعہ جماعت كى مذہبى شطيع اور فروغ دينے كا جو كام آپ كے والد فروغ دينے تا جو كام آپ كے والد مثر وع كيا تھا اسے آپ نے كمال تك پہنچايا۔ آپ كئ كتابوں كے مصنف تھے۔ ضربت حيدريد (دوجلد) بجواب شاہ عبد العزيز دو ہلوگ، بوارق موبقہ در بحث امامت، رو شوكت عمر بين بيں۔ بچاسى سال سے بچھ زيادہ عمر ميں شب پنجشنبہ ٢٢ ربيج الاقل ١٢٨٨ء۔ ١٨٥ هولكھنو مشہور كتابيں بيں۔ بچاسى سال سے بچھ زيادہ عمر ميں شب پنجشنبہ ٢٢ ربيج الاق ك ١٨٤١ء۔ ١٨٥ هولكھنو ميں وفات يائى اور امام باڑہ غفران ماب ميں مدفون ہوئے۔ ١٦۔ (شخ محمد فراست)

ا يات بينات داوّل المحروبي المحروبينات داوّل المحروبينات داوّل

مشاهیر علمائے اهل سنت ست روایت مذکوره را نقل کرده.))

''مجتهداعظم نے کتاب''طعن الرماح'' میں ، نیعہ الصدیق ، کی روایت کی اسناد کوشیعہ کتب کی جانب سے لکھا ہے اور اسے'' کشف الغمہ'' سے نقل کیا ہے، اس کتاب کے دیکھنے سے معلوم ہوا کہ اس کتاب کے مصنف مولانا وزیر علی بن عیسلی ار دبیلی ہیں، جوانہوں نے سنیوں کے عالم ابن جوزی سے نقل کی ہے۔'' اس تحربر سے مثل آفتاب نیمروز کے قاضی نوراللّٰہ شوستری کا حجموٹا ہونا ثابت ہو گیا اور خود مجہد صاحب کی تحریر سے ان کے قاضی کا جس کومولا نا اور سیدنا کہہ کراپنی کتابوں میں یاد کیا ہے افتر اظاہر ہو گیا۔عجب حال ہے علماء شیعہ کا کہ جب کوئی روایت ان کی کتاب سے سند لا کر پیش کی جاتی ہے تو اوّل صاف انکار کر جاتے ہیں اور ناقل کو جھوٹا اور کا ذب بتاتے ہیں اور جب اس کی صحت اور سند پہنچائی جاتی ہے تب تو جیہات لا طائل کرنے لگتے ہیں۔ چنانچہ اس روایت کو قاضی نوراللہ شوستری نے اپنے مذہب کے خلاف یایا اس سے انکار کیالیکن جب وہ روایت اس کتاب سے ثابت کر دی گئی تب بہ مجبوری مجتهد صاحب نے اس کی موجودگی کا ا قرار کیا اور ایک دوسری توجیہہ لا طائل سے اس کو باطل کرنا چاہا، چنانچہ اب ہم اس توجیہہ کو بھی باطل کرتے ہیں۔

مجہد صاحب کی توجیہہ کا سارا خلاصہ یہ ہے کہ یہ روایت "نعم الصدیق" کی اگرچہ کتاب "کشف الغمہ" میں موجود ہے لیکن اس مؤلف موصوف نے اسے علامہ ابن جوزی سے جو کہ مشاہیر علائے اہل سنت سے ہے نقل کیا ہے، اس لیے گویا یہ روایت اہل سنت کی ہے نہ کہ شیعوں کی .....اس کا جواب یہ ہے کہ شاید مجہد صاحب نے کتاب" کشف الغمہ" کو از اوّل تا آخر ملاحظہ نہیں فر مایا ورنہ ایسا ارشاد نہ فر ماتے اس لیے کہ مؤلف کتاب موصوف نے جو کچھاس کتاب میں لکھا ہے اور نقل کیا ہے وہ متفق علیہ فریقین ہے اور علمائے شیعہ نے میکے بعد دیگرے اس کو قبول کیا ہے اور وہ شیعوں کے نز دیک مسلم ہے۔ چنانچہ علامہ معزالدین بعد دیگرے اس کو قبول کیا ہے اور وہ شیعوں کے نز دیک مسلم ہے۔ چنانچہ علامہ معزالدین

# المات بينات اوّل المحالات الله المحالات المحالات

صدر كتاب امامت مين لكھتے ہيں:

((کتاب کشف الغمه از تصنیفات وزیر سعید اردبیلی ست و آنچه در کتاب مستطاب مذکورست مقبول طبائع موافق و مخالف ست.)) انتهی

'' کشف الغمہ مصنفہ وزیر سعید اردبیلی ہے اور جو کچھ اس میں تحریر ہے وہ متفقہ طور پر دونوں فرقوں کے لوگوں کومقبول ہے۔''

پس گوکه صاحب "کشف ال خمه " نے بیروایت ابن جوزی ہی سے قال کی ہوئین جوئی ہوئین ہوگیاں سے جبکہ وہ التزام اس امر کا کر چکا ہے کہ جوروایت کصی جائے گی وہ مقبول فریقین ہوگی اس سے ثابت ہوتا ہے کہ بیروایت بھی مقبول فریقین ہوگی اور جب مقبول فریقین ہونا ثابت ہوا تو اس روایت سے شیعوں پرالزام دینا درست گھرا اور اس کا جواب شیعوں سے لینا واجب ہوا سے صاحب و "است قصاح الافحام" نے جن کی کتاب پر آج کل شیعوں کو بڑا ناز ہے، نہایت جودت طبع کو دخل دیا ہے اور اپنی دقیقہ فہمی اور نکتہ شجی سے اس کا جواب بیدیا ہے کہ زردستانی کے کلام سے بہ ثابت ہوتا ہے کہ جو" کشف الغمہ" میں فرکور ہے اس کو اہل حق بھی زردستانی کے کلام سے بہ ثابت ہوتا ہے کہ جو" کشف الغمہ" میں فرکور ہے اس کو اہل حق بھی

• صاحب "استقصاء الافحام" كا نام مير حامد حسين بن محمد حلين بن محمد حسين بن حامد حسين بن سيرزين العابدين الموسوى نيثا بورى ہے۔ ٥ محرم ٢٦٢١ه مطابق ١٨٣٠ء كو مير خصلع يو پي ميں پيدا ہوئے۔ ان دنوں ان كے والد بزرگوار مير خھ كے صدر الصدور تھے۔ كا رتبع الاقل ١٢٥٢ء كوتقريب بسم الله ہوئى۔ ابتدائى اور وسطى علوم متداولہ والد نول آپ كھنؤ نے عليم ديے، ابھى آپ كاس پندرہ سال كا تھا كہ والد كا سايہ سرسے اٹھ گيا۔ (٩ محرم ١٢٦٠ه) ان دنوں آپ كھنؤ ميں تھے اور بہاں اوب مولوى بركت على حنى اور مفتى محمد عباس سے ،معقولات سيد مرتضى ابن سيد محمد صاحب اور فقہ و اصول سلطان العلماء سيد محمد صاحب اور سيد حسين (عرف ميرن صاحب) سے پڑھ كرسندلى۔

یکیل تعلیم کے بعد اپنے والد کی تصنیفات مثل فتوحات حید رہے، رسالہ تقیہ، تشکید المطاعن وغیرہ کی ترتیب و اشاعت کی طرف توجہ کی۔مطبوعہ کتابوں میں استقصاء الافحام، افحام اہل المین رد از اللہ العین ،عبقات الانوار زیادہ مشہور ہیں۔ ۱۸ صفر ۲۰۱۱ھ مطابق ۲۵ اکتوبر ۱۸۸۸ء کو اپنے کتب خانے واقع کھجوا (شاستری گرکھنو) میں رحلت فرمائی۔ وفات کے بعد جنازہ گھر لایا گیا اور امام باڑہ غفراں مآب میں سپرد خاک ہوئے ۔۱۲۔ (مطلع الانوار طبع کراجی شخ محمد فراست)

ا يات بينات اوّل المحال المحال

قبول کرتے ہیں اور اس کا انکار نہیں کرتے اور بیام آخر ہے کہ اور ہونا روایات' کشف الغمہ'' کا اجماعیات اہل حق اور اہل خلاف سے دوسرا امر ہے، اس لیے کہ قبول کرنا کبھی اس لیے ہوتا ہے کہ اپنے واسطے جمت پکڑیں نہ کہ اس لیے کہ مخالف اس سے ہم پر جمت پکڑیں۔ علاوہ اس کے کلام زردستانی محمول اصول اور مقاصد کتاب' کشف الغمہ'' پر ہے کہ جومقصود بالذات ہیں ہے وہ بھی مقبول ہے فقط، بالذات ہیں ہے وہ بھی مقبول ہے فقط، چنانچہ اصل عبارت استقصاء کی بیہ ہے:

((اوّل آنکه ازیں کلام زردستانی نهایت آنچه مستفاد میشود ایس ست که آنچه در کشف الغمه مذکورست آنرا اهل حق هم قبول میسازند و برو انکار آن نمی پردازند واین امر آخرست وبودن روايات كشف الغمه از اجماعيات واتفاقیات اهل حق و اهل خلاف که مخاطب مدعی آنست امر آخر، زیرا که مفهوم ثانی آنست که اهل حق درروایت ایس روایات شریك اندواز قبول كردن آن روایات ایسمعنی مستفاد نمیشودچه قبول روایت بایل وجه هم متصورست که اهل خلاف روايت آن كرده باشند واهل حق قبول آن نموده باشند و قبول گاهی بایس معنی ست که ایس روایت راصحیح میدانیم و آنچه دران مذکورست آنرا حجت میگیریم و گا هے بایںمعنی که چوں بآں بر بعض مطالب خود احتجاج میکنیم پس برای این امر قبولش کرده ایم نه باین معنی که خصم بآن بر ما احتجاج نماید ، دوم آنکه کلام زردستانی محمول براصول و مقاصدآن کتاب ست یعنی آنچه دران کتاب برائے احتجاج و استدلال از اهل خلاف نقل فرموده و مقصود

بالذات ست مقبول اهل حق هم ست نه اینکه آنچه مقصود بالذات نيست محض استطرادًا و تبعاً نقل شده آنهم مقبول ست و لياقت حجيت نزد اهل حق وارد حاشاو كلا.)) ''زردستانی کے کلام سے اوّلا بیرثابت ہوتا ہے کہ "کشف البغہ۔ "کی تحریر فریقین کی منظورہ ومقبولہ ہے اور کوئی فریق اس کا انکاری نہیں ہے ، اس سے سنیّوں کا مقصد بیر ہے کہ ان روایات کی صدافت میں شیعہ بھی شریک ہیں، کیکن حقیقت بیر ہے کہ ان روایات کے قبول کرنے میں جوستیوں کی پیش کردہ ہیں شیعوں کو اتفاق ہو، ایسانہیں کیونکہ قبولیت اور اتفاق کے معنی پیر ہیں کہ اس روایت کو پیچ مان کراس میں جو پچھ ہوا اس کو ججت قرار دیں اور بھی یہ معنی ہوتے ہیں کہاس روایت کی صحت سے غیر ہم پر ججت لائیں اور اس دوسرے معنی کے لحاظ سے "کشف النعمة "کی روایات پر ہمارا اتفاق نہیں ہے۔ دوسری بات یہ کہ "کشف الغمة " کے اصول ومقاصد کے پیش نظر زردستانی کے کلام کے معنی بیہ ہیں کہ سنیوں کے خلاف استدلال پر جو کچھ اس میں فخر پر اور مقصود بالذات ہے اسے ہم شیعہ مانتے ہیں اور ہرگزییہ مطلب نہیں کہ جو غیر مقصود ہے اور تبعاً تحریر ہے وہ بھی شیعوں کے نز دیک مقبول ہو، حاشا و کلّا غیر مقصود تحریر کو شیعه مرگز نہیں مانتے''

لیکن صاحب "است قصاء" کی اس عبارت کا مطلب معلوم نہیں ہوتا اوراس سے یہ مشکل مسلم حل نہیں ہوتا اوراس سے یہ مشکل مسلم حل نہیں ہوتا، یعنی ہمارا یہ قول ہے کہ مؤلف "کشف الغمه" نے جوروایت کھی ہے خواہ وہ اپنے یہاں سے لی ہو، خواہ سنیوں سے وہ روایت وہی ہے جس کوعلماء شیعہ نے بھی مقبول علماء قبول کیا ہے اور اس سے ہم یہ نتیجہ نکا لتے ہیں کہ بیروایت "نعم الصدیق" بھی مقبول علماء شیعہ ہے، خواہ مولف موصوف نے اپنے کسی عالم کی کتاب سے قبل کی ہو، خواہ ابن جوزی کے کسی نسخے سے لی ہواور اس سے مجتهد صاحب کی وہ تو جیہہ کہ بیروایت ابن جوزی سے قبل کی کسی نسخے سے لی ہواور اس سے مجتهد صاحب کی وہ تو جیہہ کہ بیروایت ابن جوزی سے قبل کی

آياتِ بينات داوّل کھو گاگھ کا کھو گاگھ

ہے باطل ہوتی ہے اور صاحب استقصاء کی تحریر سے کچھ مطلب حاصل نہیں ہوتا۔ حقیقت میں وہ بے جارہ کیا کرے ایسی برد مات میں بڑ گیا ہے کہ نہ کچھ کہہ سکتا ہے نہ کچھ جواب دے سکتا ہے، اپنے مجہزرین اور علماء کے اضطراب پر حیرت کر کے جہاں تک اس سے ہوتا ہے ان کی بات بناتا ہے اور چونکہ جھوٹی بات کو کوئی سوائے ایسی آبلہ فریب تقریروں کے پیچ کر کے دکھلا نہیں سکتا اسی واسطے وہ بھی ایسی ہی پوچ باتوں سے اپنا دل خوش کرتا ہے، ورنہ نہایت تعجب کی بات ہے کہ ایسی توجیہہ لاطائل جوصاحب "استقصاء" نے کی ہے کسی لڑ کے کی زبان سے بھی نہ نکلے گی، بعنی اس کا تو اقرار ہی کرتے جاتے ہیں کہ جو کچھ "کشف البغمه" میں لکھا ہے وہ مقبول فریقین ہے اور جب اس کو بعض روایات میں اپنے مذہب کے حق میں مضر جانتے ہیں تو اس کی توجیہہ اس طرح کرتے ہیں مقبولیت سے صرف انہیں روایات کی مقبولیت مراد ہے جن سے ہم جحت کریں نہ کہ وہ روایات جن سے مخالف ہم پر جحت کرے یا قبولیت سے ان روایات کی مقبولیت مراد ہے جو کہ مقصود بالذات ہیں نہ کہ وہ روایات جو مقصود بالذات نہیں ہیں، اور پیرخیال نہیں فرماتے کہ ایسی یوچ و کچر توجیہات کومخالف کب سنے گا اور وہ ایسی باتوں کو کب مانے گا۔ چنانچہ ہم بوجو ہات قوی اس تحریر کورد کرتے ہیں۔ ا۔ یہ بات تو خورصاحب استقصاء نے قبول کی ہے کہ • "آنچہ در کشف النعمه مذكورست آنرا اهل حق هم قبول ميسازند و بردوانكار آن نمي پر دازند" پس ہم ایسے امر مقبول کردہ صاحب استقصاء کو منظور کر کے کہتے ہیں: (( روايت نعم الصديق در كشف الغمه مذكورست و آنچه در كشف الغمه مذكورست آنرا اهل حق هم قبول ميسازند و بردو انکار آن نمی پردا زند و قاضی نور الله شوستری آنرا قبول نمی سازند و جناب مجتهد صاحب قبله بر دو انکار آن می پردازند پس هر دو قاضی و مجتهد از اهل حق هستند و

<sup>4 &</sup>quot;کشف الغمه" میں جو کچھتر ہے اسے شیعہ قبول کرتے ہیں اور اس کا انکارنہیں کرتے۔۱۲۔

هر که از اهل حق باشند آنر الازم ست که این روایت را قبول ساز دو بردو انکار آن نپر دازد. ))

"نعم الصديق" كى روايت "كشف العدمه" ميں فركور ہے جے شيعہ بھى قبول كرتے ہيں اور كوئى فرقہ اس كا انكارى نہيں ہے، البتہ قاضى نور الله شوسترى اسے نہيں مانتے اور جناب مجتهد صاحب اس كے انكارى ہيں اور وہ قاضى اور مجتهد دونوں شيعہ ہيں ، اس ليے انہيں بھى چاہيے كہ اس روايت كو قبول كريں اور انكار نہ كريں -"

الست که این روایت راصحیح میدانیم و آنچه دران مذکورست آنرا حینی ست که این روایت راصحیح میدانیم و آنچه دران مذکورست آنرا حیجت میگیریم و گاهیے باین معنی که چون بآن بر بعض مطالب خود احتجاج میکنیم پس برائیے این امر قبول کرده ایم نه باین معنی که خصم بآن برما احتجاج نماید" کیکن آئیس فرض معنی پر مقوله معنی که خصم بآن برما احتجاج نماید" کیکن آئیس فرض معنی پر مقوله مضمون "الشعر فی بطن الشاعر" صادق ہے، اس لیے کہ ہم اوپر بیان کر چک میں کہ اس کتاب کی روایتوں کی نسبت معزالدین اثناعشری نے کہ اس کے کہ ہم اوپر بیان کر چک کتاب مستطاب مذکورست مقبول طبائع موافق و مخالف ست) دریتی کتاب میں جو کچھ موجود ہے وہ شیعہ سی دونوں کو مقبول ہے۔" اور جب مقبول فریقین ہونا اس کا ثابت ہوا تو پھر کہنا کہ ہم نے اس لیے قبول کیا ہے کہ ہم جست پکڑیں نہ کہ اس لیے کہ خالف ہم پر ججت پکڑے شن نادانی ہے۔ اس کی مثال بعینہ ایس ہے کہ و پچھ نہ کہ ایک شخص کسی قبالہ اور دستاویز کی صحت کا اقر ارکرے اور اس امر کوقبول کرے کہ جو پچھ ایک ہے کہ و پچھ کس کی قبالہ اور دستاویز کی صحت کا اقر ارکرے اور اس امر کوقبول کرے کہ جو پچھ ایک شعن کی مثال بعینہ ایس کے کہ جو پچھ

<sup>•</sup> قبول کرنے کے بھی یہ معنی ہوتے ہیں کہ اس روایت کو ہم سیج مانتے ہوئے اس میں جو کچھ ہے اسے جحت سیجھتے ہیں اور بھی یہ معنی ہوتے ہیں کہ اگر اس کے بعض مطالب سے ہم خود جحت لائیں تو اسے ہم قبول کرتے ہیں اس کا یہ مقصد نہیں ہوتا کہ اس کے ذریعے دشمن ہم پر دلیل لائیں۔۱۲

اس میں لکھا ہے خواہ وہ میرالکھا ہو یا دوسر ہے فریق کا وہ سب مجھے مقبول اور منظور ہے اور پھر جب کسی عبارت پر اس دستاویز کی دوسرا فریق گرفت کر بے تو اس دستاویز کا قبول کرنے والا کہے کہ بی عبارت لکھائی ہوئی دوسر نے فریق کی ہے میں نے تو اس لیے اس کو قبول کیا تھا کہ اس پر ججت پکڑوں گا نہ کہ اس لیے کہ وہ مجھ پر ججت پکڑے۔ پس منصف کیا فیصلہ کرے گا، یعنی کیا فتو کی دے گا اور چونکہ صاحب استقصاء بھی منصف ہیں اور اس کے والدمفتی تھے اس لیے وہ خود ہی برائے خدا اس کا انصاف کریں اور اس امرکوفیصل فرما ئیں۔

س۔ اگر بیامر سلیم کیا جائے کہ روایت کا قبول کرنا اپنے واسطے ججت لانے کے لیے ہے نہ کہ دوسرے کی ججت کرنے کے لیے، تو سب جھاڑا ہی طے ہو جائے کوئی فریق کسی دوسرے پر کسی روایت کی سند نہیں لاسکتا اور یہی جواب دے سکتا ہے جسیا کہ صاحب استقصاء نے دیا ہے کہ ((چوں بآں بر بعض مطالب خود احتجاج میکنیم پس برائے ایس امر قبولش کردہ ایم نہ بایس معنی که خصم بآل برما احتجاج کند)) ''لیمیٰ چونکہ روایت سے ہم اپنے بعض مقاصد کے لیے دلیل لاتے ہیں، اس لیے ہم اسے قبول کرتے ہیں، اس لیے قبول نہیں کرتے کہ اس کے ذریعہ دشمٰن ہم پر ججت لائے اور ہم پر احتجاج کرے۔''

۲۔ عام قاعدہ ہے کہ جب کسی فریق کی روایت یا خبر کی صحت سلیم کی جائے تو اس کی جواب دہی صحت کے سلیم کرنے والے پرائیں ہی ہوتی ہے جیسی کہ اصل روایت کرنے والے پر، چنانچے قطع نظر معاملات دنیاوی کے ہم دینی سند بیان کرتے ہیں کہ اکثر باتیں توریت وانجیل کی ہماری کتابوں میں فدکور ہیں اور ہم ان کوقبول اور منظور کرتے ہیں، پس جب ان روایتوں کی صحت ہم نے سلیم کرلی تو اس کی جواب وہی ہمارے ذمہ بھی ولیں ہی ہے جیسے کہ یہود اور عیسائیوں کے ذیتے ۔ پس اگر کسی روایت یا خبر کی نسبت ولیں ہی ہے جیسے کہ یہود اور عیسائیوں کے ذیتے ۔ پس اگر کسی روایت یا خبر کی نسبت جس کو ہم نے سلیم کرلیا ہے کوئی اعتراض کرے تو اس کا ہم یہ جواب دے سکتے ہیں جس کو ہم نے سلیم کرلیا ہے کوئی اعتراض کرے تو اس کا ہم یہ جواب دے سکتے ہیں

جسیا کہ صاحب استقصاء نے دیا ہے کہ (چوں • بآں بر بعض مطالب خود احتجاج میکنیم پس برائے ایں امر قبولش کردہ ایم نه بایں معنی خصم بآں بر ما احتجاج کند) ''حقیقت میں ہم ایبا جواب نہیں دے سکتے اور اگردیں تو کوئی مخالف اس کوسلیم نہیں کرسکتا۔''

۵۔ اگر کسی فریق خالف کی کوئی روایت ہم نقل کریں اور اس کو قبول کرنے سے کوئی خاص غرض ہواور اس میں کوئی ایسا امر ہوجس کو ہم قبول نہ کرتے ہوں ہم کو لازم ہوگا کہ ہم اس کے مطلب کو جو کہ ہمارے مفید ہولے کر باقی عبارت کو چھوڑ دیں یا اس کی نسبت صاف لکھ دیں کہ اس روایت کا اسی قدر مضمون ہم کو تسلیم ہے اور باقی سے انکار ہے، اگر ہم ایسا نہ کریں اور اس روایت کو بلا انکار اس کے کسی جز کے قبول کرلیں تو پھر ہم اس کی قبولیت سے انکار نہیں کر سکتے۔ اسی طرح پراگر مؤلف کتاب "کشف المغمه" کا اس کی قبولیت سے انکار نہیں کر سکتے۔ اسی طرح پراگر مؤلف کتاب "کشف المغمه" کا اس روایت کو کسی خاص مطلب کے واسطے قبول کرتا تو اس کو اس کا مطلب ہی کہہ دینا کافی تھا یا اصل روایت لکھ کر اس کے جزونا مقبول پر اشارہ کر دینا لازم تھا، جب اس نے ایسانہیں کیا تو اب چندسال بعد صاحب استقصاء کی تو جیہ بچھ کار آ مرنہیں ہوتی۔

٢\_ بيقول صاحب استقصاء كا:

((کلام زردستانی محمول بر اصول و مقاصد آن کتاب ست نه اینکه آنچه مقصود بالذات نیست آنهم مقبول ست.))
"زردستانی کا کلام اس کتاب کے اصول و مقاصد پرمحمول ہے، اس کا مطلب یہ نہیں کہ جو چیز بذاتہ مقصود نہیں وہ بھی قابل قبول ہو۔"

یہ فقط قول ہی قول ہے نہ اس کی پچھ سند نہ اس پر پچھ ججت ہے، ایبا دعویٰ بلا دلیل ساعت کے لائق نہیں ہے۔ اگر مؤلف موصوف بیلکھ دیتا کہ جواصول اور مقاصد اس کتاب

<sup>•</sup> چونکہ اس کے ذریعہ ہم اپنے بعض مقاصد کے لیے ججت قائم کرتے ہیں، اس لیے قبول کرتے ہیں نہ کہ اس لیے کہ دشمن اس کے ذریعے ہم پر ججت پیش کرے۔ ۱۲

## 

کے ہیں وہ مقبول ہیں نہ وہ جو کہ مقصود بالذات نہیں ہیں وہ بھی مقبول ہیں تو بے شک ہم تسلیم کرتے لیکن جب کہ اس نے بیرقیر نہیں کی اور اپنے کلام کو بہ نسبت کتاب کے مطابق چھوڑ دیا تو ہم بھی اس سے فرد کامل مراد لیں گے یعنی جو بچھاس کتاب میں ہے خواہ مقصود بالذات ہو یا نہ ہو وہ سب مقبول ہے۔

اے حضراتِ شیعہ! تم کو خدا کی قتم ہے کہ ذراغور کرواورانصاف کو دخل دو کہ اس بحث میں تمہارے علاء کس گردابِ بلا میں پڑگئے ہیں اور کیسے بے دست و پا ہورہے ہیں اور ہر چند ہاتھ پاؤں مارتے ہیں مگر مقصود کے کنارے تک پہنچنے نہیں پاتے، کوئی تو اس روایت کے موجود ہونے کا تو اقر ارکرتا ہے لیکن اس کوسنیوں کے معاور ہونے ہی سے انکار کرتا ہے، کوئی اس کو قبول ہی نہیں کرتا، کوئی قبولیت کے معنی گھڑ گھڑ کر علاء سے نقل کرنا بیان کرتا ہے، کوئی اس کو قبول ہی نہیں کرتا، کوئی قبولیت کے معنی گھڑ گھڑ کر بیان کرتا ہے اور حقیقت میں کوئی اپنا مقصد حاصل نہیں کرسکتا اور (مشل النفریق یتشبث بیکل حشیش) پڑمل کررکھا ہے۔

دوسرا قول: بعض نے اس روایت سے یہ جواب دیا ہے کہ اگر اس کی صحت تسلیم کی جائے تو امام کا ابو بکر خلائی کی نسبت صدیق کہنا تو بنظر تخصیص اور تمییز مخاطب کے ہوگا بغیراس کے مضمون کی تصدیق کے مجسیا کہ قاضی نور اللہ شوستری نے احقاق الحق میں لکھا ہے:

(( اقول ذکر الصدیق لا جل التخصیص والتمییز للمخاطب من غیر تصدیق بمضمونه.))

''میں کہنا ہوں کہ ابو بکر رضائیہ' کی نسبت صدیق کہنا مخاطب کے لیے خصیص وتمییز کی بنایر ہوگا اس کے مضمون کی تصدیق مقصود نہیں۔''

لیکن یہ قول باطل ہے۔ اس لیے کہ اگر امام حضرت ابو بکر ضائیہ کے نام کے بعد ان کا لقب صدیق کہہ کرسکوت فرما جاتے تو حضرات شیعہ کو اس تاویل کی گنجائش تھی لیکن یہ خصیص مخاطب کی اس کے مضمون کی تصدیق کے بغیر آئندہ کے نقرہ سے باطل ہو جاتی ہے۔ اس لیے کہ جب سائل نے متعجباً نہ سوال کیا کہ یا حضرت آپ بھی ان کوصدیق کہتے ہیں، تو امام اپنی

## ا يات بينات اوّل المحروب المحر

جگہ سے انجیل پڑے اور کہا کہ (نَعَمْ اَلصِّدَیْقُ نَعَمْ اَلصِّدَیْقُ نَعَمْ اَلصِّدَیْقُ نَعَمْ اَلصِّدَیْقُ کہ ہاں وہ صدیق ہیں۔ اور پھراس پر بھی قناعت نہ کی بلکہ یہ بھی فرمایا کہ (مَنْ لَمْ یُصَدِّقُهُ فَلاصَدَّقَ اللَّهُ قَوْلَهُ فِی الدُّنْیَا وَالاَّحِرَةِ) جوان کو صدیق نہ کے اس کی خدا دنیا و آخرت میں تصدیق نہ کرے۔ اگر ایسے کلمات پر بھی حضرات شیعہ بیفرمائیں کہ امام نے صرف مخاطب کے سجھنے کے لیے صدیق کہا تھا اس کے مضمون کو تصدیق نہ کہا تھا اس کے مضمون کو تصدیق نہ کہا تھا اس کے مضمون کو تصدیق نہ کہا تھا تو یہ انہیں کو زیبا ہے۔

تیسرا قول: جب حضرات شیعہ نے خیال کیا کہ یہ تاویل بھی بوجہ موجود ہونے جملہ (مَنْ لَہُ یُصَادِّقُهُ فَلَاصَدَّقَ اللّٰهُ قَوْلَه فِی الدُّنْیَا وَالْاَخِرَةِ) کے نہیں بنی۔ جب تیسری تاویل شروع کی کہ شاید حضرت امام علیہ السلام نے ابو برصدیق نوائی کی نسبت جو پھی فرمایا ہو گا جیسا کہ 'احقاق الحق' میں لکھا ہے: (وَ الإِ سْتَهُ زَاءُ کَمَا فِی قَوْلِه ذُقْ اِنَّكَ اَنْتَ الْعَزِیْزُ الْكَرِیْمُ) یعنی امام نے ابو بکر فوائی کوصدیق بنظر استہزاء اور شخصے کے فرمایا ، جیسا کہ خدا نے دوز خیوں کی نسبت بھی عزیز اور کریم فرمایا ہے اور بنظر استہزاء کے ان کی شان میں قرآن میں کہا ہے کہ چکھوتم بڑے عزیز اور کریم ہو اسلام میں قول بھی باطل ہے اس لیے کہ الفاظ کو حقیقی معنی سے پھیر نے کے لیے کوئی قرینہ چاہیے ورنہ بغیر قرینہ کے بلا قیاس الفاظ سے معنی حقیقی مراد نہ لینا جائز نہیں ہے اس آیت کریمہ میں وہ بغیر قرینہ موجود ہے کہ اوپر سے ذکر زقوم اور عذاب دوزخ کا ہے اور خطاب بھی دوز خیوں سے ہاور چونکہ دوزخی اوّل آپ کو بڑا عزیز اور کریم جانتے تھے، اس لیے ان سے خطاب کیا گیا: کہا ور چونکہ دوزخی اوّل آپ کو بڑا عزیز اور کریم جانتے تھے، اس لیے ان سے خطاب کیا گیا: کہا وال اللّٰہ تبار ک و تعالیٰ :

﴿إِنَّ شَجَرَةَ الزَّقُومِ 0 طَعَامُ الْآثِيُمِ 0 كَالْمُهُلِ يَغُلِى فِي الْبُطُونِ 0 كَغَلِي الْبُطُونِ 0 كَغَلِي الْجَعِيْمِ 0 ثُمَّ صُبُوا كَغَلِي الْجَعِيْمِ 0 ثُمَّ صُبُوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَنَابِ الْحَبِيْمِ 0 ذُقُ إِنَّكَ اَنْتَ الْعَزِيْزُ الْكَرِيمُ 0 فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَنَابِ الْحَبِيْمِ 0 ذُقُ إِنَّكَ اَنْتَ الْعَزِيْزُ الْكَرِيمُ 0 فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَنَابِ الْحَبِيْمِ 0 ذُقُ إِنَّكَ اَنْتَ الْعَزِيْزُ الْكَرِيمُ 0 (الدحان: ٤٣ تا ٤٩)

المن آيات بينات داوّل المنظمة المنظمة

'' گناہ گار کا کھانا سینڈ کا درخت ہے، جیسے یکھلا ہوا تانیا کھولتا ہے، پیٹوں میں جیسے کھولتا یانی، پکڑواس کواور دھکیل کر لے جاؤ بیچوں بھے دوزخ کے پھر ڈالواس کے سریر کھولتے یانی کا عذاب، یہ چکھ، تو ہی ہے بڑا عزت والا سر دار۔'' اس روایت کے کسی مقام سے کوئی ایسا قرینہ پایانہیں جاتا جس سے معلوم ہو کہ امام نے بنظر استہزاء اور ٹھٹھے کے بیرفر مایا ہو۔ اس لیے کہ اوّل تو سائل شیعہ تھا اس کے سامنے استہزاء کرنے کا کیا موقع تھا، دوسرے اس نے اپنی طرف سے کچھ استفسار صدیق اکبر گی نسبت نه کیا تھا بلکہ اس نے ایک فقہی مسلہ یو چھا تھا کہ آیا حلیہ سیف کا جائز ہے یانہیں؟ امام نے اس کو جائز فر مایا اور اس کی سند میں حضرت ابوبکر صدیق کا ذکر کیا ، جب اس سائل کو تعجب ہواتواس کے تعجب کو دُور کرنے کے لیے حضرت نے کلمہ "نعم الصدیق" مکررسہ کررزبانِ مبارک سے ارشا دفر مایا تو بیہ بھی بنظر استہزاء کے ہولیکن اس کے بعد جوحضرت نے فر مایا كه ((مَنْ لَكُمْ يُصَدِّقُهُ .... الخ)) بيكلمه استهزاء اور تصفح بركس قرين سي محمول كياجائ گا اور اگر بغیر قرینہ بلا قیاس کے ایسے کلماتِ طیبات استہزاءاور سخریہ برمحمول کیے جا کیں تو ہر ملحد وزندیق ہر حدیث اور آیت کی نسبت ایہا ہی کہ سکتا ہے۔ (ف م ا ھ و جو ابکم فھو جوابنا)

چوتھا قول: جب حضرات شیعہ نے دیکھا کہ یہ تاویل بھی نہیں بنتی اور امام کی نسبت استہزاء اور سخر یہ کے منسوب کرنے سے کام نہیں نکاتا تو اپنی اس معمولی تاویل سے پناہ لی جو سنیوں کے ہر حملہ کے لیے سپر بنائی گئی ہے اور جو ناصیوں کے ہر حربے کے واسطے ڈھال مقرر کی گئی ہے یعنی تقیہ ۔ جبیبا کہ "احقاق الحق" میں برسبیل تنزل لکھا ہے (او للتقیة عن السائل) ' 'یعنی سائل سے تقیہ کرلیا۔''اور مجہ تدصاحب نے بھی اخیر پر "طعن الرماح" میں فرمایا ہے:

((ولونز لنا عن ذالك پس محمول بر تقيه خواهد بود.)) «سبيل تزل (امام كايوقول) تقيه برمجمول ہے۔'' ا يات بينات اوّل المحرك المحرك

کیکن اس تا ویل کی بھی گنجائش نہیں ہے، اس لیے کہ الفاظ عبارت سے معلوم ہوتا ہے کہ سائل مومنین اورمحبین میں سے تھا ورنہ جب امام نے حضرت ابوبکر محصدیق کہا تو اسے کچھ تعجب نہ ہوتا اور امام کا غصہ ہوکر جواب دینا صاف اس امریر دلالت کرتا ہے کہ سائل سنی نہ تھا جس سے تقیہ کرنے کی ضرورت ہوتی۔اوراگر سائل سنی بھی ہوتا تب بھی امام کا تقیہ کرنا اور سنی سے ڈرکر خلفاء جور کی تعریف کرنا شان امامت کے خلاف تھا اس لیے کہ امام باقر اور امام جعفر صادق علیہاالسلام تقیہ سےممنوع تھےاوران کو تقیہ کرنا جائز ہی نہتھا اور جوصحیفہ خدا نے ان پر بھیجا تھا اس میں ان کوعلوم منتشر کرنے اور شرعی مسائل کو بلاخوف وخطر ظاہر کرنے کی تا کید تھی،ان کوخدا نے مطمئن کر دیا تھااوران کے حق میں (فیانك فبی حرز و امان) فرما دیا تھا۔ پس ایسی حالت میں امام کا ایک سنی سے ڈر جانا اور اس کے خوف سے ایک غاصب بلکہ کا فرکوصدیق کہنا اور باوجود اطمینان خدا کے جان وعزت کا اندیشہ کرنا تعجب کا مقام ہے۔ علاوہ بریں امام کے حالات بربھی نظر کرنا اور ان کے طور وطریقے کوبھی دیکھنا جا ہیے کہ آیا وہ ہمیشہ سنیوں سے ڈر جاتے تھے اور ناصبیوں کے خوف سے صحابہ رعنی کی جھوٹی تعریف کیا کرتے تھے یا بھی اپنی امامت کے جلال پر بھی آ جاتے تھے اور اپنی شانِ صدق گوئی کو بھی ظاہر فرماتے تھے، اگر بہ ثابت ہو کہ بھی کسی ستی کے مقابلے میں حضرت نے اپنے عقیدے کو ظاہر نہیں کیا اور ہمیشہ ہرایک سنّی کے روبرو تقبے برعمل کیا، تو اخیر اس حدیث کی نسبت بھی ہم عذر تقیہ کونشلیم کر سکتے ہیں۔ اور اگر بیرامرمعلوم ہو کہ امام نے بڑے بڑے سنیّوں کے سامنے اظہارِ حق فرمایا ہے اور بلاخوف ان کے جو کچھ دل میں تھا اس کو ظاہر کر دیا ہے، تو پھر کیوں کر ہم اس حدیث کی نسبت عذر تقیہ کو قبول کریں .... اب ہم امر دوم کو کتب شيعه سے ثابت كرتے ہيں۔ ملا باقر مجلسي كتاب "حق اليقين" ميں لكھتے ہيں: ((درزمان حضرت امام محمد باقر و امام جعفر صادق عليهما السلام كه او اخر زمان بني اميه و اوائل دولت بني عباس بود ازان دو بزرگوارآن قدر از مسائل حلال و حرام و

علم تفسير و كلام و قصص انبياء و سير و تواريخ ملوك عرب و عجم وغير آنها از غرائب علوم منتشر گرديد كه عالم را فرا گرفت و محدثان شیعه درا طراف عالم منتشر گردید و پیوسته در مناظرات و مباحثات علماء بر جمیع فرق غالب بودند و چهار هزار کس از علماء مشهور از حضرت صادق روایت کرده اند و چهار صد اصل در میان شیعه بهمرسید که اصحاب باقر و صادق و كاظم عليهم السلام روايت كرده بودند (الی قوله) و بطریق معتبره منقولست که قتاده بصری كه از مفسرين مشهوره عامه ست بخدمت حضرت امام محمد باقر عليه السلام آمد، حضرت فرمود توئي فقيه اهل بصره گفت بلے حضرت فرمود و ای بر توی قتاده حق تعالیٰ خلق آفریده است که ایشان راحجتهای خود گردانیده ست بر خلق خود پس ایشان میخهای زمین اند و خازنان علم الٰہے اند پس قتادہ مدتے ساکن شد که یارای سخن گفتن نداشت پس گفت بخدا سو گند که در پیش فقهای و خلفاء و پادشاها و ابن عباس نشسته ام و دل من نزد ایشان مضطرب نشد چنانچه نزدتو مضطرب شده است حضرت فرمود مي داني كه كجائي در پيش خانه نشسته كه حق تعالى در شان ایشان فرموده است که "فی بیوت اذن الله ان ترفع و يذكر فيها اسمه" قتاده گفت راست گفتي.)) •

" سر " یا در امری از مانه اور بنوعباس کے ابتدائی عہد میں امام محمد باقر اور امام م

 <sup>◄</sup> بدروایت ترجمه حیات القلوب جلد۳ صفحه ک۸ امطبوعه کهونومین بھی موجود ہے۔۱۲

المنظر آیات بینات داوّل کی کارگری کارگری

جعفر صادق عَلِيّالم موجود تھے اور ان دونوں بزرگوں نے مسائل حلال وحرام علم تفسير و کلام فضص ابنياء وسير تاريخ ملوک عرب وعجم اور دوسرے نا درعلوم اس قدر عام ومشہور کیے کہ دنیا کو مالا مال کر دیا اور شیعہ محدثین بوری دنیا میں پھیل گئے اور تمام فرقوں کے علماء سے مباحثوں اور مناظروں میں غالب رہے، جار ہزار مشہور علماء نے جعفر صادق سے روایت کی اور جار سوشیعوں نے امام باقر و صادق و کاظم عَلِمُالم سے روایت کی اور معتبر طریقے سے منقول ہے کہ مشہور عام مفسر فیادہ بھری حضرت امام محمد باقر کے پاس آئے، آپ نے بوچھا کہ کیاتم ہی اہل بصرہ کے فقیہ ہو؟ جواب دیا جی ہاں۔تو امام نے کہا: افسوس اے قمادہ! الله نے مخلوق کو پیدا کیا اوران (ائمہ) کواپنی حجت بنایا پس بیر(ائمہ) زمین کی میخیں ہیں اورعلم الٰہی کے امین ہیں۔اس پر قنا دُہؓ تھوڑی دیراس طرح خاموش رہے کہ انہیں بات کرنے کی طاقت نہرہی،اس کے بعد کہا کہ خدا کی شم! میں فقہاء،علاء، خلفاء اور ابن عباسؓ کے پاس بیٹھالیکن ان کے پاس میرا دل اتنا بے چین نہیں ہوا جتنا آپ کے پاس۔جس پر امامؓ نے فرمایا: جانتے ہوتم کہاں ہو، اس گھر کے سامنے بیٹھے ہوجس کے بارے میں حق تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ ان گھروں کو بلند کرواوراس میں اللہ کا نام لو، بیس کر قیادہ نے کہا آپ سیج فرماتے ہیں۔'' یس جبکہ بڑے بڑے مفسرین اورمشہور فقہاء اور نامی علماء کے مقابلے میں امام تقیہ نہ کریں اور ان کو برا بھلا کہیں اور''وائے برتو'' اور مثل کے اور کلمات عتاب کے فرمانے میں کچھ تامل نہ فرمائیں اور ان کے شاگر داور حاضر باش بڑی بڑی مجلسوں میں سنیوں سے مباحثہ کریں اوران کو ہرا دیں اور ہزاروں عالم اورسیٹروں فقیہان سے تعلیم یا ئیں تو کیوں کر ہم اس امر کو مانیں کہ ایسے زبر دست امام جن کی مجلس میں آنے سے بڑے بڑے عالموں کے بدن میں رعشہ پڑ جائے اور صورت دیکھنے سے ان کا دل کانپنے لگے، ایک سنی کے سامنے آنے سے ڈر جائیں اور خلفاء جور کی ایسی بڑی تعریف کرنے لگیں، کیا وہ سائل جس نے حلیہ سیف کا

## ا يات بينات اوّل المحروب المحر

سوال کیا تھا قادہ بھری سے بھی بڑھ کرتھا یا کوئی لشکر اور فوج لے کرامام سے مسئلہ پوچھنے آیا تھا کہ امام قادہ سے تو نہ ڈرے اور اس پر تو عتاب کیا اور سائل سے ڈر کر ابوبکر گوصدیق صدیق صدیق صدیق صدیق کہنے گئے۔ ہمارے نزدیک تو اگر کوئی بادشاہ اور امیر بھی آتا تب بھی امام کلمہ حق کہنے سے در گزر نہ فرماتے اور جو کچھان کے دل میں ہوتا اس کے خلاف ہرگز کچھ بھی زبان سے نہ نکا لئے۔ اور بیصرف ہمارا خیال ہی خیال نہیں ہے بلکہ اس کا ثبوت شیعوں کی کتابوں سے ہوتا ہے، چنانچہ ملا باقر مجلسی 'دیق الیقین' میں لکھتے ہیں:

((در روایت دیگر معتبر و اردشده است که درسا لیکه هشام بین عبدالملك بحج رفته بود در مسجد الحرام دید که مردم نزد حضرت امام محمد باقر هجوم آور ده اند واز امور دین خود سوال کنند عکرمه شاگرد ابن عباش از هشام پُر سید که کیست اینکه نور علم از جبین اورا ساطع ست میر وم که او راحجل کنم چون نزدیك حضرت آمد و ایستاد لرزه بر اندام اور افتاد و مضطرب شد و گفت یا بن رسول الله من در مجالس بسیار نزد ابن عباش و دیگران نشسته ام این حالت مراعارض نشده حضرت همان جواب را فرمود، پس معلوم شد که از معجزات امام و شواهد امامت آن ست که حق تعالی محبت ایشان رادر دل دو ستان و مهابت ایشان را درد لهای دشمنان می افگند.))

''ایک معتبر روایت ہے کہ جس سال ہشام بن عبدالملک جج کے لیے گیا تو اس نے وہاں مسجد حرام میں دیکھا کہ امام محمد باقر کے پاس لوگوں کا ہجوم ہے اور اپنے مذہبی امور کی بابت سوالات کر رہے ہیں، ابن عباس کے ایک شاگر دعکر مہ نے ہشام سے پوچھا: یہ کون ہے کہ نورِ علم اس کی پیشانی سے درخشاں ہے، میں جاتا

المركزية بينات داوّل المركزية الم

ہوں اور اس کو شرمسار کرتا ہوں لیکن عکر مہ جب امام کے پاس آیا تو کا پینے لگا اور بے چین ہو کر کہا: اے فرزند رسول الیمیں نے اکثر مجالس میں ابن عباس وغیرہ کے پاس نشست کی لیکن میری بھی یہ حالت نہیں ہوئی، اس پر امام نے وہی جواب دیا (جو قیادہ کو دیا تھا) اس سے معلوم ہوا کہ مجزات امام اور شواہد امامت میں سے یہ ہے کہ اللہ اماموں کی محبت دوستوں کے دلوں میں پیدا کرتا ہے اور وشمنوں کے دل میں ان کا رعب ڈالتا ہے۔''

پس جبکہ ہشام بن عبدالملک جیسے ظالم بادشاہ کے موجود ہونے پر امام کا رعب مثمن پر ہوجائے اور امام کے خوف سے ان کے بدن پرلرزہ آ جائے تو تعجب ہے کہ پھر امام ایک سنی کے رعب میں آ جائیں اور ایک ادنیٰ آ دمی سے ڈر جائیں۔

میں ہر چندغور کرتا ہوں اور بہت سوچتا ہوں کیکن حضرات شیعہ کی باتیں میری سمجھ میں نہیں آتیں اور امامت کی حقیقت تو فرشتے اور انبیاء بھی نہیں سمجھے تو وہ میں کیاسمجھ سکتا ہوں کیکن اس کے ظاہری شوامد بھی میری سمجھ میں نہیں آتے کہ بھی تو حضرات شیعہ اماموں کو ایسا شجاع اور ذی رعب بنا دیتے ہیں کہ بادشا ہوں اور ظالموں کو بھی ان کے سامنے گفتگو کی مجال نہ تھی اور عالموں اور فقیہوں کو بھی ان سے بات کرنے کی جرأت نہ ہوتی تھی ،سب کو برا بھلا کہتے تھے اور لوگ جیب حایب سنا کرتے تھے اور سوائے درست اور بچاکے امام کے سامنے کسی کی زبان سے کوئی لفظ نه نکلتا تھا، اور تبھی حضرات شیعہ اماموں کو ایبا خوف زدہ اور جبان (بردل) نعوذ بالله بنادیتی ای کهوه ایک ادنی آدمی سے ڈرجاتے تھاور اگران کی مجلس میں ایک سنی بھی آ جاتا تھا تو وہ حیب ہو جاتے تھے اور اس کا ایسا رعب ان پر چھا جاتا تھا کہ ایک بات بھی ایسی کہ جواس سٹی کے عقیدے کے خلاف ہوتی تھی نہ فرماتے تھے۔حقیقت میں بیسب تہمتیں شیعوں کی اماموں پر ہیں، وہ تو نبی زادے اور رسول کے جان وجگر تھے، ان کی رگ رگ میں ان کے جد کی عادات اور اخلاق کا اثر تھا، ان کی بات بات میں ان کے نانا کے کلام کا جلوہ ظاہر ہوتا تھا، جس طرح ان کا ظاہری جمال پیغمبر طلقے علیم کے حسن کا خمونہ تھا

اسی طرح ان کے باطنی کمالات سے کمالات نبوی طلط آیا کا ظہور ہوتا تھا، ان کا دل، ان کی زبان حضرت بیغیبر خداطلط آیا کے مانند کیسال تھی، نفاق اور جھوٹ، حیلہ اور تقیہ ان کے کمالات کے حق میں ایک سخت عیب تھا، کیول کر خدا ایسے لوگول کو جو سرا سرنور کے پتلے تھے ایسی کثافتوں سے پاک نہ رکھتا اور کس لیے ان پاک امامول کو جو سرا پا طہارت کی صورت تھے ایسی نجاستوں سے دور نہ رکھتا۔

اے حضرات شیعہ! جن کی شان میں آیت تطہیر نازل ہو، جن کی یا کی پریا کی نے قشم کھائی ہو، جن کی صداقت برصدق کو ناز ہو، جن کی صورت اور سیرت پینمبر طلطے عالی<sup>م</sup> جیسی ہو، جن کی گہوارہ جنبانی جبرئیل امین کے متعلق ہو، جن کی زیارت کوعرش بریں کے ملائکہ آتے ہوں، جن کے قول وفعل پر دین و مذہب کا مدار ہو، انہی پرتم ایسی تہمتیں کرو اور خوف اور حجوٹ اور حیلے کوان پاک اماموں کی طرف نسبت کرو.....اے بھائیو، کیا محبت کے یہی معنی ہیں جوتم رکھتے ہو۔اگرامامت کی یہی شان ہے تو مسلمانوں کا کیا ذکر ہے گبروتر سابھی نفرت کریں گے اور الیمی باتوں کوسن کر سب الا مان الا مان یکاریں گے اگرتم کو پیشبہ ہو کہ ہمارے علاءاورمحد ثین نے ایسی روایتوں کولکھا ہے اور ایک گروہ نے فقہاء کے اس کونقل کیا ہے تو پیہ شبہ ذرا سے غور سے دفع ہوسکتا ہے، لینی تم ان لوگوں کے حالات برغور کرو جوراوی تمہارے یہاں کی روایتوں کے ہیں اور جن پرتمہارے مذہب کی احادیث کا مدار ہے کہ وہ سب کے سب جھوٹے تھے اور امام ان برلعنت کیا کرتے تھے کہ اس کو ہم تمہاری ہی کتابوں سے اپنے موقع پرآئندہ ثابت کریں گے تبتم کومعلوم ہوگا کہ امام کا ظاہر و باطن ایک تھا جوان کے دل میں ہوتا تھا وہی زبان سے ارشاد فرماتے تھے۔ اگرتم ہمارے کہنے کو غلط مجھوتو اپنے ہی علماء کے اقوال پر نظر کرو کہ انہوں نے بھی ائمہ کرام کی طرف سے ایسا ہی لکھا ہے اور خود ائمہ کی حدیث کولکھ کراس بات کو ثابت کر دیا ہے۔ چنانچہ محدثین شیعہ امام جعفرصا دق علیہ السلام کی حدیث میں لکھتے ہیں کہ امام علیہ السلام نے فرمایا ہے:

(( لَاتَذْكُرُوْ اسِرَّنَا بَخِلَافِ عَلَا نِيَتِنَا وَلَا عَلَا نِيَتِنَا بَخِلَافِ سِرِّنَا

## المراكز المرا

حَسْبُكُمْ أَنْ تَقُوْلُوْا مَا نَقُوْلُ وَتَصْمُتُوْا اعَمَّانَصْمُتُ النج))

'نهارا ظاہر و باطن ایک ہے)، ہمارے باطن کو برخلاف ہمارے ظاہر کے ہرگز نہ کہواور نہ ہمارے ظاہر کو مخالف باطن کے کہو، یہی تمہارے واسطے کافی ہے کہ جو ہم کہتے ہیں وہی تم بھی کہواور جس سے ہم چپ رہتے ہیں اس سے تم بھی خاموش رہو۔'

پس اے حضرات شیعہ! اگر حقیقت میں تم امام کے حکم پر عمل کرتے ہواوران کے کہنے پر چلتے ہوتو ان کے قول کوسنواوراس پر عمل کرو، جبیبا انہوں نے حضرت ابوبکر صدیق کہا ویسا ہی تم بھی چپ چاپ ان کوصدیق صدیق کہواور سوائے اس کے وہ بات جس سے امام نے سکوت فرمایا تم بھی اس سے خاموش رہو۔

یانچواں قول: .....بعض حضرات شیعه بیفر ماتے ہیں کہ امام علیہ السلام ابوبکر کوئس طرح صدیق کہتے ، اس لیے کہ بید لقب خاص جناب امیر علیہ السلام کا ہے کہ خود حضرت امیر نے فرمایا ہے:

(أَنَا الصِّدِّيْقُ الْآكْبَرُ لَا يَقُوْلُ بَعْدِىْ إِلَّا كَذَّابٌ)

"كه ميں صديق اكبر ہوں، جوكوئى ميرے بعداس لقب كواپنى نسبت كے گاوہ حجموٹا ہے۔"

لیکن بیفر مانا بھی ان حضرات کا ان کے لیے چند دلیلوں سے مفید نہیں:

پہلی دلیل: .....خضرت امیر ﷺ کے اس قول سے خودان کا جواب ظاہر ہے، اس لیے کہ حضرت نے بیفر مایا کہ میرے بعد کوئی شخص نہ ہوگا اور جوکوئی اس کا دعویٰ کرے وہ جھوٹا ہے اور وہ کوئ صدیق گزرا ہے اور وہ کون ہے حضرت امیر ﷺ کے حضرت ابو بکر صدیق شائلیں ہے۔

دوسسری دلیل: .....اگر کوئی شیعہ بیہ کہے کہ سوائے حضرت علی خالفیہ کے ان سے بہلے بھی کوئی صدیق نہیں ہوا تو اس کا جواب ہم انہی کی کتابوں سے دے سکتے ہیں، وہ بیہ ہے

ا يت بينات اوّل المحروب المحرو

كه "عيون اخبار الرضا" وغيره كتب مديث مين ان كموجود ب: (( اَبُوذَرّ صِدّيْقُ هٰذِهِ الأُمَّةِ . ))

'' ابوذ رخالٹیر' اس امت کے صدیق ہیں۔''

پس جب ابوذر ٹر کی نسبت لفظ''صدین'' ندکور ہے تو شخصیص مرتضوی ٹابقی نہ رہی۔

تیسری دلیل: سسیمامر دیکھنے کے قابل ہے کہ آیا حضرت ابوبکر رہائی خضرت علی رہائی خضرت علی رہائی ہے کہ آیا حضرت ابوبکر رہائی خضرت علی رہائی ہے سے پہلے بہ لقب صدیق کے بین الصحابہ رہی الشخص مشہور سے یا نہیں اور لوگ حضرات امیر ٹر کے سامنے بلکہ پیغمبر خداط ہے آئی کے سامنے ان کوصدیق کہتے سے یا نہیں، چنانچہ بلفظہ اس کا ثبوت خود شیعوں کی کتابوں سے ہوتا ہے۔ چنانچہ ایک شیعی عالم''منج المقال'' میں فضیل کا ثبوت خود شیعوں کی کتابوں سے ہوتا ہے۔ چنانچہ ایک شیعی عالم''منج المقال'' میں فضیل

سے روایت کرتا ہے:

((قَالَ سَمِعْتُ اَبَا دَاوُدُ یَقُوْلِ حَدَّثَنِیْ بَرِیْدَةُ الْاَسْلَمِیُّ قَالَ سَمِعْتُ رَسُوْلَ اللَّهِ عِیْ یَقُوْلُ اِنَّ الْجَنَّةَ مُشْتَاقُ اِلَیٰ ثَلاثَةٍ فَجَاءَ اَبُوْبَکْرٍ فَقِیْلَ لَهٔ یَا اَبَابِکْرِ اَنْتَ الصِّدِیْقُ وَ اَنْتُ ثَانِی اَثْنَیْنِ اِذْهُمَا فِی الْغَارِ فَلَوْ سَالْتَ رَسُوْلَ اللَّهِ مَنْ هُوَّلاءِ الثَّلاثِ .))

فی الْغَارِ فَلَوْ سَالْتَ رَسُوْلَ اللَّهِ مَنْ هُوَّلاءِ الثَّلاثِ .))

'بریده اسلمی روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول طفی النِی سے سا کہ حضرت نے فرمایا: کہ جنت تین آ دمیوں کی مشاق ہے کہ اسے میں ابوبکر آئے ، لوگوں نے ان سے کہا کہ اے ابوبکر تم صدیق ہواور تم ثانی اثنین اذھمافی الغار ہو، تم یوچھو حضرت سے کہ وہ تین کون ہیں؟۔'

پی بیروایت اس امر کے ثبوت کے لیے کافی ہے کہ پینمبر خداط اللہ آئے کے زمانے میں سب اصحاب حضرت ابوبکر رفائین کو صدیق جانتے تھے اور اسی خطاب سے ان کو یاد کیا کرتے تھے گویا صدیق اور ثانبی اثنین اذھ ما فی الغار ان کا خطاب اور لقب ہو گیا تھا۔ اگر کسی شدہ کو ان روایات سر بھی سر بی نہ جو اور وہ اس روایات کی تائیکہ ایام سر کے اگر کسی شدہ کو ان روایات سر بھی سر بی نہ جو اور وہ اس روایات کی تائیکہ ایام سر کے اگر کسی شدہ کو ان روایات سر بھی سر بھی سر بی نہ جو اور وہ اس روایات کی تائیکہ ایام سر کے ایک ایک ایک ایک ایک کیا تا بیک ایک ایک کیا تا بیک کے ایک کیا تا بیک کیا تا بیک کیا تا بیک کے ایک کیا تا بیک کی کیا تا بیک کیا

اگر کسی شیعہ کو ان روایات سے بھی سیری نہ ہو اور وہ اس روایت کی تائید امام کے دوسرے قول سے جا ہیں اور بیہ بوچھیں کہ سوائے اس روایت 'دنعم الصدیق'' کے اور بھی بھی

کسی امام نے ابوبکر رہائی کو صدیق کہا ہے تو اس کا بھی ہم ثبوت دے سکتے ہیں اور جب تک کہ اچھی طرح پر حضراتِ شیعہ کو اطمینان نہ ہو جائے ہم ان کی تسکین اور تسلی کے واسطے روایت انہیں کی کتابوں سے لانے سے بازنہیں رہتے، چنانچہ ہم اس کا ثبوت دیتے ہیں کہ اس کتاب ''کشف الغمہ'' میں امام جعفر صادق علیہ السلام کی ایک دوسری حدیث موجود ہے، جس میں حضرت ابوبکر صدیق رفایت کے نام کے ساتھ امام نے صدیق کا لفظ فر مایا ہے اور وہ یہ ہے کہ امام فرماتے ہیں:

(( ولدنى ابوبكر الصديق مرتين . ))

''ابوبکرصدیق نے مجھے دومر تبہ جنا۔''

اور طرفہ یہ ہے کہ قاضی نور اللہ شوستری نے اگر چہ پہلی حدیث کے موجود ہونے سے ''کشف الغمہ'' میں ا نکار کیا تھالیکن اس حدیث کے موجود ہونے پرسکوت ہی فر مایا اور کچھ زبان مبارک سے نہ نکالا اور حقیقت میں کہاں تک تکذیب کرتے اور آفتاب پر کہاں تک خاک ڈالے ، آخر کارا نکار کرتے کرتے تھک گئے اور سکوت اختیار کیا۔

اگراس روایت کے بعد بھی پچھشگی باقی رہے تو حضرات شیعہ کولازم ہے کہ خود جناب امیر علیہ السلام کے اقوال پر نظر کریں اور ان کی زبان سے حضرت ابو بکر ضافیٰ کی نسبت صدیق کا خطاب سنیں۔احتجاج طبر ہی میں علامہ طبر ہی جو کہ معتمدین علاء شیعہ سے ہیں کھتے ہیں کہ حضرت امیر فرماتے ہیں:

(( كُنَّا مَعَه أَىْ مَعَ النَّبِيِّ عِلَيْ جَبَلُ حِرَاءَ اِذْتَحَرَّكَ الْجَبَلُ فَقَالَ لَه قَرِّ فَإِنَّه لَيْسَ عَلَيْكَ اللَّا نَبِيُّ وَ صِدِّيْقٌ وَ شَهِيْدٌ.)) قَرِّ فَإِنَّه لَيْسَ عَلَيْكَ اللَّا نَبِيُّ وَ صِدِّيْقٌ وَ شَهِيْدٌ.))

''کہ ہم پیغمبر خدا طلع آیم کے ساتھ جبل حراء پر تھے کہ یکا یک پہاڑنے حرکت کی، تب پیغمبر خدا طلع آیم نے شرار پکڑکوئی نہیں تجھ پر سوائے نبی اور صدیق اور شہید کے۔''

اور کتب شیعہ کے دیکھنے سے ظاہر ہے کہ اس وقت پینمبر خداط التے علیہ کے ساتھ ابوبکر

صدیق و النین اور علی المرتضی و النین تھے، پس حضرت نے اپنی ذات کے لیے نبی اور حضرت البو بحر و البین کی نسبت صدیق اور حضرت علی و النین کے حق میں شہید فر مایا۔ اگر کوئی متعصب شیعہ کے کہ امام کے اقوال سے اگر چہ حضرت ابو بکر و النین کی نسبت صدیق کا لفظ معلوم ہوتا ہے لیکن اس میں خیالات استہزاء اور تقیہ وغیرہ کے ہیں۔ اس لیے ان سے فاطر خواہ اطمینان نہیں ہوتا۔ اگر خدا کی کتاب سے ان کی نسبت اس خطاب کا ہونا ثابت کر دیا جائے تو پھر پھے شبہ نہ رہے۔ چنا نجہ م ایسے متعصب شخت کی بھی فاطر شکنی گوارا نہیں کر تے اور اس کے (لیطمئن رہے۔ چنا نجے ہم ایسے متعصب شخت کی بھی فاطر شکنی گوارا نہیں کرتے اور اس کے (لیطمئن قصل بین شیعہ کے پیش کرتے قصل ہیں سے بوقعد بی مقسر بین شیعہ کے پیش کرتے ہیں ۔۔۔۔ واضح ہو کر تفیر مجمع البیان طبر سی قو میں جو نہایت معتبرین تفیر شیعہ سے ہے کہا ہے: اور قبال اللّٰ مُنتَقُون وَ مَدَّ قَ بِهِ الْمِنْ اللّٰ وَ الَّذِیْ جَاءَ بِالصِّدْقِ وَ صَدَّ قِ بِهِ أَوْ لِئِكَ هُمُ الْمُتَّقُون وَ .))

''جوشخص آیا صدق کے ساتھ اور جس نے اس کی تصدیق کی وہی متقی ہیں۔'' اس کی تفسیر میں علامہ موصوف لکھتا ہے:

( قِيْلَ اَلَّهِ وَ صَدَّقَ اَبُوْبَكِمٍ عَنْ اَلِهِ وَ صَدَّقَ اَبُوْبَكِمٍ عَنْ اَبِي الْعَالِيَةَ وَ الْكَلْبِيْ . ))

''جو شخص آیا صدق کے ساتھ اس سے مرادر سول خداً ہیں اور جس نے تصدیق کی ان کی اس سے مراد ابو بکر ہے۔''

اورجس نے پینمبر خداط اللہ علیہ کی سیج دل سے سب سے زیادہ تصدیق کی اسی کا لقب صدیق ہونا ثابت ہو گیا۔ صدیق ہے۔ پس بفضلہ تعالی خدا کی کتاب سے بھی ابوبکر صدیق رضائی ہونا ثابت ہو گیا۔ والحمد للله علی ذالك!

اب بھی اگر حضرات شیعہ ابو بکر صدیق خالٹیو' کوصدیق نہ جانیں اور باوجود موجود ہونے

<sup>4</sup> طبرس کا پورا نام ابوعلی الفضل بن الحن طبرس ہے، اس کا شارچھٹی صدی ہجری کے فاضل ترین شیعہ علماء میں ہوتا ہے، اس کی تفسیر پانچ جلدوں اور دس پاروں میں موجود ہے۔ ۱۲۔ (شیخ محمد فراست)

ا يات بينات اوّل المحالات اوّل المحالات اوّل المحالات المحالات المحالات المحالات المحالات المحالات المحالات ال

ان کی صدیقیت کے خدا کی کتاب اور رسول طفی آنے کام اور امام کے اقوال سے ان کی صدیقیت کی تصدیق نہ کریں اور خدا کی کتاب اور رسول اور ائمہ کے اقوال سے روگردانی کریں تو اب سوائے اس کے کہ ہم بھی ان کی نسبت وہی کہیں جوامام نے فرمایا ہے کیا چارہ ہے۔ اس لیے ہم اوّل تو نہایت منت اور عاجزی سے حضرات شیعہ کی خدمت میں عرض کرتے ہیں کہ اے بھائیو! ابو بکر صدیق کوصدیق سمجھو، ان کو پیغیبر طفی آنیا کا دوست اور ثانی اثنین (اذْ هُمَا فِی الْغَادِ) جانو اور جس لقب سے ان کو ائمہ کرام علیم السلام نے یاد کیا ہے، اس لقب سے تم بھی یاد کرو، اگر اس پر بھی وہ کچھ نہ سین اور ان کوصدیق نہ کہیں تو پھر ہم امام کی وعید کو آئمیں سنائے دیتے ہیں اور ان کو دنیا و آخرت کی رسوائی سے ڈرائے دیتے ہیں کہ بڑار برس پہلے سے امام فرما چکے ہیں:

(( مَنْ لَمْ يُصَلِّقَهُ فَلَا صَدَّقَ اللَّهُ قَوْلَه فِي الدُّنْيَا وَالْاَخِرَةِ . )) " وَ اللَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَدْر \_ ـ ـ " وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَدْر \_ ـ ـ " وَ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنِ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُولِمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ ا

### نویں شہادت:

سیدہ ام کلتوم وہائیم کی ساتھ حضرت عمر وہائید، کے نکاح کا بیان یہ بات ازروئے کتب معتبرہ شیعہ واہل سنت کے ثابت ہے کہ حضرت عمر وہائیم کا نکاح کے ساتھ ہوا جو کہ خاص بیٹی حضرت فاطمہ علیہا السلام کی تھیں۔اس امر کے شبوت سے چند فائدے طاہر ہوتے ہیں:

- ا۔ اس نکاح سے بیدامر ظاہر ہوتا ہے کہ باہم حضرت علی رضائیۂ اور حضرت عمر فاروق رضائیۂ کے پچھ عداوت نہ تھی بلکہ نہایت ہی دوستی تھی، اگر دوستی نہ ہوئی تو حضرت علی اپنی بیٹی، وہ بیٹی جو کہ خاص حضرت فاطمہ رضائیۂ کے بطن سے تھیں نکاح حضرت عمر رضائیۂ کے ساتھ نہ کرتے اور دشمن کوایئے خاندان میں نہ لیتے۔
- ۲۔ اس سے بیہ ثابت ہوتا ہے کہ حضرت عمر خلائیۂ کافریا منافق یا مرتد نہ تھے، ورنہ حضرت علی المرتضٰی خلائیۂ شیر خدا، غالب کل ،مطلوب کل طالب،مظہرالعجائب و الغرائب اپنی

ا يات بينات اوّل كالمحال المحال المحا

الیمی پیاری بیٹی کا نکاح ان کے ساتھ نہ کرتے اور اگر ان کے ایمان وعبادت اور زمد و پر ہیز گاری پراطمینان کامل حضرت امیر کو نہ ہوتا تو وہ بھی ان کواپنا داماد نہ بناتے۔ س۔ اس سےمعلوم ہوتا ہے کہ حضرت عمر خالٹیوئر نے بھی کسی قشم کا رنج اور صدمہ جناب امیر ٹا کو یا حضرت فاطمه علیها السلام کونهیس دیا اور کبھی کسی قشم کی دشمنی یا عداوت ان کے ساتھ نہیں رکھی، ورنہمکن نہ تھا کہ حضرت امیر ایسے شخص کے ساتھ جس نے ان کو یا حضرت فاطمہ " کورنج دیا ہوتا اس نکاح کا ہونا جائز رکھتے۔ بہر حال بیہ امراخلاص اور اتحاد ومحبت پر باہم جناب امیر اور حضرت عمر ضائلیہ کے ایسا شامد عادل ہے کہ کسی طرح پر بعد نبوت اس امر کے شیعوں کی زبان پر عداوت کا نام نہیں آ سکتا اور باوجود ہزار سعی باطل کے کوئی عذر وحیلہ ان کا اس معاملہ میں نہیں چلتا کسی معاملہ میں ایسے دق اور زچ نہیں ہوئے جیسے کہ اس معاملہ میں ہوئے ہیں۔حقیقت میں بیہ بحث غور سے دیکھنے کے لائق ہے کہ حضرات شیعہ نے عبداللہ بن سبا کے زمانے سے لے کر جناب قبلہ و کعبہ کے وقت تک اس معاملہ میں کیا کیا رنگ بدلے ہیں اور کیسی تو جیہات لاطائل کی ہیں، کسی نے اس نکاح کے ہونے سے ہی انکار کیا ہے، کوئی ام کلثوم رہائینہا کے بنت مرتضوی ہونے ہی کا منکر ہوا ہے، کسی نے نکاح پر غصب کا اطلاق فرمایا ہے، کوئی بعد نکاح کے ہم بستر ہونے سے حضرت عمر ضالتین کے ساتھ منکر ہوا ہے، کوئی کہتا ہے کہ جنیہ بشکل حضرت ام کلتوم خالیہ کے حضرت عمر خالیہ کے یاس آتی تھی اور وہ ہم خواب ہوتی تھی، کسی نے اس کو جناب امیر ﷺ کے اعلیٰ درجہ کےصبر کا نتیجہ کہا ہے،کسی نے اس کو تقیبہ پر ٹالا ہے۔ بہر حال ہرایک کا نیاترانہ اور ہرمتنفس کا جدافسانہ ہے جس کے سننے سے فقط ایک ہمیں محو حیرت نہیں بلکہ ان کی نغمہ سرائی اور ترانہ شنجی کوسن سن کرایک عالم اپنے قابو سے نکلا جاتا ہے اور وجد میں آ آ کر مرحبا اور احسنت پڑھتا ہے۔شعر ..... اک ہم ہی تیری حال سے پستے نہیں صنم یامال کبک بھی تو ہوئے کوہسار میں

اب میں علماء شیعہ کے اقوال مختلفہ کو بیان کرتا ہوں:

پہلا قتول: .....بعض متعصب شیعوں نے اس نکاح کے ہونے ہی سے انکار کیا ہے اور اس روایت کو بے اصل محض کہہ کر اپنا دامن چھوڑ ایا ہے، جبیبا کہ مجہ تدصاحب • قبلہ و کعبہ اینے ایک رسالہ میں لکھتے ہیں:

((و انتساب تزوج حضرت ام کلثوم بابن الخطاب به ثبوت نرسیده و مثل سید مرتضیٰ که قریب العهد از زمان ائمه معصومین بود و غیر ایشان انکار بلیغ ازان نموده اند.))

"معرفین الخطاب سے ام کلثوم بنت فاطمهٔ کے عقد ہونے کا ثبوت مہیا نہیں ہوا اور ائمہ معصومین کے زمانہ سے قریب جناب سید مرتضی وغیرہ نے اس نکاح کے وجود سے قطعی انکار کیا ہے۔"

لیکن مجہد صاحب کا بید عولی چند دلائل سے غلط معلوم ہوتا ہے:

پہلی دلیل: ..... جناب قبلہ و کعبہ کا بیار شاوفر مانا کہ جناب سیّرعلی المرتضٰی فی جو کہ ائمہ کے زمانے سے قریب سے نکاح کے ہونے سے انکار کیا ہے شیح نہیں ہے، اس لیے کہ سید مرتضٰی دو ہیں ایک ابوالقاسم ثمانینی برادررضی، دوسرا سید مرتضٰی رازی صاحب "تبصرے العوام" پہلے سیدصاحب تو قدمائے متکلمین اور فقہائے شیعہ سے ہیں اور شہید ثالث کی تحریر کے موافق جو مجالس المونین میں کی ہے۔ ۱۳۵۵ھ میں پیدا ہوئے اور دوسرے میر صاحب ان سے بہت بیچھے ہوئے ہیں۔ پس وہ سید مرتضٰی جن کی نسبت مجتهد صاحب فرماتے ہیں: "قریب العہد از زمان معصومین بود' روایت نکاح کے منکر نہیں ہیں اور ان کی تالیفات مثل "شافی' اور' تنزید الانبیاء و الائم، "اس پر شاہد ہیں، معلوم نہیں کہ ان کی طرف انکار روایت نکاح کو مجتهد صاحب نے کیوں کر منسوب فرمایا ..... اور اگر دوسرے سید مرتضٰی مراد ہیں اور شاید انہوں نے انکار کیا ہوتو ان کی نسبت اس فقرہ کا مضمون کہ'' قریب العہد از زمان معصومین شاید انہوں نے انکار کیا ہوتو ان کی نسبت اس فقرہ کا مضمون کہ'' قریب العہد از زمان معصومین

**ہ** مجہد صاحب سے مرادسیّد محمد صاحب خلف مولوی دلدار علی ہیں۔۱۲۔

ا يات بينات اوّل المحروب المحر

بود' صیحے نہیں ہوتا .....اب ہم ان سید مرتضٰی کی تالیفات کو جو کہ زمانہ معصومین کے قریب تھے مجہد صاحب کے قول کی تکذیب کے لیے پیش کرتے ہیں۔

واضح ہو کہ سید صاحب موصوف نے دو کتابوں میں اس کا ذکر کیا ہے ایک کتاب شافی میں مفصلاً اور دوسرے'' تنزیہ الانبیاء والائم' میں مجملاً۔ چنانچہ ہم''نزہہ اثنا عشریہ' سے جو ''خفہ'' کا جواب ہے ان کے قول کوفل کرتے ہیں:

''سید مرتضی اپنی کتاب'' تنزید الانبیاء' میں فرماتے ہیں کہ عمر کا نکاح ام کلثوم کے ساتھ (جس کو اہل سنت عمر خلائیہ کی فضیلت میں شار کرتے ہیں) جواب ہم نے اپنی کتاب شافی میں بتفصیل دیا ہے اور وہاں ہم نے بیان کیا ہے کہ حضرت امیر نے عقد اپنی بیٹی کا عمر کے ساتھ بہ طیب خاطر قبول نہیں فرمایا بلکہ یہ عقد بعد اس کے ہوا ہے کہ عمر خلائیہ نے بار بار بلکہ یہ عقد بعد اس کے ہوا ہے کہ عمر خلائیہ نے بار بار بلکہ یہ عقد بعد اس کے ہوا ہے کہ عمر خلائیہ کی اور نوبت منازعت اور تخویف و تہدید کی بینچی۔ جب حضرت امیر نے دیکھا کہ کار دین وملت فاش ہوتا ہے اور دامن کی بینچی۔ جب حضرت امیر نے دیکھا کہ کار دین وملت فاش ہوتا ہے اور دامن تقیہ ہاتھ سے نکالا جاتا ہے اور حضرت عباس نے بھی بخیال فتنہ وفساد کے سمجھایا تب بلا رضا اور بغیر اختیار کے جناب امیر نے یہ نکاح کر دیا۔''

<sub>ء</sub> تب بلا رضا اور بغیر اختیار کے جناب امیر نے بیز کاح کر دیا۔

<sup>🗗</sup> كتاب'' تنزيه الانبياء' سيد شريف المرتضى علم الهدى صفحه ١٣٨ تا ١٣ اطبع ايران ١٢٠

ا يت بيات اوّل المحروبية ا

فظ اس تحریر کوسید مرتضی کی کوئی شخص جناب قبلہ و کعبہ کی تحریر سے ملاوے اور اس فقر کے کوکہ ''مثل جناب سید مرتضی کہ قریب العہد از زمان ائمہ معصومین بود انکار بلیغ از ال نمودہ'' تنزید الانبیاء کی عبارت مذکورہ سے مقابل کر کے جناب اجتہاد مآب کی صدافت کی داد دے۔ اگر کوئی شخص اس تحریر پر بھی مجہ تدصاحب کی صدافت پر شبہ نہ کر ہے تو خود ان کے والد ماجد کی زبان سے ہم ان کا جھوٹ ثابت کرتے ہیں …… جناب مولوی دلدار علی صاحب قبلہ ''مواعظ حسینیہ'' میں فرماتے ہیں کہ سید مرتضی نے فرمایا ہے کہ تزوی ام کلثوم حضرت امیر کے اختیار حسین ہوئی، اور بہت ہی احادیث انہوں نے اس قول کے ثبوت میں بیان کی ہیں اور جب کہ باختیار حضرت امیر کے نکاح کا ہونا ثابت نہیں ہوا تو پھر محل اشکال باقی نہ رہا، چنانچہ عاصل کلام''مواعظ حسینیہ'' کا کہما نقلہ فی از الہ الغین ہے۔

((سید مرتضی گفته ست که تزویج ام کلثوم باختیار حضرت امیر واقع نشده و احادیث بسیار مؤید قول خود ذکر کرده و هر گاه باختیار حضرت امیر واقع نشد محل اشکال نست.))

''سید مرتضلی نے کہا ہے کہ ام کلثومؓ کا نکاح حضرت امیرؓ کے اختیار سے نہیں ہوا اور بہت سی احادیث اپنے قول کی تائید میں ذکر کی ہیں اور جب حضرت امیرؓ کے اختیار سے نکاح نہ ہوا تو جائے اعتراض نہیں۔''

پس ان تحریرات سے صاف ظاہر ہے کہ بے چارہ سید مرتضٰی حضرت عمر رہائیّۂ کے نکاح کا منکر نہیں ہے بلکہ اس کا ہونا بخوشی خاطر جناب امیر اللہ منکر نہیں ہے بلکہ اس کا ہونا بخوشی خاطر جناب امیر اور برضا مندی ان کے بیان نہیں کرتا اور بیامر آخر ہے اور انکار اصل واقعہ کے وقوع سے دوسرا امر ہے۔ مگر قربان صدافت پر جناب قبلہ و کعبہ کی کہ ایسے دعویٰ کے کرنے میں جس کا غلط ہونا مختاج بیان نہیں ہے، بایں تقدیس واجتہا دکا کچھ لحاظ و خیال نہ فرمایا۔

غرض کہ بہ قول مجہد صاحب کا کہ سید مرتضٰی نے وقوع نکاح سے انکار کیا ہے خود سید

## 

مرتضی کی تحریر سے اور خود ان کے والد ماجد کی تحریر سے غلط ثابت ہوا، لیکن ان کا یہ قول کہ سوائے ان کے اور وں نے بھی انکار کیا ہے کسی قدر صحیح ہے، چنا نچہ منجملہ منکرین اس قصے کے اگلے علماء شیعہ میں سے ایک قطب الاقطاب راوندی مولف خرات کی وجرائے ہیں کہ انہوں نے دعویٰ کیا ہے کہ اس نکاح کا ہونا پایہ ثبوت کو نہیں پہنچنا، چنا نچہ ان کے قول کو جناب مجہد صاحب قبلہ نے کہ اس نکاح کا ہونا پایہ ثبوت کو نہیں کہ اور اس کا ترجمہ یہ ہے جس کو ہم "از المة الغین "سے نقل کرتے ہیں:

((گفت عرض نمودم بخدمت حضرت صادق علیه السلام کی مخالفین بر ماحجت می آرندو میگویند که چرا علی دختر خودرا بخلیفه ثانی داد پس حضرت صلوت الله علیه که تکیه کرده نشسته بودند درست نشسته فرمودند که آیا چنین حرفهامی گویند بدر ستیکه قومی چنین زعم می کنند لا یهتدون سواء السبیل.))

"کہا کہ میں نے حضرت جعفر صادق سے عرض کیا کہ سی ہم پر ججت لاتے اور کہتے ہیں کہ حضرت علی نے اپنی بیٹی خلیفہ ٹانی کو کیوں دی! تو حضرت جو تکیہ لگائے ہوئے تھے سیدھے بیٹھے اور فر مایا کیا لوگ یہ باتیں کرتے ہیں۔ جولوگ ایسا خیال کرتے ہیں وہ راہِ راست نہیں پاسکتے ہیں۔"

لیکن قطب الاقطاب صاحب کا بید عولی سراسر باطل ہے اور بروایات ائمہ کرام نکاح کا ہونا ثابت ہے، چنانچہ ہم اس کوان کی کتب احادیث اور فقہ اور کلام سے ثابت کرتے ہیں۔

#### 

# حضرت عمر ضائلہ، کے ساتھ حضرت ام کلثوم ضائلہا کے نکاح کا ثبوت حضرت ام کلثوم ضائلہا کے نکاح کا ثبوت

دوسرا ثبوت: ..... شرائع جومشهور كتب فقهی شیعه سے ہاس کا شارح ابوالقاسم فتی شرح شرائع میں جس کا نام مسالک جومشهور کتب شرائع کے اس قول کے تحت " یَـجُوذُ نِکَاحَ الْعَرَبِیَّةِ بِالْعَجَمِیِّ وَالْهَاشِمِیَّةِ غَیْرِ الْهَاشِمِیْ وَ بِالْعَکْسِ " فرما تا ہے: نِکَاحَ الْعَرَبِیَّةِ بِالْعَجَمِیِّ وَالْهَاشِمِیَّةِ غَیْرِ الْهَاشِمِیْ وَ بِالْعَکْسِ " فرما تا ہے:

۱۲- مجالس المومنین صفحه ۸۵ تذکره مقداد بن اسود طبع قدیم ایرانی شختی کلال ۱۲-۱۱

2 ابوالقاسم فى شخ زين الدين احد العاملى المعروف الشهيد الثانى في ٩٦٢ ه مين شرائع الاسلام كى "مسالك الافهام" كى نام سے نهايت معتبر شرح لكھى ہے وہاں پر محقق الحلى المتوفى ٢٥٢ ه كى فدوره بالا عبارت كى شرح كرتے ہوئے شهيد ثانى نے پانچ عدد رشتوں كا بطور فقهى استدلال كے ذكر كيا ہے جس ميں ايك رشته حضرت ام كلثوم كا بھى ہے و بى عبارت بيہ: (وَزُوَّجَ النَّبِيُّ ابْنَتَهُ عُثْمَانَ وَزُوَّجَ ابْنَتَهُ ذَيْنَبَ بِاَبِي الْعَاصِ بْنِ رَبِيع وَلَيْسَا مِنْ بَنِيْ عَبارت بيہ وَ كَذَالِكَ زُوَّجَ النَّبَي إبْنَتَهُ أُمَّ كُلْتُوْمَ مِنْ عُمَرَ وَ تَزُوَّجَ عَبْدُ اللهِ بْنَ عُمَر و بْنِ عُثْمَانَ فَاطِمَةَ هَا اللهِ اللهِ اللهِ عَرَقَ وَتَزُوَّجَ عَبْدُ اللهِ بْنَ عُمَر و بْنِ عُشَمَانَ فَاطِمَةَ بِنْ الدُّبَيْنَ وَكُلُّهُمْ مِنْ غَيْرِ بَنِيْ هَاشِمٍ -) "مسالك بِنْ الزُّبَيْر أَخْتَهَا سَكِيْنَةٌ وَكُلُّهُمْ مِنْ غَيْرِ بَنِيْ هَاشِمٍ -) "مسالك النهام" شرح" "شرائع الاسلام" كتاب الزكاح، باب لواحق العقد ، جلداوّل مطبوع الران، من طباعت ٢٤١١هـ"

مطلب میہ ہے کہ نبی کریم طفی آئے اپنی صاجزادی کا نکاح عثمان بن عفان سے کر دیا تھا اور اپنی دختر کا نکاح ابو العاص بن الربیع سے کر دیا تھا حالانکہ دونوں بنی ہاشم سے نہ تھے۔اسی طرح حضرت علیؓ نے اپنی دختر ام کلثوم کا نکاح عمر بن العاص بن الربیع سے کر دیا تھا حالانکہ دونوں بنی ہاشم سے نہ تھے۔اسی طرح حضرت علیؓ نے اپنی دختر ام کلثوم کا نکاح عمر بن الحسین الخطاب سے کر دیا تھا اور عبداللہ بن عمر و بن عثمان کے ساتھ فاطمہ بنت حسین کی شادی ہوئی اور ان کی بہن سکینہ بنت الحسین کی شادی مصعب بن زبیر سے ہوئی۔ بنی ہاشم کے بیسب رشتے غیر بنی ہاشم میں ہوئے۔ ۱۲۔ ( شیخ محمد فراست )

المات بينات اوّل المحروبية المحروبية

(( زَوَّجَ عَلِيٌّ بِنْتَهُ أُمَّ كُلْثُومٍ مِنْ عُمَرَ.))

''کہ نکاح کیاعلیٰ نے اپنی بیٹی ام کلثوم ؓ کاعمرؓ کے ساتھ۔''

قیسر ا ثبوت: .....ابوالحس علی بن اساعیل شیعی اثناعشری جس کی نسبت امام اعظم امامیه کے 'خلاصة الاقوال' میں فرماتے ہیں کہ وہی پہلا شخص ہے جس نے علاء کلام کے قاعدہ کے موافق فد ہب اہل ہیت کے اثبات میں گفتگو کی ہے، وہ بھی اس نکاح کے ہونے کا مقر ہے۔ چنانچہ اس کے اس قول کو قاضی نور اللہ شوستری نے ''مجالس المونین' میں نقل کیا ہے اور ہم ''از المة الغین' سے اس کوفل کرتے ہیں:

((اورا از چند امر پر سیدند که از انجمله مقدمهٔ نکاح خلیفهٔ ثانی است جواب داد که دادن دختر به عمر که جناب امیر المی است مومنین را اتفاق افتاد بایس جهت بود که اظهار شهادتین مینمود و زبان اقرار به فضیلت رسول می کشود و درال باب اصلاح غلظت و فظاظت اُونیز منظور بود.))

''ان سے چند باتیں پوچیں ان میں سے ایک خلیفہ 'ٹانی کے نکاح کا معاملہ ہے جواب دیا کہ جناب امیر المونین ؓ نے حضرت عمر رضائی کا گی اس وجہ سے بیاہ دی کہ عمر رضائی کا کمہ پڑھتے تھے اور رسول اللہ طلط علی کی فضیلت کا اقرار کرتے تھے۔ دوسر بے لڑکی دیے کران کی سخت مزاجی اور تن فن کی اصلاح کرنا منظور تھی۔' مجالس المونین' کا میں لکھا ہے کہ بعد وفات حضرت عمر رضائی کے ام کا قوم کا دوسر ا نکاح محمد بن جعفر طیار کے ساتھ ہوا، و ھذہ عبارتہ:

((محمد بن جعفر الطیار بعد از فوت عمر بن خطاب بشرف مصاهرت حضرت امیر المومنین مشرف گشته ام کلثوم را که ازروی اکراه در حباله عمر بود تزویج نمود.))

<sup>🗗</sup> مجالس المونين صفحه ۸ تذكره محمد بن جعفرطبع قديم ايراني ١٢\_

ا يات بينات اوّل كالمحال المحال المحا

''محمد بن جعفر طیارؓ، عمر بن خطابؓ کے انتقال کے بعد امیر المونین کے شرف دامادی سے مشرف ہوئے، ام کلثومؓ سے جو کہ بہ جبر واکراہ عمر رضاعی کے نکاح میں تھیں شادی کی۔''

پانچوای ثبوث: ستهذیب میں جونهایت معتبر کتاب حدیث کی مذہب امامیہ میں ہے لکھا ہے کہ حضرت عمرؓ کی اولا دام کلثوم رہائٹی ایک طن سے ہوئی اور ایک بیٹا پیدا ہوا جس کا نام زید بن عمر تھا اور بیروایت ائم کرام کی سند سے اس محدث نے بیان کی ہے، کما قال: ((عَنْ مُحَمَّدِ بِنِ اَحْمَد بِن يَحْيِيٰ عَنْ جَعْفَر بِنْ مُحَمَّد القُّمِّي عَنِ الْقَدَاحِ جَعْفَرِ عَنْ آبِيهِ عَلَيْهِمُ السَّلامُ قَالَ مَاتَ آمِّ كُلْثُوم بنْتِ عَلَيّ عَلَيْهِ السَّلامُ وَ ابْنُهَا زَيْدُ بْن عُمَرَ ابنْ الْخَطَّابِ فِي سَاعَةٍ وَاحِدَةٍ وَ لَا يَدْرَى أَيُّهُمَا هَلَكَ قَبْلُ فَلَمْ تُوْرَثُ أَحَدُهُمَا مِنَ الْآخَر صَلِّي عَلَيْهِمَا جَمِيْعًا.)) • '' جعفراینے آباء (ائمہ)علیہم السلام سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فر مایا: ام کلثومؓ بنت علی علیہ السلام اور ان کے بیٹے زید بن عمرؓ بن خطاب کا ایک ہی وقت ساتھ ساتھ انتقال ہوا اور بیرتک نہ معلوم ہو سکا کہ پہلے کس کا انتقال ہوا، اس لیےان میں سے کوئی ایک دوسرے کا وارث نہ ہوا ان پر درود وسلام ہو۔'' **جهتا ثبوت: ..... قول سير مرتضى كاجوشا في اور "تنزيه الانبياء" مين لكها ب اور** جس کوکشمیری نے اپنی کتاب "نے هته" میں بجواب "تحفه" کے اور مجتهد صاحب نے "مواعظ حسینیه" میں نقل کیا ہے اور جس کوہم اوپر بیان کر چکے ہیں: (( أَنَّهُ عَالِكَ مَا أَجَابَ عُمَرَ إِلَى نِكَاحِ إِبْنَتِهِ إِلَّا بَعْدَ تَوَعُّدٍ وَ تَهَدُّدٍ. )) ''کہ امیر المومنین علی عَالِیّلا عمراً سے اپنی بیٹی کا نکاح کرنے پر ڈرانے دھمکانے

 <sup>◘</sup> تهـذيـب الاحـكام آخرى جلد كتاب الميراث صفحه ٣٨٠ طبع قديم ايراني، باب ميراث الغرقي و المهدوم عليهم في وقت واحد\_ ١٢

آیات بینات ۔ اوّل کی کاری میں میں ان میں اوٹی میں ا کا دی میں اوٹی میں ان میں ان میں اوٹی میں ان می

کے بعد ہی راضی ہوئے۔''

ساتواں ثبوت: سکتاب کافی میں ملا یعقوب کلینی لکھتے ہیں کہ سی نے امام جعفر صادق علیہ السلام سے اس نکاح کا حال پوچھا تو آپ نے جواب دیا:

( ( إِنَّ ذَالِكَ فَرْجٌ غُصِبْنَاهُ. )) •

''کہ بیا بیک شرمگاہ تھی جوہم اہل بیت سے غصب کی گئی۔''

آٹھواں ثبوت: ..... ''مصائب النواصب'' میں لکھا ہے کہ محدثین کا اقرار ہے کہ بیہ نکاح جبر واکراہ سے ہوا۔

غرض كه روايات نكاح حضرت ام كلثوم والليها شيعه كي كتب احاديث ، اخبار ، فقه اور كلام میں اس کثرت سے مٰدکور ہیں کہ کسی طرح براس سے انکارنہیں ہوسکتا اور ایسی متواتر خبر کو کوئی حِمْلانہیں سکتا۔ اہل انصاف اس فرقے کے تعصب اور عناد کو دیکھیں اور ان کی کج مج بیانی کو ملاحظہ فر مائیں کہ باوجود یکہ خود ہی ائمہ کرام علیہم السلام سے اس روایت کی صحت کا اقر ارکریں اور اپنی احادیث کی کتابوں میں سنداً اس کو روایت کریں اور اینے فقہی مسائل کا اس سے الشخراج فرمائيس اورنه ايك شخص بلكه "خلفاء عن سلف و ابا عن جد "بطورميراث کے اس روایت کی صحت بہ سند صحیح نقل کرتے آئیں اور اس کی توجیہات سے سیروں ورق سیاہ کریں اور پھربھی بعض حضرات غیرت اور انصاف کو چھوڑ کریے ساختہ اس روایت کے غلط ہونے کا دعویٰ کریں اور اصل واقعے کے منکر ہو جائیں اور پیرخیال نہ کریں کہ اگر ایک دن یا ایک ہفتہ یا ایک مہینہ حضرت ام کلثوم خالٹیما نکاح میں حضرت عمراً کے رہتیں اور کسی کوخبر نہ ہوتی اوراس کی شہرت درجهٔ تو اتر تک نه پہنچتی تو شاید کوئی موقع انکاریا تکذیب کا ہوتا،کیکن جب سالہاسال حضرت ام کلثومؓ زینت افزاء خانهٔ فاروق ہوئی ہوں اور تاحیات ان کے نکاح میں رہی ہوں اور ان سے اولا دبھی ہوئی ہواور ان کے بیٹے کا نام بھی زید بن عمر بن خطاب رکھا

**<sup>1</sup>** فروع كافى جلد ٢ صفحه ١٤١ كتاب النكاح، باب تزويج ام كلثوم طبع نولكشور، لكهنؤ ـ ماه جون ١٣٠٣هـ ـ ١٨٨٦ء ـ

ا يات بينات اوّل المحركة المحر

گیا ہواور حضرت عمر نے کے بعدان کا نکاح محمد بن جعفر طیار ضائی، سے ہوا ہوتو ایسے متواتر اخبار کوکون چھپا سکتا ہے اور آفتاب روشن کو کف دست سے کون پوشیدہ کرسکتا ہے؟

ہم نے یہ جو بچھ بیان کیا اس میں نہ اپنے عالموں کے اقوال کونقل کیا ہے نہ اپنی کتا بوں کی سند لائے ہیں ..... جو بچھ حضرات شیعہ نے فرمایا اور جو بچھ ان کے محدثین اور علاء نے تحریر کیا وہی ہم نے نقل کیا اور اسی سے زکاح کا ثبوت دیا، پس اگر باوجود اس ثبوت کے بھی کوئی اس زکاح سے ازکار کر بے تو وہ توانز کا منکر ہے۔

دوسرا قول: ..... جب علاء اعلام شیعه نے دیکھا کہ اس روایت سے انکار کرنا آفاب
پرخاک ڈالنا ہے اور اس کو غلط اور جھوٹ کہنا مقولہ ' دروغ گویم بروے تو'' پرعمل کرنا ہے،
اس لیے اس کی توجیہہ پر توجہ فرمائی اور دوسرے طور سے اس فضیلت کے ابطال پر کمر ہمت
باندھی، اگر چہان بزرگوں نے نہایت ہی سعی وکوشش کی اور ہرطرح کی توجیہہ و تاویل فرمائی لیکن
اس سے بجائے فائدے کے نقصان ہی ہوتا گیا اور بعوض قائم رہنے اصول مذہب تشیع کے اس
میں خلل ہی بڑھتا گیا، کاش! وہ انکار ہی کرتے جاتے اور گوان کے محد ثین وعلاء جھوٹے ہوتے
بلا سے مگر بھی اس کی صحت کا اقرار نہ فرماتے تو بہتر ہوتا، اس لیے کہ جوتوجیہات اس نکاح کے
معاملہ میں کی گئی ہیں ان کے دیکھنے سے ہر شخص مذہب تشیع سے نفرت کرتا ہے اور ان کے
معاملہ میں کی گئی ہیں ان کے دیکھنے سے ہر شخص مذہب تشیع سے نفرت کرتا ہے اور ان کے
ویو جیہات کرتے ہیں اور جس قدر زیادہ تا و بلات بیان فرماتے ہیں ان سے آئیس کے اصول و
عقائد کی برائی کا اور ثبوت ہوتا جاتا ہے، شعر ......

مریض عشق پر رحمت خدا کی مرض بردهتا گیا جوں جوں دوا کی

اور زیادہ تر تعجب اس پر ہے کہ باوجوداس کے کہ خودان کے دلوں میں اس کا یقین ہے کہ بیت ہے کہ بیت ہے کہ بیت ہے کہ باوجوداس کے دین کی برائی ثابت کرنے والی اور لوگوں کو ان کے دین کی برائی ثابت کرنے والی اور لوگوں کو ان کے مذہب سے نفرت دلانے والی ہیں مگر بایں ہمہ علم وفضل اس سے بازنہیں رہتے اور

بایں نقدس واجتہاد (ھل من مزید ھل من مزید) کہہ کراور بڑھاتے جاتے ہیں اور ایخ بین اور ایخ معائب کو ظاہر کرتے جاتے ہیں۔ ہم کو ان کے علاء اور فضلاء کی تقریروں اور تحریروں کو دکھ کر نہایت ہی جرت ہوتی ہے کہ بار خدایا ان کی عقل پر کیسا پردہ پڑ گیا، ان کی حیا اور غیرت کو کون لے گیا کہ ایسے بے غیرتی کے کلمات زبان پر لانے سے شرم نہیں کرتے اور ایسے عار و ننگ کی باتوں کو ائمہ کی طرف منسوب کرنے سے لحاظ نہیں فرماتے، دین محمدی طرف منسوب کرنے سے لحاظ نہیں فرماتے، دین محمدی طرف کی مزید مجب اسلام کو بھی بگاڑ بچکہ اصحاب نبی کو کافر اور منافق کہہ جکے ایک اہل بیت رہ گئے تھے جن کی مزید محبت کا دعوی کرتے تھے، جن کے فضائل کا اقرار فرماتے تھے اس کو بھی در پر دہ کھو دیا، ان کے فضائل کو بھی ایسی بچھ تو کر چکے اور ہنوز ایمان کے دعوی میں ثابت قدم ہیں، معلوم نہیں کہ ان کا ایمان اور میت کیا کیا رنگ دکھلائے گی ، شعر ......

دل بردی ودیں و جانِ شیریں ویں طرفہ کہ باز در کمینے

المراكز أيات بينات اوّل المحركة المراكز المراك

((فَامَّا إِنْكَاحُه فَقَدْ ذَكَرْنَا فِي كِتَابِ الشَّافِيْ الجَوَابَ عَنْ هٰذَا الْبَابِ.)

العنی حضرت امیرعلیه السلام نے اپنی بیٹی کا نکاح عمر فالٹیئ کے ساتھ منظور نہیں کیا مگر بعد
اس کے کہ عمر فالٹیئ نے اُن کو دق کیا ، ڈرایا اور جھگڑا کیا ، جب حضرت عباس فالٹیئ نے دیکھا کہ فتنہ وفساد ہوا چا ہتا ہے تب حضرت امیر سے اس کام کواپنا اختیار میں لے لیا اور ام کلثوم فالٹیئ کا نکاح عمر فالٹیئ کے ساتھ کر دیا۔' اور یہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ شرع میں ہر گر ممنوع نہیں ہے کہ بہ جبر واکراہ لڑکی کا نکاح اس شخص کے ساتھ کر دیا جائے جس کے ساتھ حالت اختیار میں جائز نہ ہوتا،خصوصاً عمر فالٹیئ جیسے آ دمی کے ساتھ کہ وہ اسلام بھی ظاہر کرتا تھا اور تمام شریعت کا پابند تھا۔

دوسری سند: ..... "مواعظه حینیه" میں مجهد صاحب فرماتے ہیں، کے مانقل فی ازالة الغین:

((که تـزویج ام کلثوم باختیار حضرت امیر واقع نشد، الی قوله بالفرض اگر باختیار هم باشد عقل این راقبیح نمی داند که نکاح با مخالفین جائز باشد بلکه عقل تجویز میکند که حضرت حق تعالیٰ مباح سازد برائے ما نکاح کردن را باکفارچه قیاحت نکاح باکفار عقلے نیست مثل قباحت ظلم و قتل و امثال آن و چه گو نه عقلے باشد و حالانکه معلوم ست که پیغمبر خدا کی دختر خودرا باکفار تزویج کرده دهرگاه حقیقت حال چنین باشد پس چه قباحت ست درینکه جناب امیر علیه السلام تزویج نمایند دختر خودرا باکسیکه به ظاهر مسلمان باشد.))

'' حضرت ام کلثوم طلائی شادی جناب امیر ﷺ کے اختیار سے نہیں ہوئی اور اگر بالفرض اختیار مان بھی لیا جائے تب بھی عقل اسے فتیج و نازیبانہیں جانتی کہ ا يات بينات اوّل المحرك المحرك

خالفین سے نکاح نا جائز ہو بلکہ عقلاً جائز ہے کہ اللہ نے ہمارے لیے کافروں سے نکاح کومباح و درست قرار دیا ہے کیونکہ کفار کے ساتھ نکاح کرنے میں ظلم و قتل کی مانند کوئی قباحت عقلی نہیں ہے اور قباحت عقلی کیوں کر ہوسکتی ہے جبکہ رسول اللہ طلط آئے آئے اپنی بیٹی خود کافر سے بیاہی اور جب کہ بیامر واقع ہے تو پھراس میں کون سی قباحت ہے کہ جناب امیر ٹانے اپنی صاجزادی (ام کلثوم ؓ) کی ان سے شادی کی جو بظاہر مسلمان تھے۔''

تنبسری سند: .....قاضی نور الله شوستری ''مصائب النواصب'' میں لکھتے ہیں کہ صاحب استغاثہ فرماتے ہیں کہ ایک مخالف نے یو جھا کہ کیا سبب ہے کہ امیر المونین علی علیہ السلام نے اپنی بیٹی کا نکاح عمر بن خطاب سے کر دیا، ہم کہتے ہیں کہ ہم کوخبر دی ہے ایک جماعت نے ہمارے مشائخ ثقات سے جن میں جعفر بن محمد بن مالک کوفی ہیں، انہوں نے احمد بن فضل سے انہوں نے محمد بن ابی عمیر سے، انہوں نے عبداللہ بن سنان سے کہ میں نے سوال کیا امام جعفر سے نکاح ام کلثوم طالعیا کی بابت، انہوں نے جواب دیا کہ (اِنَّ ذَالِك فَوْجٌ غُصِبْنَاهٌ) کہ بیایک فرج ہے جوہم سے غصب کی گئی ہے اور بیخبر مناسب اس خبر کے ہے جس کو ہمارے مشائخ نے بابت نکاح ام کلثوم واللیم کے ساتھ عمر زماللیم کے روایت کیا ہے اور وہ بیہ ہے کہ عمر خالٹیو، نے (حضرت)عباسؓ کوحضرتعلی عَلیتلا کے پاس بھیجا اور درخواست کی کہ ام کلثوم ضائلیکا کا نکاح ان کے ساتھ کر دیا جائے، حضرت امیر ﷺ نے انکار کیا، جب حضرت عباس خاللہ، بہ خبر عمر خاللہ، کے پاس لائے تب عمر ضاعفہ نے کہا کہ اگر علی خاللہ، اپنی بیٹی کا نکاح میری ساتھ نہ کریں گے تو ان کو قتل کر دوں گا، تب پھر حضرت عباس خالٹیہ حضرت علی خالٹیہ، کے پاس آئے۔انہوں نے تب بھی انکار کیا، یہاں تک کہ آخر حضرت عباس خالٹیہ، نے حضرت علی خالیہ، سے کہا کہ اگرتم نکاح نہیں کرتے ہو میں کیے دیتا ہوں اورتم کوشم دیتا ہوں کہ میرے قول وفعل کے خلاف نہ کرنا اور بیہ کہہ کر حضرت عباس رہائیہ، عمر رہائیہ، کے یاس گئے اور کہا کہ تمہارا نکاح ام کلثوم طالٹیما کے ساتھ ہوا جاتا ہے، پھرعمرؓ نے آ دمیوں کو جمع کیا اور

ا يت بينات اوّل المحاوي المحاوي

کہا کہ بیعباس خلافیہ علی خلافیہ کے چیا ہیں اور علی خلافیہ نے اپنی بیٹی ام کلتوم خلافیہ پران کو اختیار دیا ہے، اور ان کے ساتھ میرا نکاح کر دینے کی اجازت دی ہے، پس حضرت عباس خلافیہ نے ام کلتوم خلافیہ کا نکاح عمر خلافیہ کے ساتھ کر دیا اور تھوڑی مدت کے بعد ان کو عمر خلافیہ کے گھر بھیج دیا۔ فقط!

اس روایت کولکھ کر قاضی صاحب اسی کتاب میں فرماتے ہیں کہ اصحاب حدیث اس روایت کو قبول نہیں کرتے لیکن ان کے درمیان اس میں اختلاف نہیں ہے کہ عباس زفائی نے بہت سے جھاڑوں اور قصوں کے بعد ام کلثوم وٹائی کا نکاح عمر زفائی کے ساتھ کر دیا تھا۔ میں کہتا ہوں کہ جس کسی نے اس حکایت سے انکار کیا ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ حضرت عباس زفائی نے ام کلثوم وٹائی کا نکاح عمر کے ساتھ نہیں کیا گر بہ سبب اس کے کہ جس عباس زفائی نے ام کلثوم وٹائی کا نکاح عمر کے ساتھ نہیں کیا گر بہ سبب اس کے کہ جس ہمارے مشائخ نے روایت کیا ہے اور وہ مطابق اس روایت کے ہے جو کہ امام صادق علیہ السلام سے مروی ہے کہ حضرت امام نے فرمایا: (انَّ ذَالِكَ فَرْجٌ غُصِبْنَاهُ) ''کہ یہ ایک شرم گاہ ہے جو ہم سے غصب کی گئی۔' •

① یا اردور ترجمه ہے قاضی نور اللہ شومتری کے کلام کا اور فاری ترجمه اس کا علی ماہو مہ کور فی ازالۃ الغین یہ ہے:
"وصاحب است خانه گفته که قائلے ازاهل خلافت گفته که علت چیست در تزویج امیر المومنین علیه
السلام ابنة خودرا بعمر بن الخطاب و مامی گوئیم که خبر داده اند مارا جماعتے از مشائخ ثقات از
ایشان جعفر بن محمد بن مالک کوفی ست از احمد بن فضل از محمد بن ابی عمیر از عیدالله بن سنان
ایشان جعفر بن محمد صادق را علیه السلام از تزویج عمر از ام کلثوم پس گفت این اوّل
ففت سوال کردم جعفر بن محمد صادق را علیه السلام از تزویج عمر از ام کلثوم پس گفت این اوّل
مادر تزویج عمر ازام کلثوم و آن این ست که در خبرست که عمر عباس را نزد علی فرستاد و سوال
کرد که تزویج کندام کلثوم باؤ پس آنحضرت امتناع کرد و چون عباس بازگشت و خبر امتناع علی
علیه السلام به عمر رسانید پس عمر گفت اے عباس آیا تانف میکند علی از تزویج من والله اگر تزویج
عباس عمر را و گفت اے عباس حاضر شوروز جمعه در مسجد و قریب به منبر باش و بشنو آنچه
مذکور خواهدشد پس خواهی دانست که من قادرم بر قتل او اگراراده کنم پس حاضر شد عباس در مصحد چون عمر از خطبه فارع شد گفت ای مردم د رینجا مردی از اصحاب رسول خدا ﷺ ہے ہا
مسجد چون عمر از خطبه فارع شد گفت ای مردم د رینجا مردی از اصحاب رسول خدا ﷺ ہے ہا
مسجد چون عمر از خطبه فارع شد گفت ای مردم د رینجا مردی از اصحاب رسول خدا ﷺ

ا يات بينات داوّل كالمحال المحال المح

الحاصل ان روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت علی زبانین نے اپنی خوشی سے نکاح نہیں کیا بلکہ حضرت عباس زبانین نے زبردستی نکاح کر دیا، لیکن بیقول چند دلیلوں سے باطل ہے۔

پھلسی دلیل : ......اگر ہم تسلیم کریں کہ حضرت علی زبانین سے خود نکاح نہیں کیا بلکہ حضرت عباس زبانین کو اختیار دے دیا اور انہوں نے نکاح کر دیا لیکن اس سے اصل نکاح کے ہونے میں کچھ شبہ نہ رہا۔ اگر حضرت امیر ام کلثوم زبانین کے باپ تھے تو حضرت عباس زبانین ہوگئی کہ وادا ہوتے تھے اگر باپ نے نکاح نہ کیا نہ سہی ان کی اجازت سے دادا نے نکاح کر دیا اصل مطلب جو ہم ثابت کرتے ہیں ثابت ہوگیا۔

دوسری دلیل: .....حضرت عمر نطانی الگن زوجیت ام کلثوم نطانی کے تھے یا نہ تھ، اگر لائق زوجیت کے نہ تھے تو حضرت عباس نطانی جو کہ حضرت علی مرتضلی نطانی اور جناب سید الر لائق زوجیت کے نہ تھے تو حضرت عباس نطانی جو کہ حضرت علی مرتضلی نطانی اور جناب سید الانبیاء کے چیا تھے ان پر معاذ اللہ! سخت الزام عائد ہوتا ہے کہ انہوں نے فاطمہ نطانی ہا کی بیٹی، پینمبر خدا طلاح تھے کی نواسی کا نکاح ایسے شخص کے ساتھ کر دیا جو کہ زوجیت کی صلاحیت نہیں

⇔⇔که زنا کرده واو محصن است مطلع شده برآن امیر المومنین تنها شمادرین یاب چه می گوئید پس مردم از هر جانب گفتند که هر گاه امیر المومنین اطلاع یافته شده چه حاجت ست که مطلع شود برآن غیر اوباید که امضا کند حکم خدارادرو چون از مسجد باز آمد بعباس گفت برونزد علی و معلوم او کن آنچه شیندی پس اگر و الله نکند من میکنم پس عباس نزد علی رفت و آنچه شینیده بود بسمع آنحضرت رسانید علی فرمود من می دانم که این نزد او آسان ست و من نیستم که بکنم آنچه اوالتماس می کندپس عباس گفت اگر نمی کنی من میکنم و قسم می دهم تراکه مخالف قول و فعل ماننمائی پس عباس نزد عمر رفت و گفت که میکند آنچه اراده کردهٔ پس جمع کرد عمر مردم راو گفت ابن عباس گس عما بی طالب ست و اوا مر ابنته خود ام کلثوم را بادراجع کرده و امر کرده او را که تزویج کنداز برای من پس تزویج نمود عباس شی و بعد ازاندك مدتے نزد عمر فرستاد، و اصحاب حدیث این روایت را قبول نکرده لیکن خلافی نیست که میان ایشان درینکه عباس تزویج نموده ام کلثوم گس را زجهت چیزے که روایت کرده این انداز مشائخ ما چنانچه حکایت کردیم واین مشاکل روایتی ست که از صادق علیه السلام کرده اند انداز مشائخ ما چنانچه حکایت کردیم واین مشاکل روایتی ست که از صادق علیه السلام کرده اند انداز مشائخ ما چنانچه حکایت کردیم واین مشاکل روایتی ست که از صادق علیه السلام کرده اند

المراكزية بينات اول المحاكزي المراكزي ا

رکھتا تھا اور جو ایمان اور زہد وتقوی سے بھی بری تھا۔ پس جو الزام حضرت علی فیاٹیڈ کی ذات پر (و حاشا جنابہ عن ذالك) اصول شیعہ کے موافق ہوتا ہے وہی حضرت عباس فیاٹیڈ ان کے چیا پر ہوگا۔

تیسری دلیل: .....وکیل اور مختار ہونا حضرت عباس زوائینہ کا حضرت علی کی طرف سے معاملہ کر وی میں ان روایات سے بھی ثابت ہوتا ہے پس شرعاً اور عرفاً فعل و کیل عین فعل موکل ہے، اس لیے جو فعل عباس زوائینۂ کا ہے وہی فعل حضرت علی زوائینۂ کا سمجھنا چا ہیے، پس گو یہ نکاح حضرت عباس زوائینۂ نے کر دیا ہو گر جب کہ وہ وکیل اور مختار جناب امیر کے ہوئے تو یہ نکاح حضرت عباس زوائینۂ کو تو یہ نکاح حضرت عباس زوائینۂ کو اور اگر حضرت علی نے حضرت عباس زوائینۂ کو اجازت نہیں دی اور وکیل نہیں بنایا تو بلا اجازت ان کے حضرت عباس زوائینۂ کا وکیل اور مختار ہونا جائز نہ گھر اور اس سے سخت الزام حضرت عباس زوائینۂ پر آتا ہے اور غصب کرنے میں ان کا مدد گار ہونا ثابت ہوتا ہے اور اس کا عدم مدد گار ہونا ثابت ہوتا ہے اور اس سے جو پھر نکاح کا بلا اجازت ولی کے ہونا لازم آتا ہے اور اس کا عدم جواز شرعاً وعرفاً ظاہر ہے اور اس سے جو پھر نتیجہ حاصل ہوتا ہے وہ عُقلاء کومعلوم ہے۔

خدا حضرات شیعه کو ذراعقل و انصاف عطا فرمائے اور تقور کی سی غیرت اور شرم عنایت کرے کہ وہ ان اقوال کے نتائج پرغور کریں اور جو جو خرابیاں ان میں ہیں ان پرنظر فرمائیں، بارخدایا! بیابل بیت کے کیسے دوست ہیں اور ان کی فضیلت و بزرگی کے کیسے قائل ہیں کہ الیی باتیں ان کی طرف منسوب کرتے ہیں اور محبت کے پردے میں ان کی برائیاں بیان کرتے ہیں، خدا کے لیے کوئی انصاف کی آئکھ کھول کر دیکھے کہ وہ کیا کیا تہتیں ائمہ کے اوپر کرتے ہیں اور ذرا گوشِ ہوش سے پنبہ غفلت نکال کرسنے کہ بیہ حضرات کیسی برائیاں اہل بیت اطہار کی بیان کرتے ہیں (نَعُو ذُ بِاللَّهِ مِنْ هَفُو اَتِهِمْ وَمِنْ سُوءً عَقِیْدَ تِهِمْ اَللَّهُمَّ اَحْفِظْنَا مِنْ شُرُودِ اَنْفُسِهِمْ وَمِنْ سَیْعَاتِ اَعْمَالِهِمْ .)

چوتھی دلیل: .....اگر ہم تسلیم کریں کہ حضرت علی خلائیۂ دل سے راضی نہ تھے کہ نکاح ہولیکن حضرت عباس خلائیۂ کے سمجھانے سے راضی ہوئے اور وہ رضا مندی بھی کچھ خوشی

ا يت بينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل

سے نہ تھی بلکہ مجبوری سے تو اس سے بھی وہی الزام حضرت علی ضائد، پر عائد ہوتا ہے جس کے بچانے کے لیے یہ بناوٹ کی گئی ہے، پس جان کے خوف سے حضرت عباس شاہیہ کے کہنے سے بہ مجبوری قبول کرلیا اور جان بچانے کے لیے عزت دینا گوارا فر مایا (و نعوذ بالله من ذالك) اور اگرخوفِ جان نه تھا تو ایسے معاملے میں جس میں عزت و آبرو کی ہتک ہوتی اور جس سے خاندانِ اہل بیت کو بٹے ،حضرت عباس خالٹیہ کا کہنا ماننا ضروری نہ تھا بلکہ لازم تھا کہ اپنے انکار پر اصرار فرماتے اور عباس ٹنائٹیۂ ہزار شمجھاتے ایک بات بھی ان کی نہ مانتے بلکہ صاف کہتے کہ چیاتم کو بایں بزرگی کیا ہوا ہے جوالیمی سفارش کرتے ہواور ہمیشہ کے لیےاہل بیت اطہار میں داغ لگاتے ہو،عمر رضائٹیۂ ایک کا فریا منافق یا مرتدیا غاصب یا خائن ہے کیوں کر مجھ سے ہوسکتا ہے کہ اپنی بیٹی وہ بھی فاطمہ خالٹین کے بطن سے جس کی اولا دکو پینمبر خداطشے عَلَیْم نے اپنی اولا دفر مایا ہے اور جس کے بیٹوں اور بیٹیوں کوسر دار انبیاء طلط علیم نے اپنا بیٹا اور بیٹی کہا ہے، ایک کا فریا منافق کو دے دوں اور پینمبر خدا طلقے آیم اور فاطمہ زہراً کی روح کو ایذا دوں اورا گرعمر فاروق خالٹیئ نہ مانتے اور جبر کرنے ہی پر آ مادہ ہوتے تو لازم تھا کہ اسدالہی دکھلاتے ، ذوالفقار کومیان سے باہر نکالتے ،عرش سے اتری ہوئی تلوار کے جوہر دکھلاتے ، مرحب وانتر کی طرح غصب کرنے والوں کے ایک ایک وار میں دو دوٹکڑے کرتے۔ آخر وہ تلوار جس نے جبرئیل امین کے پر کاٹے اور وہ ذوالفقار جس نے جعفر جتی کے دو ککڑے کیے،کس دن کے لیے تھی اور وہ شجاعت ومردا نگی جو بدر وحنین میں کفار کو دکھلائی، وہ قوت جو جنگ خیبر میں ظا ہر فر مائی کس روز کے واسطے رکھ چھوڑی تھی۔

برائے خدا کوئی اس عقل کے دشمن فرقے سے پوچھے کہ اس سے زیادہ شیر خدا کے حق میں دوسری ہتک اور بے حرمتی کی بات کیا ہوگی کہ ان کی بنات طیبات کو بہ جبرواکراہ کا فرو فاسق لینے پرمستعد ہوں اور شیر خدا، سروراولیاء سندالاصفیاء، سیداوصیاء، اسداللہ الغالب، امام المشارق والمغارب امیر المومنین علی بن ابی طالب، کا فروں کے قتل کرنے والے خیبر کے فتح کرنے والے دشمن کوایک زگاہ میں ہلاک کرنے والے، ہزار جنوں کوایک دودستی میں زیروز بر

المات بينات داوّل المحال المحا

کرنے والے ، جن کی ذات خدا کی قدرت کی نشانی ، جن کا وجود اللہ کے جلال وعظمت کا نمونہ، جن کے نام سے کفارعجم لرزاں، جن کی صورت سے شجاعانِ عرب ترساں، کیسے ملی خدا کے شیر، رسول طلعے علیہ کے بھائی، بنول کے شوہر نامدار، حسنین کے بدر بزرگوار۔اشعار.... وصی 🗨 نبی جفت یاک بتول نبی کے وصی بتول (فاطمہ طالیہ) کے شوہر ستمع دین رسول دین رسول کی ستمع روش کرنے والے فشانندهٔ جال براہِ خدا خدا کی راہ میں جان نجھاور کرنے والے نمائندہ کفر از دیں جدا کفر کو دین سے جدا کرنے والے عمر مرحب کو پچھاڑنے والے درآرنده عمر مرحب زیای دروازۂ خیبر کے اکھاڑنے والے برآرنده باب خیبر ز جای ر ما ننده موسىٰ عَالِيتِلُا از رود نيل موسىٰ عَالِيلُا كودريائے نيل سے نجات دينے والے نارِ خلیل عَلیته کو گل و گلزار بنانے والے د ما ننده گل زنارِ خلیل ( عَالِیلًا) بساحل رسانندہ فلک نوح کشتی نوٹے کو کنارے پہنچانے والے فتوحات کے دروازے کھولنے والے کشاینده با بہائے فتوح جبرئیل امیں ان کے خیر خواہ ہوا خواہِ او جبرئیل امیں آسان و زمیں ان کے تابع بفرمانِ او آسان و زمین نہ کس جز نبی ہم ترازوی اُو نبی طلقاقیم کے سواکوئی ان کے ہم پلہ نہیں توی دست قدرت زبازوی اُو دست قدرت کوان کے بازووں سے قوت ملی ہو

بایں ہمہ شجاعت و ہیبت اور بایں جلال وعظمت ایک عمر رضائیٰۂ کے ڈرانے سے ڈر جائیں اور کچھ چون و چرانہ کریں اور عار وننگ کواپنے اوپر گوارا کرلیں اور بلا رضا مندی اپنے اس کے گھر اپنی بیٹی لخت جگر نورنظر کو جانے دیں۔ تف ایسے عقیدے پر اورنفریں ایسی تہمت پر۔ شعر

<sup>🗗</sup> حمله حیدری جلداوّل مطبع سلطانی صفحه ۵ سطر۳ مطبوعه ۱۲۶۷ء هجری ۱۲

گر مسلمانی همین ست که حافظ دارد وای گرزیسس امروز بود فردائی "اگریم مسلمانی ہے جو حافظ رکھتا ہے تو افسوس اگر آج کے بعد کل ہو۔"

پانچویس دلیل : .....د یکھنے سے کتبِ معتبرہ شیعہ کے ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت علی ضائین کے عباس ضائین صلاحیت و وکالت جناب امیر کی نہ رکھتے تھے کیوں کر وہ حضرت علی ضائین کے نزدیک خوار و ذلیل تھے، اگر چہ ہمارا بیلکھنا حضرات شیعہ کو نا گوارگز رے گا اور نا واقفوں کو باعث حیرت و تعجب ہوگالیکن ہمارا قصور نہیں ہے، ہم یا ہمارے علماء معاذ اللہ! ان کی نسبت ایسا نہیں کہتے بلکہ حضرات شیعہ کے محد ثین ان کا حضرت علی ضائین کے نزدیک خوارو ذلیل ہونا بیان کرتے ہیں سے جنانچہ علامہ طبرسی علماء شیعہ سے اپنی کتاب احتجاج میں حضرت علی مرتضی ضائین سے روایت کرتے ہیں ۔

((ذَهَبَ مَنْ كُنْتُ اَعْتَضِدُ بِهِمْ عَلَى دِيْنِ اللهِ مِنْ اَهْلِ بَيْتِیْ وَ بَقِيتْ بَیْنَ حَضَرَ قَرِیْبَتَی الْعَهْدِ بِجَاهِلِیَّةٍ عَقِیْلٌ وَ عَبَّاسٌ .))

''میرے اہل بیت کے وہ لوگ جاتے رہے جن کی قوت کا خدا کے دین میں مجھے بھروسہ تھا اور اب صرف دو ذلیل وخوار قریب زمانہ جاہلیت کے رہ گئے ہیں،

یعنی عقیل اور عباس ہے ۔ •

پس حضرت علی خالئی ان کو ذکیل وخوار کہتے اور ان کو جاہل سمجھتے تو کیوں کر ایسے اہم معاملہ میں ان کو اپنا وکیل بناتے اور کس لیے ایسے بڑے معاملے میں ان کی بات سنتے اور کیوں ان کے کہنے پر چلتے ..... شاید حضرات شیعہ نے اسی واسطے حضرت عباس خالئی کے اوپر بار نکاح کرا دینے کا رکھ دیا ہے کہ وہ بقول مرتضوی خوار و ذکیل تھے، اسی واسطے ایسی ذلت کی بات باتیں کیا کرتے، مگر تعجب ہے حضرت امیر علیہ السلام سے کہ انہوں نے ایسے ذلیلوں کی بات کیوں سنی اور کیوں ان کے کہنے پر عمل فر مایا، یہ کوئی شیعہ خیال نہ کرے کہ فقط خوار و ذکیل کہہ

**<sup>1</sup>** احتجاج طبرسی ، جلداوّل ، ص: ۴۵۰ ، مطبوعه ایران ، ۴۲۴ اه

## ا يت بينات داوّل المحاوي المحا

دینے پر جناب امیر نے قناعت کی ہے بلکہ اگر ان کی کتب معتبر سے ڈھونڈ ا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ حضرت امیر نے اپنے اور پیغمبر طلط علیہ ایس خلاجی کی جیا عباس خلائی کو صاف گالیاں سنائی ہیں اور معاذ اللہ! ''تو بہ تو بہ تو بہ تو لئر کفر کفر نہ باشد' جناب امیر ٹے حضرت عباس خلائی کو ولد الزنا بتایا ہے اگر کسی کوشک ہووے وہ "روضہ کلینی" اور "حیوۃ القلوب"کو ملاحظہ کرے ۔۔۔۔۔ مولانا و بالفضل اولانا مولوی علی بخش خان صاحب اپنے ایک رسالہ میں اس کی نقل کرتے ہیں اس سے ہم منتخب کر کے مشاقین کو سناتے ہیں، و ھو ھذہ:

ملا باقر مجلسی نے ''حیوۃ القلوب'' میں لکھا ہے:

((ابو جعفر طوسی بسند معتبر روایت کرده از امام صادق كه فضيله مادر عباس كنيز مادر زبير و ابوطالب و عبدالله ابنائے عبدالمطلب بود، عبدالمطلب باو مقاربت کردہ که عباس ازان بهم رسید، زبیر باعبدالمطلب دعوی کرد و پرخاش برآمد که این کنیز از مادر ما بما میراث رسیده است تو بے رخصت او با و مقاربت کر دی و ایں فرزند که بهم رسيد يعنى عباس بنده ماست پس عبدالمطلب اكابر قريش رابه شفاعت نزدوی فرستاد که تاآنکه زبیر راضی شد که دست از عباس بردار و بشرطیکه نامه نوشته شود که عباس و فرزند انش در مجلسی که ماو فرزندان مانشسته باشند نه نشیند و درهیچ امری باما شریك نشود و حصه نبرد پش بایس مضمون نامه نوشته شد و اكابر قریش مهر كردندوایی نامه نزد ائمه عليهم السلام بود.))

'' جعفر طوسی نے معتبرا سناد کے ساتھ بحوالہ امام جعفر صادق تحریر کیا ہے کہ عباسؓ کی والدہ فضیلہ در اصل زبیر، ابو طالب، عبدالله فرزندانِ عبدالمطلب کی والدہ کی کنیز (لونڈی) تھیں، جن سے عبدالمطلب نے ہم بستری کی اور ان سے عباس وٹائٹیئر ہاری پیدا ہوئے۔ زبیر نے اپنے والد عبدالمطلب سے بطور پر خاش کہا کہ یہ کنیز ہماری مال کی ہے جو میراث میں ہمیں ملی ہے، آپ نے بغیر اجازت کے اس سے مقاربت کی لہذا ان کا جو بیٹا عباسؓ ہے وہ ہمارا غلام ہے، اس پر عبدالمطلب نے معززین قریش کو نیچ میں ڈالا تا آئکہ زبیر اس پر راضی ہو گئے کہ وہ عباس سے دست بردار ہو جائیں گے بشرطیکہ ایک اقرار نامہ لکھ دیا جائے کہ جس مجلس میں ہم اور ہمارے فرزند نہیٹے ہوں وہاں عباس وٹائٹیئر اور ان کے فرزند نہیٹے میں اور ہمارے کی کام میں شریک و دخیل نہ ہوں گے اور کسی قسم کے حصہ کا مطالبہ اور ہمارے کسی کام میں شریک و دخیل نہ ہوں گے اور کسی قسم کے حصہ کا مطالبہ نہیں کریں گے۔'

غرضیکہ اس مضمون کا ایک اقرار نامہ عباسؓ نے تحریر کیا جس پرمعززین قریش نے مہر کی اور بیرا قرار نامہ ائمہ کے پاس تھا۔

پس اس روایت سے صاف ظاہر ہوا کہ حضرت عباس خلائیۂ معاذ اللہ! معاذ اللہ! کنیزک زادے اور توبہ توبہ ولدالزنا تھے اور ان کی کنیزک زادگی وغیرہ کی سندمہری دشخطی ائمہ کے پاس موجودتھی۔ شاید اسی سبب سے حضرت عباس خلائیۂ نے حضرت علی خلائیۂ کو ایسا ذلیل کیا کہ ان کی بیٹی ام کلثوم خلائیۂ کا بہ جبروا کراہ عمر کے ساتھ نکاح کر دیا۔

جبکہ بروایت اہل تشیع حضرت عباس رضائیہ کی نسبت والدالزنا ہونا (و حساشہ اجسنابه عسن ذالك) ثابت ہوا تو لامحالہ ان كا دشمن اہل بیت ہونا بھی لازم ہوا، اس لیے کہ ہزار ہا احادیث اور اقوال سے ثابت ہے کہ نہ ولدالزنا كا كوئی عمل مقبول ہے نہ وہ بھی اہل بیت کے ساتھ دوستی كرے گا كہ اس كو ہم بحار الا نوار اور علل الشرائع اور احتجاج طبرسی ہو اور تالیفات

<sup>1</sup> احتجاج کے مصنف کا پورا نام احمد بن علی بن ابی طالب ہے، پیطبرستان کے رہنے والے تھے۔ شیعہ حضرات کے متعد میں سے فاضل ترین آ دمی تھے، ان کی کتاب''احتجاج'' قوم کے یہاں مشہور ومعروف ہے، امل الآمل میں بھی ان کا ذکر کیا گیا ہے کہ عالم، فاضل ، محدث اور ثقہ تھے، ان کی کتاب''الاحتجاج'' بہت عمدہ اور بہت سے فوائد کی حامل ہے۔ (روضات الجنات جلد اصفحہ ۲۵) (شخ محمد فراست)

## ا يات بينات اوّل المحروب المحر

قاضی نور اللد شوستری سے آئندہ ثابت کریں گے ان شاء اللہ تعالیٰ لیکن یہ بات ایسی مشہور ہے کہ عوام وخواص مونین اس سے واقف ہیں، ان کے بچوں کی زبان پریہی کلمہ جاری ہے کہا قال قائلہم: شعر.....

محبت شه مردال مجوز بے پدرے که دست غیر گرفته است پای مادراو ''علی کی محبت بے باپ والے سے مت تلاش کرو کہ جس کی مال نے دوسرے کا ہاتھ پکڑا ہو۔''

کوئی صاحب مومنین سے بہ شبہ نہ کریں کہ یہی ایک روایت حضرت عباس خلافہ کی نسبت ہوگی بلکہ اس کے علاوہ بہت سی احادیث اور اخبار ان کی شان میں موجود ہیں۔ چنانچہ ملا با قرمجلسی' حیوۃ القلوب' میں بہسند معتبر فرماتے ہیں:

((كه حضرت امام زين العابدين فرمود كه در حق عبدالله بن عباس و پدرش ايس آية نازل شد ﴿ مَنْ كَانَ فِي هٰذِهٖ أَعُلٰى فَهُوَ فِي اللهٰ خِرَةِ اَعْلٰى ﴾.))

'' کہ امام زید العابدین نے فرمایا کہ بیآیت عبداللہ بن عباسؓ اور ان کے والد عباس کے بارے میں نازل ہوئی ﴿مَنْ کَانَ … النے ﴾ کہ جواس دنیا میں اندھا ہے وہ آخرت میں بھی اندھا ہوگا۔''

پس اب تو صاف باپ بیٹے دونوں کا دنیا وعاقب میں اندھا ہونا ان کی کتابوں سے نکل آیا بلکہ خدا کی شہادت سے ان دونوں لیمنی عباس زلائی اشیا اور اب بیٹے عبداللہ کا اعمیٰ اور بے بصیرت ہونا ثابت ہو گیا۔ (استغفر اللہ، استغفر اللہ) تشیع بھی عجیب مذہب ہے جس کی تیر ملامت سے کوئی نہیں بچا، اصحاب کو کو کا فر اور منافق پہلے ہی بنا چکے اہل بیت رہ گئے تھے وہ بھی لعن طعن سے نہ بچے، خدایا تشیع دین و مذہب ہے یا الحادو زندقہ ہے جس کے بانی نہ رسول اللہ طلط اللہ اللہ طلط اللہ عنی کرتے ہیں، نہ اللہ علی کو برا اللہ طلط اللہ طلط اللہ عنی کرتے ہیں، نہ اہل بیت کا لحاظ رکھتے ہیں، نہ اصحاب وی اللہ علی اللہ طلط اللہ علی اللہ طلط اللہ علی کرتے ہیں، نہ اہل بیت کا لحاظ رکھتے ہیں، نہ اصحاب وی اللہ علی اللہ طلط اللہ علی اللہ طلط اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ طلط اللہ علی اللہ طلط اللہ علی علی اللہ علی

ا يت بينات اوّل المحروب المحرو

بھلا کہنے سے جھوڑتے ہیں، نہ حضرت کے قریبول کولعن و ملامت سے محفوظ رکھتے ہیں، پس جوسا منے آیا اسی کو برا بھلا کہنا شروع کیا، جس کا ذکر آیا اُسے تبرا کرنے گئے، کسی کو صراحناً کا فر بنایا کسی کو اشارتاً منافق کہا، کسی کو تقیتاً فاسق کھہرایا، کسی کو ولدالزنا، کسی کو اندھا فر مایا۔ واہ کیا دین ہے اور کیا فد ہب ہے! جس کے طعن وتشنیع سے کوئی نہ بچا۔ تو ایسے با حیا فرقے کی شکایت ہم صرف اصحاب ہے برا بھلا کہنے پر کیا کریں: شعر

گھائل ترے نظر کا بنوع دگر ہر ایک زخمی کچھ ایک بندہ در گاہ ہی نہیں

اگرکوئی مومن حضرت عباس فالین کے اور فضائل و کمالات کواس روایت کے معارضہ میں پیش کرے اور اس زخم پر مرہم رکھے تو اس کو چاہیے کہ اس خیال محال سے درگز رے اور ملا باقر مجاسی کے فیصلے کو جو''حیوۃ القلوب'' میں اس نے کر دیا ہے دیکھ لے کہ وہ فرماتے ہیں:

((بدانک مدرباب احوال عباس و مدح و ذم او احادیث متعارض است و اکثر علماء بخوبی او میل نمو دہ اند و آنچه از احادیث ظاهر میشود آنست که او در مرتبه کمال ایمان نه بو دہ است.))

''جاننا چاہیے کہ عباسؓ کے سلسلہ میں اور ان کی تعریف و برائی کے بارے میں احادیث متعارض ہیں اور اکثر علماء ان کی اچھائی کا رجحان رکھتے ہیں، لیکن احادیث متعارض ہیں اور اکثر علماء ان کی اچھائی کا رجحان رکھتے ہیں، لیکن احادیث سے جو ظاہر ہوتا ہے یہی ہے کہ مرجبہ ایمان میں کامل نہیں تھے۔''
لیس مُلا صاحب نے سب جھگڑا قصہ ہی طے کر دیا اور حضرت عباسؓ کے ناقص الایمان ہوکہ ہونے پر فتو کی دے دیا، شاید ان کے نقص ایمان کا سبب سے زیادہ یہی تصور کیا گیا ہوکہ انہوں نے ام کلثومؓ کا نکاح حضرت عمر رہائی کے ساتھ کرا دیا۔

چھٹی دلیل: .....اگر چہ حضرات شیعہ نے جواز نکاح کے واسطے حضرت عمر ضالتہ؛ کے اسلام ظاہری کا اقرار کیا اور ان کومتمسک بکمالِ شریعت قرار دیالیکن ((و کلایٹ صلیح ا يات بينات اوّل المحاول المح

ا ۔ حضرت عمر خالتٰد، کا مومن نہ ہونا۔

۲۔ ناصبی کے ساتھ نکاح مومنہ کا جائز نہ ہونا۔

حضرت عمر خلائیہ مطابق اصول شیعہ کے مومن نہ تھے، کافر اور منافق اور دشمن اہل بیت کے تھے ایسا صاف کھلا ہوا ہے کہ حاجت سند اور دلیل اور شاہد کی نہیں ہے کیکن عبر تا للناظرین دوایک روایتیں ان کے یہاں کی بیان کرتے ہیں۔

کہلی روابیت: سنزاد المعاد که ملا با قرمجلسی حذیفه بن بمان رفائی سے نقل کرتے ہیں کہ جب میں نے فضائل روز قتل عمر رفائی کی کے حضرت پینمبر خداط اللے آئی آئی کی زبان سے سنے تب سے میں ان کے کفریر یقین رکھتا تھا۔ چنانچہ عبارت اس کتاب کی بلفظہ بیہ ہے:

((حذیفه گفت پس برخاستم و برخاست حضرت رسول خدا وبخانهٔ ام سلمه رفت و من برگشتم و صاحب یقیس بودم در کفر عمر تاآنکه بعد از وفات حضرت رسول الله علیه دیدم که اوچه فتنها برانگیخت و کفر اصلی خودرا ظاهر کرد

زادالمعاد صفحه ۵۸۴ از ملا با قرمجلسی مطبوعه نولکشور لکھنؤ۔

واز دین برگشت و دامان بیے حیائی و وقاحت برائے غصب امامت و خلافت برزد و قرآن را تحریف کرد و آتش در خانه وحی و رسالت زد و بدعتها در دین خدا پیدا کرد و ملت پیغمبر راتغیر داد و سنت آنحضرت رابدل کرد و نصاری و مجوس را از خود راضی کرد و نور دیدهٔ مصطفی را بخثم آوردو تدبیر کشتن امیرالمومنین کرد و جور و ستم درمیانه مردم علانیه کرد و هرچه خدا حلال کرده بود حرام کرد و هرچه حدا حلال کرده بود حرام کرد و المحبلسی در المحبلسی .))

''حذیفہ گابیان ہے کہ میں اور رسول اللہ طلے آئے اسلمہ کے گھر چلے گئے اور میں واپس ہو گیا، مجھے عمر خلائی کے کافر ہونے کا یقین ہو چکا تھا یہاں تک کہ رسول اللہ طلطے آئے ہے کہ وفات کے بعد میں نے دیکھا کہ عمر خلائی نظامی کے رفات کے بعد میں نے دیکھا کہ عمر خلائی نظامی کے رفات کے بعد میں نے دیکھا کہ عمر خلائی نظامی کے اسلی کفر کو ظاہر کیا، اسلام سے برگشتہ ہوا، امامت و خلافت کو خصب کرنے کے لیے بے حیائی کا دامن پھیلا کر قرآن میں تخریف کی، فاظمہ خلائی کا گئائی، اللہ کے دین میں بدعتیں بیدا کیں، تخریف کی، فاظمہ خلائی کے گھر کوآگ لگائی، اللہ کے دین میں بدعتیں بیدا کیں، رسول اللہ طلطے آئی کے طرز حکومت کو متغیر کیا، ان کی سنتوں کو بدلا، عیسائیوں اور آئی میں پرستوں کو اپنا ہم نوا بنایا، حضرت فاظمہ خلائی کو خضب ناک کیا، امیر المونین علی خلائی کو مار ڈالنے کی تدبیر کی، عوام کے سامنے علانیہ جو روشتم کیے اللہ کے حرام کو حلال اور حلال کو حرام قرار دیا۔'

غرض کہاس روایت سے صاف کفر حضرت عمر رضائیّۂ کا (نعبو ذب اللّٰہ من ذالك) ثابت ہوا اور ان کا کفر اصلی کا ظاہر کرنا اور مرتد ہو جانا اور قرآن کا تحریف کرنا اور نصار کی و مجوس کو راضی کرنا ثابت ہوا تو اب وہ دعویٰ جوبعض مجتہدین نے کیا تھا کہ وہ اسلام کے

دوسری روایت: ......ملابا قرمجلسی "رساله رجعیه" میں لکھتے ہیں کہ امام مہدی علیہ السلام نے ایک سائل کے جواب میں فرمایا کہ ابو بکر اُوعمر اُبطاہر کلمہ کو تھے اور بطمع دنیا اسلام کے مظہر ہوئے تھے۔ جب انہوں نے دیکھا کہ پیغمبر خداط اُلے اُلی کے ان کوکوئی حکومت نہ دی تب پیغمبر طابع اُلی کے مظہر مطابع اُلی کے قبل وہلاک برآمادہ ہوئے، و هو هذه عبارته بلفظه:

((ایشان (یعنی ابوبکر و عمر رکالیا) ازروئ گفتهٔ یهود به ظاهر كلمتين گفتنداز برائ اينكه شايد ولايتي و حكومتے حضرت ایشاں بد هد و در باطن کافر بودند چوں در آخر مايوس شدند با منافقان بربالای عقبه رفتند و دهن های خودرا بستند که کسی ایشان رانشاسد و دبها اند اختند که شتران حضرت رارم و هند و حضرت را هلاك كنند پس خدا جبرئيل رافر ستاد و پيغمبر خودرا از شر ايشان حفظ كرد.)) ''ابوبکر وعمر خلیج دونوں نے یہود بوں کے کہنے سے بظاہر کلمہ بر ما تا کہ رسول الله طلطي عليلم ان كو حكومت و ولايت دے ديں اور بيد دونوں باطنی طور پر كا فر ہى تھے، جب مایوں ہو گئے تو منافقوں کے ساتھ عقبہ کے بالائی حصہ براس طرح پہنچے کہ ڈھاٹا باندھ رکھاتھا تا کہ کوئی انہیں پہیان نہ سکے اور بہاں پہنچ کر رسیاں وغیرہ راستے میں ڈال دیں تا کہ آپ طلتے علیے کے اونٹوں کو قابو میں کرلیں اوراس طرح رسول الله طلط الله کو ہلاک کر دیں، پس اللہ نے جبرئیل عَالیتا کو بھیج کر آ یا کو ان کی ایذا سے بچالیا۔''

پس شیعوں کے امام مہدی کے اس قول سے ثابت ہوا کہ شیخین پینمبر طلط آیم ہے سامنے ہی بہسبب مایوسی کے دریے قتل رسول طلط آیم ہو گئے تھے اور حضرت کے ہلاک کرنے کی تدبیر کر چکے تھے تو جو شخص پینمبر خدا طلط آئے آئے ہی پر مستعد ہوجائے اس سے زیادہ کفر اور کس کا ہو

المنظم ال

گا اور جب بیہ جرم حضرات سیخین طالح ہم اللہ ہمام مہدی فرضی کی زبان سے ثابت ہو گیا تو امام کے قول کوکون رد کر سکے گا۔

روابیت سوم: .....ملا با قرمجلسی نے'' بحارالانوار'' میں ایک حدیث کافی کی نقل کی ہے جس سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ جونص جلی امامت مرتضوی کا منکر ہے وہ کا فریے اور واجب القتل ہے۔ چنانچہ ہم اس مدیث کو "استقصاء الافحام" سے قال کرتے ہیں: ((بيان قوله عليه السلام من ان يرتدوا عن الاسلام اي عن ظاهره والتكلم بالشهادتين فابقاء هم على ظاهر الاسلام كان صلاحًا للامة ليكون لهم وَالْآوْلادِهِمْ طريق الى قبول الحق والى الدخول في الايمان في كرور الازمان وهذا الاينا في ما مروسياتي ان الناس ارتدوا إلا ثلثة لان المراد فيها ارتداد هم عن الدين واقعًا ولهذا محمول على بقاء هم على صورة الاسلام و ظاهر ه و ان كانوا في اكثر الاحكام الواقعية في حكم الكفار و خص هذا بمن لم يسمع النص على امير المومنين عليه السلام ولم يبغضه ولم يعاده فان من فعل شيئًا من ذالك فقد انكر قول النبي عِنظي ظاهرا ايضا و لم يبق له شئى من احكام الاسلام ووجب قتله .....)) انتهى بلفظه «بیعنی بیفر مایا ہے حضرت امام ابوجعفر علیہ السلام نے کہ جناب امیر علیہ السلام نے دعوی امامت اس خوف سے نہیں کیا کہ ایسا نہ ہو کہ اصحاب اس کو قبول نہ کریں اور اسلام چھوڑ دیں اور مرتد ہو جائیں اور مرتد ہو جانے سےغرض یہ ہے که ظاہر اسلام کو جھوڑ دیں اور کلمهٔ شہادت سے منکر ہو جائیں، اس لیے ان کا اسلام ظاہری پر باقی رہنا امت کے حق میں بہتر تھا تا کہ شاید وہ یا ان کی اولا د

میں سے کوئی حق کو قبول کر کے اور کسی آئندہ زمانہ میں مومن ہو جائے اور پیہ

آياتِ بينات اوّل کھر گھر گھر 328 کا گھر کا گھر

خالف اس روایت کے نہیں ہے کہ سب اصحاب مرتد ہو گئے تھے مگر تین اس لیے کہ مراداس ارتداد سے ارتداد واقعی ہے اور ارتداد جس کا ذکر امام نے کیا، نہ پھر ناان کا ظاہری اسلام کی نظر سے ہے اگر چہ وہ اکثر احکام واقعی میں حکم کفار میں داخل تھے لیکن بیاسلام ظاہری بھی صرف انہیں لوگوں کی نسبت ہے جنہوں نے نص امامت امیر المونین کو نہیں سنا اور ان سے دشمنی اور عداوت نہیں رکھی اور جس نے نص امامت سن کر اس سے انکار کیا یا عداوت رکھی تو اس نے بیغمبر خداط اللہ ایک کے قول سے انکار کیا اور ظاہر میں بھی کافر ہو گیا اور اسلام کا کوئی حکم اس کے لیے باقی نہیں رہا اور اس کا قتل کرنا واجب ہو گیا۔ فقط۔''

اورصاحب"استقصاء الافحام"اس مدیث کے لکھنے کے بعد خود یہ فرماتے ہیں:

((اگر غرض از نقل ایس عبارت محض اثبات ایس معنی
است که صاحب بحار ثلاثه و اتباع ایشاں راکافر و مرتد می
داند پس البته ایس معنی بسر و چشم مقبولست اصلاً جای
استنکاف و انکار نیست.))

''یہاں اس عبارت کی نقل صرف اس امر کے ثبوت کے لیے ہے کہ مؤلف ''بحارالانواز' نے اصحاب ٹلا نہ اور ان کے تبعین کو کافر و مرتد قرار دیا ہے تو یہ معنی ہمارے سرآ تکھوں پر قبول ہیں اورا نکار و ناپسند کی کوئی گنجائش بالکل نہیں۔'
پس باقرار صاحب''بحارالانواز' اور صاحب''استقصاء' کے خلفاء ثلاثہ ری اللہ ما کا کافر ہونا ثابت ہوا اور ان کا اسلام ظاہری بھی ان کے قول سے جاتا رہا۔ تو اب کفر و ایمان کے درمیان کوئی تیسرا واسطہ جسے اسلام سے تعبیر کرتے ہیں باقی نہ رہا اور جب ان کا کافر ہونا نعوذ باللہ! ثابت ہوا تو ام کلثوم والنہ کا کافر کے ساتھ ہونا لازم آیا تو اب کہاں رہا قول سید مرتضی علم الہدی کا جو انہوں نے ''شافی'' اور ' تنزید الانبیاء'' میں فرمایا ہے کہ حضرت عمر مظہر اسلام اور متمسک بہتمام شریعت تھے، اس واسطے ان کے ساتھ نکاح کر دینے میں کچھ

دینی خلل نہ تھا اور باطل ہو گیا قول صاحب''نزہہ اثناعشریہ' کا جوانہوں نے جواب میں تخفہ کے فرمایا ہے کہ کسی امامیہ کا یہ قول نہیں ہے کہ حضرت علی عَالِیٰلا نے اپنی بیٹی کا فرکو دی ہو بلکہ برعتی اور مظہر اسلام اور منافق کو دی ہے اور ممنوع اور حرام مشرک کے ساتھ نکاح کرنا ہے نہ کہ برعتی اور منافق کے اس لیے کہ ان کے امام فرضی کی زبان سے موافق روایت'' بحار الانوار' کے صاف کفر خلفاء ثلا شہ کا اور واجب القتل ہونا ان کا ثابت ہوتا ہے۔

عجب حال ہے علماء شیعہ کا کہ جب جیسا موقع ہوتا ہے ویسا ہی کہنے لگتے ہیں، جیسی ضرورت ہوتی ہے ولیی ہی حدیثیں بنالیتے ہیں، بھی تو حضرت عمر فراٹیئی کو کافر اور منکر اسلام اور واجب القتل کہتے ہیں بھی ان کو مظہر اسلام اور متمسک سائر الشریعیہ فرماتے ہیں ...... چونکہ امراوّل یعنی کفر حضرت عمر فراٹیئی کا (و نعو ذبالله منه) موافق روایات صحاح اہل تشیع کے نابت ہوگیا، اب ہم کو اس امرکی ضرورت باقی نہرہی کہ ہم اس مسئلے کو ثابت کریں کہ مومنہ کا نابت ہو گیا، اب ہم کو اس امرکی ضرورت باقی نہرہی کہ ہم اس مسئلے کو ثابت کریں کہ مومنہ کا نکاح ناصبی کے ساتھ گو وہ مظہر اسلام ہو جائز نہیں ہے لیکن تا کہ وہ لوگ جو ان روایات کو غلط سمجھیں اور کفر ظاہری کے قائل نہ ہوں اور اسلام کا حکم حضرت عمر زنائیئی پر جاری رکھیں، اپنے اصول کے مطابق اس نکاح کو جائز نہ بھویں ہم اس مسئلہ کو بھی بیان کرتے ہیں: اصول کے مطابق اس نکاح کو جائز نہ بھویں ہم اس مسئلہ کو بھی بیان کرتے ہیں: امر دوم:.....یعنی مومنہ کا نکاح ، ناصبی کے ساتھ جائز نہ ہونا:

((روی الکلینی عن الفضیل بن یسار قال سالت ابا عبدالله عن نکاح الناصب فقال لا والله ما یحل قال فضیل ثم سالته مرة اخری فقلت جعلت فداك ما تقول فی نکاحهم قال والمرأة العارفة قال ان العارفة لا توضع الاعند عارف.))

د کلینی میں روایت ہے کہ فضیل بن یبار کہتے ہیں کہ میں نے امام جعفر صادق عَالِیل سے یو چھا کہ ناصبی کا نکاح جائز ہے تو حضرت نے فرمایا کہ خدا کی قتم! ہرگز ملال نہیں ہے، پھر دوسری مرتبہ میں نے یو چھا تو امام نے فرمایا کہ عورت عارفہ عارفہ ہیں دے یعنی مومنہ ہے، میں نے کہا کہ ہاں تب امام نے فرمایا کہ عارفہ ہیں دہی کہا کہ ہاں تب امام نے فرمایا کہ عارفہ ہیں دے گ

ا يت بينات اوّل المحروب المحرو

مگریاس عارف کے، یعنی مومنہ کومومن کے نکاح میں ہونا جا ہیے۔'

پیں اس روایت سے صاف ثابت ہو گیا کہ حضرت امام کے ارشاد کے مطابق عارفہ کا نکاح جائز نہیں ہے مگر عارف کے ساتھ۔ پی حضرت عمر فالٹین کو مومن اور عارف کہیں یا حضرت ام کلثوم گو ایمان اور معرفت کے دائر ہے سے خارج کریں۔ (و نعو ذباللّٰہ منه) غرض کہ اب موافق قول امام کے سوائے ان دو حالتوں کے تیسری حالت منتظرہ باتی نہیں رہی۔ حقیقت یہ ہے کہ امام کے اس قول سے حضرت عمر فراٹین کا عارف اور کامل الایمان ہونا ثابت ہور ہا ہے، اس لیے کہ اگر وہ ایسے نہ ہوتے تو ام کلثوم گا نکاح حضرت امیر ان کے ساتھ کسی حالت میں گو کہ اس کو حضرات شیعہ جر واکراہ سے تعبیر کریں نہ ہونے دیتے۔ کیا جناب امیر اس آیت کے صفرون سے واقف نہ تھے:

﴿الْخَبِيْثَاتُ لِلْخَبِيْثِيْنَ وَالْخَبِيْثُونَ لِلْخَبِيْثَاتِ وَالطَّيِّبَاتُ لِلطَّيِّبِيْنَ وَالطَّيِّبِيْنَ وَالطَّيِّبِيْنَ وَالطَّيِّبِيْنَ وَالطَّيِّبَاتِ ﴾ (النور: ٢٦)

''بری عورتیں برے مردوں کے لیے اور برے مرد بری عورتوں کے لیے اور پاک عورتیں پاک مردوں کے لیے اور پاک مرد پاک عورتوں کے لیے۔''

پوشیدہ نہ رہے کہ محدثین شیعہ روایت کرتے ہیں کہ امام صادق علیہ السلام سے سی نے اس نکاح کی نسبت سوال کیا تو امام نے فرمایا: (إِنَّ ذَالِكَ فَرْ جُ غُصِبْنَاهُ.) صاحب

المات بينات اوّل المحركة المحر

"تحفه" قدس سره اس بحث میں لکھتے ہیں:

((سبحان الله چه كلمهٔ ايست كه از زبان ايشان برمي آيد نزدیك است که آسمان فرو افتدوز مین بشگافد اوّل در حق آن سيده پاك بضعة الرسول فلذه كبد البتول چه فحش و سوء ادب ست و كدام خصلت خبيثه را بدامن پاك آن طاهره مطهره می بندند دیگر در حق حضرت امیر و حضرت حسنین چه قدر ہے حفاظتی و ہے ناموسی ثابت می کنند و در حق حضرت صادق که ایس کلمه بر آنجناب تهمت می نمایندچه قدر بے حمیتی و بے غیرتی اعتقاد دارند ایں لفظ را اوّل بزرگان بر نمی آرند علی الخصوص ذکر این عضو مستور الاسم و المسمى از ارقارب بلكه بزرگان خود امریست که ار اذل و اوباش نیز احتراز واجب می دانند.)) ''واہ کیسی بات زبان سے نکالتے ہیں قریب ہے آسان گریڑے اور زمین پھٹ جائے پہلی بات تو بیہ کہ حضرت فاطمہؓ کی جگر گوشہام کلثومؓ کے بارے میں فخش اور بے ادبی ہے اور کس بری خصلت کو اس یاک باز کے دامن میں لگاتے ہیں دوسرے جناب امیر اور حضرات حسنین والٹیما کی کس قدر بے غیرتی اور عدم حفاظت ثابت کرتے ہیں اور حضرت صادق کے حق میں اس کلمہ کی تہمت لگاتے ہیں اور کس قدر بے میتی اور بے غیرتی کے معتقد ہیں، اس قتم کی گفتگو بڑے لوگ ا بنی زبان برنہیں لاتے خاص کرشرمگاہ کا لفظ تو انہوں نے کہا ہی نہیں، بڑوں اور بزرگوں کی بات دیگر،اوباش اور گھٹیالوگ بھی اس سے پر ہیز کرتے ہیں۔'' اس کا جواب علامہ شمیری نے "نزهة" میں چندطرح پردیا ہے، کما قال: ((مردودست بحند وجه اوّل آنکه بر تقدیر تسلیم صحت

# 

روایت و محفوظ بودن آن آنچه افاده فرموده تسویل و تحویل بیش نیست.))

''یہ چند وجوہ سے مردود اور نا قابل قبول ہے اوّل یہ کہ بنا برنشلیم وقبول صحت روایت اور پھراس کا اس طرح محفوظ رہنا کہ جو کچھ فر مایا ہے شیطانی فریب اور مکاری سے زیادہ نہیں ہے۔''

علامہ شمیری کی اس عبارت سے معلوم ہوتا ہے کہ اس روایت کی صحت ان کے نزدیک مسلم نہیں ہے، حالا نکہ بر تقدیر شلیم صحت کہنا عوام کو دھو کہ دینا ہے، اس لیے کہ یہ حدیث چند طرح سے موافق اصول شیعہ کے ثابت ہے، اوّل یہ حدیث کافی کلینی میں جس کو حضرات شیعہ اصح الکتب کہتے ہیں انہی الفاظ سے امام صادق سے مروی ہے ..... دوسر حقاضی نوراللد شوستری نے "مصائب النواصب" میں اس حدیث کو چند جگہ تقل کیا ہے چانچہ جہاں بحث فاروق اعظم وام کلثوم کی کھی ہے اس کی بحث پنجم میں چند جگہ اس کا ذکر کیا ہے اور کسی جگہ اس سے انکارنہیں کیا۔ چنانچہ ترجمہ فارسی اس کا کما ھو مذکور فی از اللہ الغین ہے۔

((واماخامسا بواسطه آنکه قول امام صادق علیه السلام که ایس اوّل فرجے ست که غصب کرده شده از ما مستلزم و قوع زنا نیست.))

'' پانچویں بیر کہ امام صادق کا کہنا کہ بیر پہلی شرمگاہ ہے جوہم سے زبردسی چینی گئی وقوع زنااس سے لازم نہیں آتا۔''

اور پھراسی بحث میں صاحب استغاثہ کے قول کو نقل کر کے اس طرح فرماتے ہیں: و ترجمة فی الفارسیة هکذا:

((خبر داده اند مارا جماعتے از مشائخ ثقاتِ مااز ایشاں جعفر بن محمد بن ملك كوفي ست از احمد بن فضل از

محمد بن ابی عمیر از عبدالله بن سنان گفت سوال کردم جعفر بن محمد صادق علیه السلام از تزویج عمر از ام کلثوم پس گفت این اوّل فرجے ست که غصب کرده شد از ما . ))

''معتبر بزرگوں کی جماعت نے ہمیں بتایا ہے کہ جعفر بن ملک کوفی نے احمد بن فضل کے ذریعے محمد بن ابی عمیر کے واسطہ سے عبداللہ بن سنان سے مروی ہے کہ میں نے جعفر صادق سے عمر کے ساتھ ام کلثوم کی شادی کے بارے میں بوچھا تو انہوں نے کہا کہ یہ پہلی شرمگاہ ہے جوہم سے زبردسی چھین لی گئی۔' اس کے بعد پھر قاضی صاحب کھتے ہیں:

((مشاکل روایتے ست که از صادق علیه السلام کرده اند که گفته که ایس اوّل فرجے ست که از ما غصب کرده اند.))

''امام جعفرصادق علیه السلام سے یہ مشکل ترین روایت ہے جولوگوں نے بیان
کی ہے کہ یہ بہلی شرمگاہ ہے جوہم سے چینی گئی۔''

اور پھر جہاں جناب امیر علیہ السلام کے صبر اور تخل پر وصیت رسول کا ذکر کیا ہے، وہاں قاضی صاحب موصوف فرماتے ہیں، و ترجمة فی الفار سیة هکذا:

((چون عمر طخواستگاری ام کلثو م نمود علی متفکر شده وگفت اگر مانع شوم اور قصد قتل من خواهد کرد و اگر قصد قتل من خواهد کرد و اگر قصد قتل من کندو ممانعت کنم اور ااز نفس خود بیرون روم از طاعتِ رسولِ خدا الله پس تسلیم ابنة درین حال اصلح بود از قتل او و بیرون رفتن از وصیت رسول خدا پس تفویض نمود امر اورا بخدا و دانسته بود که آنچه عمر شخصب کرده ز اموال مسلمانان و ارتکاب کرده از انکار حق او قعود بجائی رسول خدا او تغیر احکام الهی و تبدیل او قعود بجائی رسول خدا او تغیر احکام الهی و تبدیل

فرائض خدا چنانچه گزشت اعظم است نزدحق تعالی واقطع واشنع ست از اغتصاب این فرج پس تسلیم کرد و صبر نمود.))

''جب عمرٌ نے ام کلثومٌ کو مانگا تو علیٌ متفکر ہوئے اور کہا کہ اگر منع کردوں تو بیہ مجھے قبل کردے گا اور اگر بیر میر بے قبل کا ارادہ کرے اور میں منع کروں اپنے نفس (کو بچانے) کی خاطر تو رسول اللہ طلطے آئے کی اطاعت سے خارج ہوتا ہوں، پس اس کے قبل اور رسول خداطلطے آئے کی وصیت سے باہر ہونے سے بہتر ہے کہ لڑکی سپر دکر دی جائے، چنانچہ ایسا ہی کیا اور معاملہ اللہ کے حوالے کر دیا اور معلوم تفاکہ عمرؓ نے مسلمانوں کا مال غصب کیا اور حق سے انکار کیا اور رسول خداطلطے آئے گئی جگہ بیٹھا، احکام الہی میں تغیر کیا اور خدا کے فرائض بدلے اور بیتمام امور اللہ کے خرد کیا ایک شرمگاہ کے خصب کرنے سے زیادہ برے ہیں، اس لیے علیؓ نے صبر کہا۔''

اوراس کے علاوہ اور طرق متکثر ہ سے ان الفاظ کا ثبوت ہوتا ہے، پس علامہ کشمیری کا برتفدر سلیم صحت کہنا صرف دھوکا دینا ہے جو کہ تمام قدیم علاء متفدین شیعہ کا شعار ہے۔ اگر یہ الفاظ امام نے نہیں فرمائے اور ان کی کتابوں میں مذکور نہ تھے تو چاہیے تھا کہ صاف انکار کرتے اور اگر مذکور تھے تو اس کا اقرار کرتے ، برتفدر سلیم صحت کہنا کیامعنی ؟

غرض کہ اس حدیث کی صحت میں پھھ شک و شبہ نہ رہا۔ اب ہم تو جیہہ اور تاویل علماء شیعہ کی جواس لفظ کی نسبت ہے بیان کرتے ہیں۔ علامہ کشمیری ''نزبہ'' میں فرماتے ہیں:

((مراد ازیس کلام آنست کہ ایس نکاح اوّل نکا حیست کہ از خاندان عالیہ بغیر طیب خاطر اولیاء بطریق اجباروا کراہ بنا بر مصلحت و قت و اقع شدہ و سبب و قوع آن با جبار و اکراہ بنا تعبیر ازاں بغصب فرمودہ اند و دریں معنی ھیچ گو نہ تعبیر ازاں بغصب فرمودہ اند و دریں معنی ھیچ گو نہ

شناعتی نیست و مع وضوح المرام لاعبرة بالالفاظ عقد نکاحیکه بغیر طیب خاطر باشد اصلاً مستلزم زنا نیست.))

"اس کلام کا مطلب یہ ہے کہ خاندان عالیہ میں یہ پہلا نکاح ہے جواولیاء کی خوشی کے بغیر جر کے سبب صرف وقتی مصلحت کے پیش نظر واقع ہوا اور اس جر و ستم کو'نفصب' کے الفاظ سے تعبیر کیا گیا اور یہ معنی مراد لینے میں کوئی قباحت نہیں ہے، مقصد کی وضاحت کے بعد الفاظ کا اعتبار نہیں ہوتا اور جوعقد نکاح رضا مندی اور خوشی کے بغیر ہوا سے زنانہیں کہا جا سکتا۔'

خلاصہ اس توجیہ کا بیہ ہے کہ غصب بہ معنی عدم رضا کے ہے اور مطلب (ذَالِكَ فَرْجٌ لَّ غَصِبْنَاهُ) جوامام نے فرمایا ہے بیہ کہ بیہ پہلا نكاح ہے کہ خاندانِ اہل بیت اطہار سے بلا غصِبْنَاهُ) جوامام نے فرمایا ہے بیہ ہے کہ بیہ پہلا نكاح ہے کہ خاندانِ اہل بیت اطہار سے بلا رضا مندی ولی کے بہ جبر واکراہ ہوا اور لفظ غُصِبَتْ مشازم زنانہیں ہے، لیکن یہ توجیہ بجائے خود صحیح نہیں ہے، اس لیے کہ اگر بیہ عنی حضرت امام کے دل میں تھے تو چاہیے تھا کہ انہیں لفظوں سے ادا فرماتے نہ کیا ایبالفظ کریہ (و حاشا جنابہ عن ذالك) زبان پر لاتے پس لفظ غُصِبَتْ كا فرمانا اور عدم رضا مراد لینا بلاوجہ الفاظ کوان کے حقیق معنی سے پھیرنا ہے۔ علاوہ بریں جو نکاح صحیح نہ ہو وہ ستازم زنا ہے اور ازروئے کتب معتبرہ امامیہ کے مثل ہے۔ علاوہ بریں جو نکاح صحیح نہ ہو وہ ستازم زنا ہے اور ازروئے کتب معتبرہ امامیہ کے مثل مومنہ کا نکاح ناصبی کے ساتھ جائز نہیں ہے، پس جب ایک عام مومنہ کا نکاح ایک عام ناصبی کے ساتھ درست نہ ہوتو کیوں کر نکاح قد وہ مومنات بنت بضعہ سرور موجودات گا ایک کا فریا منافق کے ساتھ درست نہ ہوتو کوں کر نکاح قد وہ مومنات بنت بضعہ سرور موجودات گا ایک کا فریا منافق کے ساتھ درست نہ ہوتو کوں کر نکاح قد وہ مومنات بنت بضعہ سرور موجودات گا ایک کا فریا

علامہ کشمیری کا بیفر مانا کہ'' دریں معنی پیچ گونہ شناعتی نیست'' انہیں کوزیبا ہے۔ بلاشک نزدیک عبداللہ بن سبایہودی کے مقلدین کے جو کہ لباس محبت اہل بیت میں چاہتے ہیں کہ شریعت مصطفوی طلط علیہ کے اصول وفروع کو برہم کریں اور اسلام و دین محمدی کی بیخ کواد هیر دیں اور خوارج و نواصب سے بھی گوئے سبقت لے جائیں اور زخارف دنیوی مدا ہنت اور

### ایت بینات اوّل کی کارگری ک

قربت کے پیرایہ میں حاصل کریں۔ بے شک بیام کب بعید معلوم ہوگا کہ رسول ملے بیان کی دوائی ، فاطمہ زہراً کی بیٹی، حسن مجتبی گی بہن ایک رئیس مرتدین اور سرگروہ منافقین کے گھر میں غصب سے جائے اور وہ غاصب جو چاہے سوکرے اور پھر بھی نہ شیرا خداً، نہ حسن مجتبی ہن نہ شہید کر بلاً کچھ چون و چرا کریں اور ایسے واقعہ ہوش ربا کا تماشا و کھتے رہیں ورنہ ہم جیسے ناقص ایمان والوں کے تو ایسے سانحے کے سننے سے ہوش گم ہوتے ہیں اور ہمارے ضعیف ول زبان حال سے الا مان الا مان وکارتے ہیں۔ ہم حضرات شیعہ جیسی محبت کہاں سے لائیں کہ خود ہی حال سے الا مان الا مان وکارتے ہیں۔ ہم حضرات شیعہ جیسی محبت کہاں سے لائیں کہ خود ہی اس کی نسبت مانے کے سننے سے ہوشگا کی روایت کریں اور پھر خود ہی اس کی نسبت دیتے گونہ شناعت نیست ''کا کلمہ زبان پر لائیں اور ایسے نا ملائم اور نا مناسب الفاظ کوئین س کر خوشی اور اس نے دین و ایمان کے دعوی میں ثابت قدم رہیں اور ہرگز اس کو ائمہ کی شان کے خلاف نہ سمجھیں اور اس سے ان کی فضیلت و عزت میں پچھ خلل کا خیال بھی نہ کریں فقط .....اس کے بعد علامہ شمیری فرماتے ہیں:

(( هر گاه جابر ے شخصے را در طلاق دادن زوجه اش اجبار نماید در عرف می گویند غصبت زوجته باوصف آن اگر جابر عقد نکاح بآن زن بکند نزد امام اعظم ابو حنیفه کوفی زنا متحقق نمی شود و آن جابر زانی نیست.))

"جب کوئی ستم گرکسی شخص کومجبور کرے کہ وہ اپنی بیوی کوطلاق دے دیے تو اس موقع پر کہتے ہیں کہ اس کی بیوی غصب کرلی گئی، اگر وہ ستم گراس عورت سے نکاح کرلے تو امام اعظم ابوحنیفہ کوفی کے نز دیک بیرزنانہیں ہے اور بیستم گر زانی نہیں کہلائے گا۔"

معلوم نہیں کہ علامہ تشمیری نے بایں علم وعقل اس جملے کے لکھنے سے جواب عبارت تحفہ کا کیا تصور فرمایا ہے اس لیے کہ الزام شاہ صاحب قدس سرہ کا مطابق اصول شیعہ کے ہے نہ کہ موافق اصول حنفیہ کے، پس ان کواپنے اصول پر جواب دینا جا ہیے، امام ابوحنیفہ کے اصول پر

نظر کرنے سے کیا حاصل۔ اگر وہ فقہی مسائل میں امام ابوصنیفہ کے قول پر چلنا چاہتے ہیں اور سوائے اس کے کوئی چارہ اس بلائے جا نکاہ سے نکلنے کا نہیں دیکھتے تو دلِ ماشاد و چشم ماروشن وہ فروع حنیفہ کواختیار کریں اور اس پر عمل فرما ئیں، لیکن صرف فروع کو لینا اور اصول وعقائد کو چھوڑ نا کار آمذ نہیں ہے، پس ایک کلمہ کہہ کر حنیفہ کے شریک ہوجا ئیں اور فضیلت فاروتی کا اقرار کرنے لگیں، پس نہ پچھ جھڑ ارہے، نہ قصہ نکاح کے ہونے کو بھی تسلیم کریں اس کی نسبت (اَلْطَیّبُ بِیْنَ) پڑھنے لگیں، ورنہ جب کہ موافق فدہب امامیہ کے مومنہ کا نکرہ ہو فائلہ اگر کوئی روایاتِ حضرات شیعہ کو دیکھے تو اس کو اس فعل فیتے کی شناعت جس کو (اِنَّ کا بلکہ اگر کوئی روایاتِ حضرات شیعہ کو دیکھے تو اس کو اس فعل فیتے کی شناعت جس کو (اِنَّ کا بلکہ اگر کوئی روایاتِ حضرات شیعہ کو دیکھے تو اس کو اس فعل فیتے کی شناعت جس کو (اِنَّ خیرہ معانی الاخبار'' وغیرہ میں'' معاذ اللہ معاذ اللہ تو بہ تو بہ قبل کفر کفر نہ باشد'' حضرت عمر خلائے کی کو والدالزنا قرار دیا ہے اور اس کی سندامام تک پہنچائی ہے، کہما قال فی ''معانی الاخبار''

((حَدَّثَنَا عَلَىٰ بِنْ اَحْمَد بِنْ مُوْسِىٰ وَ النَّهُ قَالَ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بِنْ اَبِیْ عَبْ مُوْسِیٰ بِن عِمْرَانَ النَّخْعِیْ عَنْ عَمِّهِ اَبِیْ عَبْدُاللهِ الْکُوفِیْ عَنْ مُوْسِیٰ بِن عِمْرَانَ النَّخْعِیْ عَنْ عَمِّهِ الْحَسَيِنَ بِن يَنْ بِن يَنْ يَلِي النَّوفِلِیْ عَنْ عَلْی بْنِ اَبِیْ حَمْزَةَ عَنْ اَبِیْ الْحَسَيِنَ بِن يَنْ يَنْ اَبِیْ عَنْ عَلْی بْنِ اَبِیْ حَمْزَةَ عَنْ اَبِیْ الْحَسَيْرَ قَالَ اللَّهُ عَمَّارُوی عَنِ النَّبِی عِلَی اللَّهِ قَالَ اِنَّ وَلَدَالزِّنَا بِصِیْرٍ قَالَ سَأَلْتُه عَمَّارُوی عَنِ النَّبِی عِلَیْ قَالَ اِنَّ وَلَدَالزِّنَا شَرَّالُهُ السَّلامُ عَنْی بِهِ الْاوَسَطَ اَنَّه شَرُّمِمَّنْ تَقَدَّ مَه وَمِمَّنْ تَلَاهُ مَنْ تَقَدَّ مَه وَمِمَّنْ تَلَاهُ مَن تَلَاهُ مَنْ تَقَدَّ مَه وَمِمَّنْ تَلَاهُ مَن اللهُ اللهِ السَّلامُ عَنْی بِهِ اللهِ وَسَطَ اَنَّه شَرُّمِمَّنْ تَقَدَّ مَه وَمِمَّنْ تَلَاهُ مَن اللهُ اللهِ السَّلامُ عَنْی بِهِ اللهِ وَسَطَ اَنَّه شَرُّمِمَّنْ تَقَدَّ مَه وَمِمَّنْ تَلَاهُ مَنْ اللهُ اللهِ السَّلامُ عَنْی بِهِ اللهِ السَّلامُ عَنْ عَنْ اللهُ ا

'ابوبصیرروایت کرتا ہے کہ میں نے امام علیہ السلام سے بوجھا کہ یا حضرت اس حدیث پینجمبر طلط این کے کیامعنی ہیں کہ "ولد الزنا شر الثلاثه" کہ ولد الزنا شر الثلاثه "کہ ولد الزنا شر الثلاثه "کہ ولد الزنا شر الثلاثه "کہ وہ اپنے پہلے تینوں میں سے بدتر ہے۔ امام نے فرمایا کہ مراد اس سے عمر ہے کہ وہ اپنے پہلے (یعنی عمان ضائیہ ) سے اور اپنے بچھلے (یعنی عمان ضائیہ ) سے بھی برتر ہے اور تینوں سے زیادہ براہے۔'

المات بينات اوّل المحروب المحر

پس جب ایسے نایاک مذہب کے معتقدین ائمہ کی طرف ایسی تہمت کریں اور ان کی زبان سے حضرت عمر خلاہۂ کا اولا دزنا سے ہونا بیان کریں۔ (و نبعب ذباللہ منہ) تواگر بنت فاطمة كاليشخص كے ساتھ تكاح ہونے كوامام كى زبان سے بالفاظ (ذَالِكَ فَرْجٌ غُصِبْنَاهُ) كِلْفُطُول سِيادا كركِ مصداق (سَوَادُ الْوَجْهِ فِي الدَّارَيْنِ) نه هول تو كيا كرير کیکن اگر ہم اس امر کو بھی تشکیم کریں کہ موافق اصول شیعہ کے لفظ کفر کا اطلاق حضرت عمر خالٹیہ برنہیں ہوتا اور ان کا مظہر اسلام اور متمسک بہتمام شریعت ہونا ثابت ہوتا ہے اور اس بات کو بھی فرض کر لیں کہ ان کے مذہب میں ناصبی کے ساتھ مومنہ اور عارفہ کا نکاح کر دینا بھی جائز ہے کیکن حضرات شبعہ حضرت عمر خالٹیہ، کے نفاق و بدعت سے کیوں کرا نکار کریں گے اوران کے مومن اور مخلص اور تابع سنت ہونے کو کیوں کر قبول کریں گے اگر وہ پہ قبول کر لیں كه حضرت عمرٌنه منافق تصينه بدعتي بلكه سيح مومن اوريكة تابع سنت تصے "فَنِعْمَ الْو فَاقُ" اگراس کو نہ مانیں تو سب تو جیہات جوام کلثومؓ کے نکاح کے معاملہ میں کی ہیں عبث فضول اور بے کار ہو جاتی ہیں۔ اس لیے کہ جو شناعت کا فر کے ساتھ نکاح میں ہے اس سے بڑھ کر قباحت منافق کے ساتھ نکاح میں ہے ..... چنانچہ خودصاحب "نز هه اثنا عشریه" نے اس كا اقراركيا ہے اوراس مضمون كوان لفظوں سے ادا فرمايا ہے:

((قال الفاضل الناصب چهارم آنکه گویند که حضرات بنات و اخوات خود بکفرهٔ فجره بزنی می دادند مثل حضرت سکینه که در نکاح مصعب بن زبیر بود و علی هذا القیاس دیگر قریبان خودرا در نکاح کفره و نواصب در آورد ند چنانچه در کتابِ الهیات به تفصیل شروع ست اقوال و به نست عین اگر مراد از کافر دو قول را گویند حضرات بنات و خوات خودرا بکفرهٔ فجره میدادند مشرك است، این قول کذبِ محض ست، چه هیچك از امامیه قائل باین قول

نیست و اگر مراد ازال مبتدع است به بدعتی که منجر به کفر صاحبش نه شود که اور اکافر تناوّل گویند یا منافق که مظهر اسلام و متمسك به سائر شريعت مسلم و محذوري ندارد به فحواي ولا تنكحوا المشركين حتى يومنوا الآية ممنوع و محرم انكاح با مشرك ست و برحرمت مطلق انكاح مبتدع كدائے و تزويج با منافق دليلے قائم نيست و قياس يكے بردیگرے مع الفارق چه منافق اگرچه حرمتش در حقیقت عظیم ترست و فسادش در شریعت شدید تر وبه فحوای ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي اللَّارُكِ الْأَسْفَلِ ﴾ در عقبى بعقوبت اليم گرفتارست لیکن حکمت الهیه داعی و مقتضی آن شد که احکام منافقین و مشرکین در دار دنیا از هم ممتاز باشد و ازینجاست که مشرکین رابه فحوای ﴿فَاقْتُلُوا الْمُشُرِكِيْنَ حَيْثُ وَجَدُاتُمُو هُمُ ﴾ معاقب و ماخوذ گردانيده منافقين رازيس ورطهٔ نجات بخشیده.))

''فاضل ناصب نے کہا ہے کہ ائمہ نے اپنی بیٹیاں اور بہنیں فاسقوں اور کافروں کو دیں جیسے حضرت سکینہ کی شادی مصعب بن زبیر سے کی وغیرہ وغیرہ اور اپنے دوسرے رشتہ داروں کا کافروں اور ناصبیوں سے عقد کیا جس کی تفصیل کتاب الہیات میں ہے، اس کا جواب میں بید بتا ہوں کہ اگر کافر سے مراد دوقولہ آدمی ہے تو ائمہ نے اپنی بیٹیاں اور بہنیں کافروں اور فاجروں کو دیں اور ایسا آدمی مشرک ہے تو بہ بات جھوٹی ہے کیونکہ کوئی شیعہ اس کا قائل نہیں اور اگر کافر سے مشرک ہوتی مراد ہے جو بدعتوں سے کافر نہ ہوا ہوتو ایسے خص کو کافر تناوں یا منافق ایسا بدعتی مراد ہے جو بدعتوں سے کافر نہ ہوا ہوتو ایسے خص کو کافر تناوں یا منافق کہتے ہیں جو بظاہر اسلام اور احکام شریعت بجالاتا ہوتو اس میں کوئی ممانعت نہیں

ا يت بينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل

ہے۔ صرف مشرکین سے نکاح کرنا حرام ہے اور بدعتی یا منافق کے ساتھ نکاح حرام ہونے کی کوئی دلیل نہیں ہے، ان میں سے ایک کو دوسر بے پر قیاس کرنا قیاس فارق ہے۔ اگر چرمنافق بہت برا اور شریعت میں اس کی فساد انگیزی سخت برا کام ہے اور منافق آخرت میں در دناک عذاب میں مبتلا ہوں گے لیکن حکمت خداوندی نے مشرکین و منافقین کے احکام دنیا میں علیحدہ مقرر کیے ہیں اور مشرکین کی بابت حکم الہی ہے کہ انہیں جہاں یاؤ قتل کرو اور اس کے برخلاف منافقوں کو اس بھنور سے نجات دی ہے۔''

علامه تشمیری کی اس تحریر پر ہم ان کا دل و جان سے شکر ادا کرتے ہیں اور اپنی ممنونی ظاہر کرتے ہیں کہ جو بات ہم کولھنی جا ہیے تھی وہ خود علامہ ممدوح نے لکھ دی اور جو تکلیف ہم کوکرنی پڑتی وہ خود گوارا فر مائی اور ان فقروں کولکھ کر کہ (مناف ق اگر چہ حرمتش در حقیقت عظیم ترست و فسادش در شریعت شدید تر) "الیمی منافق اگرچہ بہت برا اور اس کی فساد انگیزی شریعت میں بڑا برا کام ہے۔' ہماری طرف سے خود ہی جواب دے دیا.....کین ہم محوجیرت ہیں کہ علامہ ممدوح نے صاحب تحفہ قدس سرہ کے اعتراض کے جواب میں اس تحریر سے کیا فائدہ خیال کیا، اس لیے کہان کا اعتراض اس پر ہے کہ شیعوں کے نزدیک حضرات ائمہ علیہم السلام نے اپنی بیٹیاں کا فروں کو دی ہیں، علامہاس کے جواب میں فرماتے ہیں کہ ہیں کافروں کونہیں دیں بلکہ منافقوں کو اس پر ہمارا یہ جواب ہوتا ہے کہ مومنہ کا نکاح کافر کے ساتھ ہونے پر کوئی دلیل عقلی نہیں ہے بلکہ صرف قباحت شرعی ہے اور وہ قباحت منافق کے ساتھ نکاح کرنے میں بھی موجود ہے بلکہ کچھ زیادہ ہے، وہ خود حضرت نے فرما دیا۔ پس اب اہل انصاف غور کریں کہ صاحب ''تحفیہ'' کا اعتراض اس سے اور مدل ہو گیا یا ان کا اعتراض اس جواب سے اٹھ گیا ..... باقی رہا ہے امر کہ منافقین کے احکام بہنسبت کا فروں کے ظاہر شریعت میں سخت نہیں ہیں اس کا جواب یہ ہے کہ چونکہ منافق ظاہر میں اپنے آپ کومسلمان کہتے ہیں اور احکام شریعت ظاہر پر جاری ہیں، اس لیے وہ قتل

وغیرہ سے محفوظ ہیں اور اس کا سبب ہیہ ہے کہ کوئی شخص سوائے خدا کے علم غیب نہیں رکھتا جو دل
کا حال جانے پس شریعت نے ظاہر اسلام پر نظر کرتے ہوئے ان کے قبل کا حکم نہیں دیا لیکن موافق اصول شیعہ کے ائمہ کرام کو (عِٹُم ماکانَ وَ مَایکُونُ) حاصل ہوتا ہے اور پوشیدہ امور ان پر روثن ہوتے ہیں، پس ان کو امور ان پر روثن ہوتے ہیں، پس ان کو منافقوں سے احتر از کرنا اور ان کو ذلت دینا اور ان سے عداوت رکھنا اور ان سے قرابت نہ رکھنا بلکہ اگر وہ کسی دینی کام میں مدد کرنا چاہیں تو ان سے اعانت نہ لینا اور ان کو کسی دینی کام میں مدد کرنا چاہیں تو ان پر جنازے کی نماز نہ پڑھنا اور ان کے لیے میں شریک نہ کرنا اور اگر وہ مر جائیں تو ان پر جنازے کی نماز نہ پڑھنا اور ان کے سامنے کھل میں شریک نہ کرنا واجب و لازم ہے ۔۔۔۔۔ چنا نچہ جن منافقوں کا نفاق پنیمبر طفای کے سامنے کھل گیا تھا یا جن کے نفاق کی خبر خدائے جل شانہ نے حضرت کو دے دی تھی ان کے سامنے کھل طرح پر برتاؤ کرنے کے لیے آیاتے قرآنی نازل ہوئیں اور ان کے لیے سخت احکام صادر ہوئے بلکہ جس طرح پر جہاد کرنے کا حکم کفار کے اوپر ہوا اسی طرح پر منافقوں کے اوپر ہوا، جو کہ ان کہ اللہ جل شانہ فرما تا ہے:

﴿ يَا يُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظُ عَلَيْهِمُ وَمَأْوَاهُمُ الْمُعَنِيُ وَاغْلُظُ عَلَيْهِمُ وَمَأْوَاهُمُ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيْرُ ﴾ (التحريم: ٩)

''اے پیغمبر! جہاد کر اوپر کا فروں کے اور منافقوں کے اور نہایت بختی کر ان پر اور ان کی جگہ جہنم ہے۔''

غرضیکہ جب کہ ان منافقوں کا جن کے نفاق کا حال معلوم ہو گیا حال مثل کفار کے ہوا اور جہاد بھی مثل کفار کے کرنے کا حکم ہوتو پھر اور جہاد بھی مثل کفار کے کرنے کا حکم ہوتو پھر نکاح میں درمیان کفار کے اور ان منافقوں کے کیا فرق رہا ۔۔۔۔ اب سوائے اس کے کہ یا حضرات شیعہ حضرت عمر رہائی کو منافق نہ کہیں اور اس کلمہ کفر کے کہنے سے باز آئیں یا اس نکاح کوحرام جانیں دوسراکوئی علاج نہیں ہے۔

اگر چہ علمائے شیعہ نے اس معاملے میںعوام کے فریب دینے کواور جاہلوں کے سمجھانے

ا يات بينات اوّل المحاول المحا

کو بہت ابلہ فربی کی تقریر کی ہے اور حضرت عمر فالٹیئ کو مظہر اسلام کہہ کر اس نکاح کا جواز ثابت کیا ہے لیکن بیفریب ذراسی بات میں کھلا جاتا ہے اور بیسب تو طیہ ان کا ایک ادنیٰ بات (هباءً ا منثورا.)) ہوا جاتا ہے، یعنی ہم ایک استفتاء کرتے ہیں اس کا فتو کی لکھ دیں اور جو بات ہم یو چھتے ہیں اس کے جواب میں صرف لا یَانَعَمْ فرما دیں و هو هذا:

''کیا فرماتے ہیں جناب قبلہ و کعبہ ان دومسکوں میں کہ جن ہیں سے پہلا یہ ہے کہ ایک منافق جس نے خدا کی کتاب میں تحریف کی ، جس نے پیغمبر کی سنت کو بدلا ، جس نے حضرت فاطمہ علیہا السلام کا حق غصب کیا ، جس نے معصومہ کے جسم اطہر پر ایسا صدمہ جسمانی بہنچایا کہ اس سے معصوم بچ شہید ہوا ، اور جس نے سیدۃ النساء کا حق نہ دیا اور ان کو جھوٹا جانا اور بہن نے امیر المونین علی علیہ السلام کا حق غصب کیا اور جس نے امیر المونین علی علیہ السلام کا حق غصب کیا اور جس نے امیر المونین علی علیہ السلام کا حق غصب کیا اور جس نے ان پر جبر وظلم کیا وہ ایک مومنہ عارفہ کے ساتھ نکاح کرنا چاہتا ہے جائز ہے یا نہیں ؟ دوسرا مسکلہ: سسایک مومن نے جس کو خدا نے ذاتی شجاعت و شرافت میں یکا کے روز گار پیدا کیا ہے اور جس کے باز و وکوقوت اور طاقت قلعہ شمنی کی دی اور جس کو جرائت دس ہزار جنگی سوار کے ساتھ لڑنے کی دی ہے ، اس نے اپنی بیٹی مومنہ عارفہ کا نکاح ایک منافق مرتد غاصب خائن کے ساتھ صرف اس کی تہدید زبانی پر کر دیا اس کی نسبت کیا حکم ہے آیا وہ گناہ گار ہوا پانہیں ؟

### اً ياتِ بينات اوّل كالمحال المحال الم

ادا سے دیکھ لو جاتا رہے گلہ دل کا بس اک نگاہ ہوا ہے فیصلہ دل کا بس اک نگاہ پہ کھہرا ہے فیصلہ دل کا بعدۂ اس کے علامہ کشمیری بجواب ''تخفہ'' کے فرماتے ہیں:

((استبعاد ذكر فرج مستور الاسم والمسمى برزبان اكابر در كمال استعجاب ست و درواقع ژاژ خائى ست كه هيچ خر نه نمايد چه در كلام الهى كه چند جاذكر ايس عضو مستورالاسم والمسمى جارى شده و حضرت عائشه صديقة در مجالس و محافل نام عضو مخصوص حضرت سرور عائله عليه السلام كه مستورالاسم ست برزبان مى بردند....الخ.))

''شاہ صاحب کا بی تول ہے کہ امام کی زبان پر لفظ فرح آنا بعید از قیاس ہے در حقیقت بیہ بکواس ہے جو کوئی گدھا بھی نہیں کہہ سکتا کیونکہ قرآن میں کئی جگہ اس عضو مخصوص کا ذکر آیا ہے اور حضرت عائشہ صدیقہ نے اپنی زبان سے رسول اللہ طلقے علیے کے عضو مخصوص کا ذکر کئی محفلوں اور مجلسوں میں کیا ہے۔''

اس تقریر سے علامہ شمیری کا مطلب ہے ہے کہ شاہ صاحب کا بیفر مانا کہ فرج کا لفظ امام کی زبان پر آنا بزرگی کی شان کے خلاف ہے موجب تعجب ہے، اس لیے کہ خدا کے کلام میں بیل لفظ مذکور ہوا ہے، حضرت عائشہ واللہ انتہ واللہ کا نام لیا ہے تو پھر امام نے اگر لیا تو کیا گناہ کیا گناہ کیا۔ فقط

جواب اس کا بیہ ہے کہ بیہ نافہی اور نادانی علامہ کی ہے، اس لیے کہ آیات اور احادیث میں اس عضو کا نام ہے تو مسائل شرعیہ کے بیان میں یا ستائش مونین کے مقام پر ہے نہ کہ ایسے موقع اور کل میں جو کل نزاع ہے اور مسائل شرعیہ کے بیان میں ایسے الفاظ کی ضرورت ہوتی ہے تو اس کے بیان کا ایک سبب خاص ہے۔ ہاں، اگر شاہ صاحب ان احادیث واخبار

امامیہ برطعن کرتے جن میں شرع مسکہ بتانے کے واسطے اس عضوکا نام لیا گیا ہے تو یہ معارضہ باتمثیل صحح ہوتا حالانکہ صد ہا احادیث امامیہ میں انکہ کرام کی زبان سے اس عضوکا نام مذکور ہے اور شاہ صاحب نے کسی پر کچھ اعتراض نہیں کیا اور اس محل خاص پر جو اعتراض کیا اس کا مطلب یہ ہے کہ اراذل عوام کو بھی اس قدر غیرت اور حیا ہوتی ہے کہ اگرکوئی ان کی بیوی یا بٹی کو لے جائے تو وہ ایبا لفظ زبان پر نہیں لاتے اور اپنی بیوی بٹی کی نسبت شرمگاہ کے غصب کر لینے کا لفظ زبان پر نہیں لاتے تو کیوں کرممکن ہے کہ جناب امامؓ نے ایبا لفظ نکالا ہو بلکہ اگر فی الواقع یہ نکاح بہ جر واکراہ ہوا تھا تو امام کو مناسب تھا کہ وہ سائل کے جواب میں فرما دیتے کہ بہ ضرورت یہ نکاح ہوا تھا اور بوجہ مظہر اسلام اور متمسک بہ شریعت ہونے عمر شرائنی کے شرعاً ایسا نکاح کر دینا جائز تھا نہ کہ اس عبارت اور الفاظ چھوڑ کر ایبا کر یہہ لفظ جس کے ہزار معنی بنائے جائیں مگر سمجھنے والے اور ہی کچھ بھے بیں زبان پر لاتے اور اس تقریر کا جواب خدا کے بنائے جائیں مگر سمجھنے والے اور ہی کچھ بھے بیں زبان پر لاتے اور اس تقریر کا جواب خدا کے کلام میں اس لفظ کے ہونے یا حضرت عائشہ رفی تھیں ذبان پر لاتے اور اس تقریر کی جواب خدا کے زبان پر لانے سے نہیں ہوتا۔ ایس ہونا۔ ایس ہونا من ذالگ۔

تیسرا قوال: .....بعض علاء شیعہ نے یہ خیال کر کے کہ نکاح کے ہونے سے انکار کرنا اپنی احادیث اور اخبار کی کتابوں پرخط ننخ کھینچنا ہے اور روایت (ذَالِكَ فَرْجٌ غُصِبْنَاهُ) کہ جو خاص كلینی نے كافی میں امام صادق علیہ السلام کی حدیث کر کے کمی ہے غیر صحیح کہنا امام کو حجمالانا ہے اور اس کو بغیر توجیہہ و تاویل کے تسلیم کرنا عقل اور ایمان اور عزت سے ہاتھ اٹھانا ہے، اس لیے اس کے معنی بنانے اور الفاظ کو حقیقت سے مجاز کی طرف پھیرنے پر آمادہ ہوئے، جب اس کو بھی بے سود دیکھا اور اس سے بھی کچھ مطلب حاصل نہ ہوا تب دوسری طرح کی تاویلات دور از کار کی جانب توجہ فرمائی اور صبر، وصیت اور تقیے سے بناہ لی، چنانچہ مرایک تاویل کو بہ تفصیل بیان کرتے ہیں:

ہم کی تاویل صبر:....بعض علماء شیعہ نے فرمایا ہے کہ جومعاملہ جناب امیر ؓ کو پیش آیا اکثر انبیاءاوراوصیاءکوالیسے معاملے پیش آئے ہیں اورانہوں نے صبر فرمایا ہے اوراس سے خدا ا يت بينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل المحروبينات اوّل

نے ان کے درجات بڑھائے ہیں جیسا کہ حضرت لوط عَالِیّلاً پر بھی ایسا ہی واقعہ گزرا ہے، چنانچہ حضرت لوط عَالِیّلاً کے پاس جب فرشتے آ دمی کی صورت ہوکر آئے اور ان کو کچھ شبہ ہوا تو انہوں نے اپنی بیٹیاں ان کے سامنے کر دیں اور کہا:

﴿ يُقَوْمِ هَٰوُّلَآءِ بَنَاتِنَى هُنَّ اَطُهَرُ لَكُمْ ﴾ (هود: ٧٨)

"كما عميرى قوم! يدميرى بيٹيال حاضر ہيں اور يداجھی ہيں تمہارے ليے۔ "

هَوْ لَآءِ بَنْتِتَى إِنْ كُنْتُمْ فَعِلِيْنَ ﴾ (الحجر: ٧١)

"يدميرى بيٹيال موجود ہيں اگرتم كو يجھ كرنا ہے كرو۔ "

یس تعجب ہے کہ جب حضرت لوط پیغمبر خداعاً لیتلا نے اپنی بیٹیاں سامنے کر دیں اور ایسا کلمہ فخش زبان سے کہا کہ اگر کرنا ہے تو یہ بیٹیاں حاضر ہیں اور اس کا ثبوت آیت قرآنی سے ہوتا ہے تو پھر ناصبوں کا بیراعتراض کہ حضرت امیر ؓ نے کیوں اپنی بیٹی عمرؓ کو دے دی تھی سراسر بے جاہے، جو جواب ناصبی حضرات لوط عَالِيِّلا کے معاملے کا دیں گے وہی ہم مونين کی طرف سے خیال کریں فقط ..... چنانچہ قاضی نوراللّٰہ شوستری نے''مصائب النواصب'' میں اور اور علماء شیعہ نے اپنی کتابوں میں اس کولکھا ہے اور علاوہ اس کے حضرت ابراہیم عَالیتاً اور حضرت آسیه خالیمها زن فرعون کی بھی مثالیں دی ہیں، چنانچہ ہم ان سب کولکھ کر اس کا جواب دیں گے، بالفعل بہنسبت صبر جناب امیر کے جو پچھ حضرات شیعہ نے لکھا ہے اس کو ہم ایک کتاب سیف صارم سے جو بعد ملاحظہ جناب مجہزماحب کے ۲۲۷ھ میں مطبع جعفریہ، لینی مطبع اثنا عشریہ میں چھپی ہے نقل کرتے ہیں گویا مؤلف نے اپنے تمام مجتهدین وعلاء کے اقوال کا خلاصهاس میں لکھا ہے مسلمانوں کو جا ہیے کہ اس کوغور سے دیکھیں اور اس بے جارے مؤلف کی اور ان کے مجتہدین وعلماء کی حیاء وشرم کی داد دیں اور ان کے حق میں احسنت و آفریں كهين و هو هذه بلفظه:

(( تو اب کانشمس فی وسط النهار ظاہر و ہویدا ہے کہ ایسی صغیر سن معصومہ کا نکاح ایسی ضغیر سن معصومہ کا نکاح ایسے شخص مظہر الاسلام اور مظہر اور مقر کلام مرقومہ سے قربت و وصلت کا بھی مفید

نهیں، صرف ظهور اجبار شیخ فانی تھا اور اذبت رسانی اور مضطر کرنا اور بظاہر تہتک يهنجا نانفس رسول كواورمظهرا تمام حجت اور ثبوت غلبه غالب كل غالب تفانفس ير كها گرچه در حقیقت قربت معصومه طاهره، لیمنی وقوع اتصال ومواصلت جو كه ظاهر میں غایت منا کحت ہے بہموجب اقرار شیخ فانی اور ہم بہسب صغیرہ ہونے شیخ فانی کے متنع الوجودیقینی تھا اور باعتبار ظاہر کے بھی اور باعتبار باطن کے ازروئے علم باطنی کے بھی حضرت مولی پر ہویداتھا اور مظہر الاسلام بظاہر مقر رسالت و شرائع رسول امام سے قطع نظر اس کے بھی منا کحت ممنوع شرعی نہیں تھی، لیکن باعتبار ظاہر حال به نظرخواص وعوام البته كما انتهاك حرمت دلى خدا ظاہر كه ايك منگیتر بیٹی ایسی صغیرہ باوصف دا مادی اور ابن عمی رسول اور ملقب ہونے ساتھ نفس رسول کے اور خیبر گیراور غالب کل ہونے کے اور مخاطب بہ لافتی الاعلی، لاسیف الاذوالفقار ہونے کے ایک شخ فانی سے نکاح کرنا اور باوجود در پیشی اس قدر اعتدال و تکرار کے ایسے سیدعرب وعجم امیر المومنین کہ اس لقب کے خودصدیق وفاروق وصدیقہ نواصب تک گواہ ہیں،لوگوں کی نظر میں ایک شیخ نومسلم ظاہری سےمغلوب دکھائی دیں اور مجبور کہلائیں حتیٰ کہ بیٹی حوالہ کر دیں کہ نفس سرکش کسی بشر کا ہر گزیاوصف علت اباحت شرعی کے بھی اس ہتک کو گوارا نہیں کرسکتا سوائے انبیاء واوصیا کے کہ صبر ورضائے حضرات علیہ التحیۃ والبرکات بعطائے حضرت کبریا انہیں برختم ہے کہ با وصف عطائے قوت ومعجز ہ صبر وحمل بھی اییا ہی ان کوعطا ہے کہ بیراستعداد اور حوصلہ کسی اور بشر کونہیں، حاصل کہ نفس پر ا تنا غلبہ ہو سکے کہ انتہائے مرتبہ اور غایت کمال ہے غالب کل غالب ہونے کا۔'' اے مسلمانو! کہاں ہو، کس نیند میں سور ہے ہو، ذرا چونکو! ہوش میں آؤ اٹھ کر بیٹھو! اس بچئر نادان مؤلف''سیف صارم'' اوراس کے پیران نا بالغ ، بینی مجتهدین وعلماء کی عقل و حیایر نوچہ کرو، ان کے ایمان وانصاف کے جانے برمرثیہ پڑھو، ان کے حال زار بررحم کرو، دیکھو المات بينات اوّل المال الم المال ال

کہ بسی عقل و حیاان کی جاتی رہی ہے کہ عیب کو ہنر کر کے دکھلاتے ہیں اور پردے میں محبت اہل بیت کے ان کی شان میں کیا کچھ بکتے ہیں جس کے سننے سے بدن پر رعشہ جس پر خیال کرنے سے دل کولرزہ ہوتا ہے، خیال کرو کہ بےعزتی کوشجاعت کہتے ہیں، بے حیائی کوصبر سے تعبیر کرتے ہیں ..... اے یارو! یہ کیسے اہل بیت کے دوست ہیں کہ ان حضرات عالی درجات پرجن کی شان میں آپیطہیر نازل ہوئی، جن کی عصمت وعفت پریا کی نے قسم کھائی ان کی نسبت کیا کیا کہتے ہیں ....اے بھائیو! صبراسی کا نام ہے کہ ایک منافق بیٹی کوغصب کر لے اور بہ جبرواکراہ نا جائز نکاح کر لے اور حضرات علیہم السلام بیٹھے بیٹھے دیکھا کریں اور سوائے سکوت کے زبان سے بھی کچھ نہ فر مائیس اور با وصف عطائے قوت و معجز ہ و کرامات کے صبر وتحمل اختیار کریں۔خدا کی قشم ہے کہ میں تعصب کو دخل نہیں دیتا اور اپنے مذہب پر خیال نہیں کرتا بلکہ صرف عقل و حیا ہے یو چھتا ہوں کہ جس کا نام حضرات شیعہ نے صبر رکھا ہے اور جس حالت کوصبر وتخل ہے تعبیر فر مایا ہے حقیقت میں وہ صبر وتخل ہی ہے یا اس کی حقیقت کچھ اور ہے، میری سمجھ میں تو یہی آتا ہے کہ انہوں نے بے حیائی اور بےعزتی کا نام صبر وتحل رکھا ہے اور محبت کے حیلے سے اہل بیت کو ذکیل کیا ہے۔ (نعوذ بالله) بیکیا خرافات ہے جوشیعہ لکھتے ہیں۔ابھی کسی ادنیٰ آ دمی کے گھر جا کر کوئی شخص، گروہ شجاعت میں بےنظیر اور قوت میں لا ثانی اور مال و دولت میں لا جواب ہواس کی بیٹی سے بہ جبروا کراہ نکاح کرنے کا قصد کرے پھرتماشا دیکھے کہ وہ عامی جیب جاپ رہتا ہے یا اپنی جان وعزت قربان کرتا ہے۔معلوم نہیں کہ حضرات شیعہ نے امیر المومنین یعسوب الدین صاحب ذوالفقار جد ائمہاطہار کی عزت و ہمت اور شجاعت کو ایک ادنیٰ آ دمی کے برابر بھی خیال نہ کیا اور وقاحت (بے حیائی) کو بنام صبر و مخل کے قرار دیا ہے اور طرفہ ما جرایہ ہے کہ ایسی وقاحت کی باتیں ان کی طرف منسوب کرتے جاتے ہیں اور ایسے الزام ان کو دیتے جاتے ہیں اور پھر بھی ان کو غالب كل غالب مطلوب كل طالب امير البررة ، قاتل الكفرة والفجرة ، سيد الإبرار، مخاطب به لا فتا الاعلى لا سيف الا ذوالفقار كہتے جاتے ہيں۔ نہ خدا سے شرماتے ہيں، نہ رسول طلقے آيم كا

### ا يت بينات اوّل المحروب المحرو

لحاظ کرتے ہیں۔ حقیقت میں دین وایمان کو حضرات شیعہ نے بگاڑا اور شریعت محمدی کو انہوں نے درہم برہم کیا اور شیطان کا نام بدنام ہوا۔ بیہ باتیں شیطان کے دادا کو بھی نہ سوجھی ہوں گی جوان حضرات کو سوجھی ہیں، شعر.....

کارِ زلفت تسل مشک افشانی اما عاشقاں مصلحت را تہمتے ہر آہو چین بستہ اند ''مشک افشانی آپ کی زلفوں کا کارنامہ ہے لیکن عاشقوں نے چینی ہرن کو مصلحتاً الزام دے رکھا ہے۔''

اب میں قصہ کوط عَالِیٰلُم کا بھی مختصر جواب لکھتا ہوں اور آیت کریمہ کی تغییر بیان کرتا ہوں، پوشیدہ نہ رہے کہ آیت مذکورہ کے بیم معنی نہیں ہیں جو حضرات شیعہ نے تصور کیے ہیں کہ حضرت لوط عَالِیٰلُم نے ویسے ہی بلا نکاح اپنی بیٹیاں زنا کرنے کے لیے کسی کے سامنے پیش کر دی ہوں بلکہ مراد حضرات لوط عَالِیٰلُم کی پیش کرنے سے یہ ہے کہ تم ان سے نکاح کر لواور چونکہ اس وقت تک کا فر کے ساتھ نکاح جائز تھا، اس لیے اس میں کوئی قباحت شری نہیں اس واسطے حضرت لوط عَالِیٰلُم کی طرف سے خدا نے یہ الفاظ فرمائے ہیں کہ دھوں کہ شی اطہار کے واسطے پاک و پاکیزہ ہیں کہ حضرت لوط عَالِیٰلُم نے یہ فرمایا کہ یہ میری بیٹیاں ہیں جو تمہارے واسطے پاک و پاکیزہ ہیں اور طہارت ہے نکاح کے نہیں ہوتی۔

اگر کوئی شیعہ کے کہ ہم اس امر کونہیں مانے لفظ نکاح آیت میں نہیں ہے۔اس لیے جواب میں ہم کہیں گے کہ وہ تفسیروں کو ملاحظہ کریں اور سنیوں کی تفسیروں کو نہ دیکھیں اپنی ہی تفاسیر سے اس کی سند لیں، چنانچہ امین الدین طبرسی'' مجمع البیان' میں جو کہ نہایت معتبر تفاسیر شیعہ سے ہے اور طہران دارالسلطنت ایران میں چھپی ہے اسی آیت کے ذیل میں فرماتے ہیں:

﴿قَالَ يَا قَوْمِ هُوُلَاءِ بَنَاتِي هُنَّ اَطُهَرُ لَكُمْ وَكَانَ يَجُوزُ فِي شَرْعِهِ تَرُويُجُ الْمُوْمِنَةِ مِنَ الْكَافِرِ ﴾

## المرات بينات اوّل المحرك المرات المرا

''(لوط مَالِيناً نے) کہا: اے میری قوم! بیرمیری بیٹیاں تمہارے لیے پاک ہیں۔ ان کی شریعت میں مومنہ کا نکاح کا فر کے ساتھ جائز تھا۔''

اگرکوئی دانش مند شیعہ یہ کہ کہ گواس آیت کے ان الفاظ سے مطلب نکاح کا ہولیکن دوسری آیت میں تو صاف فعل کرنا فہ کور ہے کہ ﴿ هُو ًلاءِ بَنَاتِیْ اِنْ کُنْتُهُ فَاعِلِیْنَ ﴾ کہ حضرت لوط عَلَیْنا نے کہا کہ یہ میری بیٹیاں ہیں اگرتم کرنے والے ہوتو کرو۔اس کے جواب میں بھی ہم انہیں کی تفییروں کی طرف رجوع کرتے ہیں اور جوان آیات کا مطلب انہوں نے میں بھی ہم انہیں کوقل کرتے ہیں۔ چنا نچ تفییر'' مجمع البیان' میں علامہ موصوف فرما تا ہے:
میان کیا ہے اس کوقل کرتے ہیں۔ چنا نچ تفییر'' مجمع البیان' میں علامہ موصوف فرما تا ہے:

((قُو اُلْ اُنْ کُنْتُ مُ فَاعِلِیْ نَ کِنَایَةٌ عَنِ النِّکَاحِ اَیْ اِنْ کُنْتُمْ مُتَرَوّ جِیْنَ .))

"حضرت لوط عَلَيْهِ الله كَاكَهِمَا ﴿إِنْ كُنْتُهُمْ فَاعِلِيْنَ ﴾ فعل سے مراد نكاح ہے۔ اگرتم كرنا جاہتے ہوتو نكاح كرو۔"

اگر چه حضرات شیعه کوایک تفسیر پراطمینان نه ہوتو دوسری تفسیر کی عبارت بھی سنیں کہ علماء شیعہ کے فاضل کا شانی''خلاصۃ المنہج'' میں اسی آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

((گفت لوط اے گروہ من اینهاں دختران من اندایشاں را بخوا هید که ایشاں پاکیزہ اند شمار او تزویج دختران بشرط ایماں بودہ یا در شریعت او تزویج مومنات بکفار جائز بود.))

''لوط مَالِیلا نے کہا اے میری قوم! بیہ میری لڑکیاں ہیں ان کولو کہ بیتمہارے لیے پاک ہیں۔لڑکیوں کی شادی بشرطِ ایمان تھی یا ان کی شریعت میں مومن عورتوں کی شادی کا فروں سے جائز تھی۔''

الحاصل قصه کوط عَالِیْلا کی واقعهٔ نکاح ام کلثوم وَلاَیْهُ سے کیا مناسبت ہے، دونوں میں بڑا فرق ہے۔حضرت لوط عَالِیٰلا کی شریعت میں مومنه کا نکاح کا فر کے ساتھ جائز تھا اور ان کا کہنا زنا کے لیے نہ تھا بلکہ نکاح کے واسطے تھا اور پیغیبر خداط التے آئے گی شریعت میں آخر کو کافر کے ساتھ بھی ساتھ نکاح حرام ہو گیا تھا اور مطابق اصول شیعہ کے دشمن اہل بیت اور ناصبی کے ساتھ بھی نکاح حرام تھا ۔۔۔۔ علاوہ بریں حضرت لوط عَالِیلاً کی بیٹیوں کو کوئی غصب کر کے نہیں لے گیا نہ ان کی عفت وعصمت میں خلل آیا اور یہاں تو معاملہ برعکس ہے کہ حضرت عمر ذالئی نے نکاح بھی بہ جبر کرالیا جو کہ شرعاً جائز نہ تھا اور پھر ام کلثوم والا تھی کو اپنے گھر لے گئے اور چندسال تک رکھا اور ان سے اولاد بیدا ہوئی۔ بس دونوں شخصوں میں زمین و آسان کا فرق ہے۔

اے حضرات شیعہ! کہاں تک باتیں بناؤ گے، کیا کیا تاویلیں کرو گے، جو کچھ کہو گاس میں ہی جھوٹے ٹھرو گے، جو کچھ تاویل کرو گے اس سے اہل بیت پرالزام دو گے۔ اس بحث کو اوّل سے آخر تک دیکھ لو کہ جو کچھ ہم کہتے ہیں وہ سے یا جھوٹ۔ اب لاف (ڈینگ) محبت اہل بیت نہ مارواور صاف صاف ان کی شمنی کا اقر ارکرواور اپنے ہرعقیدے اور ہرمسکے پرغور کرکے انصاف کرو کہ اس سے اہل بیت کی محبت ظاہر ہوتی ہے یا عداوت، اگر محبت اہل بیت ہوتی تو کیا ان کے جناب پاک کی نسبت ایسی ایسی بے شرمی کی باتیں منسوب کرتے، ان کی شان میں ایسی بے عزیزاں بیان کرتے۔ استغفر اللّه، استغفر اللّه۔ شعر سست شان میں ایسی ایسی ایسی بے ترمی کی باتیں منسوب کرتے، ان کی شان میں ایسی ایسی ایسی بے ترمی کی باتیں منسوب کرتے، ان کی شان میں ایسی ایسی ایسی بے ترمی کی باتیں منسوب کرتے، ان کی شان میں ایسی ایسی ایسی بے تر تیاں بیان کرتے۔ استغفر اللّه، استغفر اللّه، استغفر اللّه۔ شعر سست

جامی چه لاف میز نی از پاک دامنی بر خرقهٔ تو این همه داغ شراب چیست

چونکہ حضرت لوط عَالیتاً کے قصہ کا جواب بھی بخو بی ہو چکا، اب میں حضرت ابرا ہیم عَالیتاً کے قصے کا کچھ بیان کرتا ہوں۔

بعض حضرات شیعہ نے فرمایا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بی بی سارہ علیہا السلام کو بھی ایک بادشاہِ جابر نے زبردسی چھین لیا تھا اور اس وفت حضرت ابراہیم عَالِیّلاً سے سوائے صبر اور دعا کے کچھ نہ ہوا۔ چنانچہ مؤلف'' سیف صارم'' اس مضمون کو اس عبارت سے بیان کرتا ہے، و ھو ھذہ بلفظہ:

''علاوہ اس کے تفسیر عزیزی سے ایک اور مختصر مضمون مقام حاجت ہم لکھتے ہیں،

ا يات بينات داوّل المحروبي الله المحروبينات داوّل المحروبينات داوّل المحروبينات داوّل المحروبينات داوّل المحروبينات داوّل

زیادہ تفصیل تفسیر مذکور میں وہ دیکھ سکتے ہیں کہ ان کے پیرعزیز کی ہے المخضر کہ ساره بی بی حضرت ابرا ہیم عَالیّتلا کی کہ بہت خوبصورت تھیں بہسبب ظلم و جوراشقیاء کے اپنے خاوند ابراہیم مَالِیلاً کے ساتھ سربصحر انگلیں ، جبمصر میں پہنچیں تو وہاں کا بادشاہ نہایت جبارتھا، اس کی عادت تھی کہ جوعورت خوش رو ہوتی تھیں اس کے خاوند کو مار ڈالتا تھا اور بھائی بند ہوتا تو اس سے چھین لیتا تھا غرض ان پر بھی وہی نوبت پہنچی کہ پیادے ظالم کے حضرت پاس آئے اور پوچھا کہ یہ عورت تمہاری کون ہے؟ حضرت نے کہا کہ بہن ہے، یعنی مراد حضرت کے دل میں پیہ تھی کہ دینی بہن ہے اور اولا د آ دم، منصف فہم اس جگہ سے طریقہ تقیہ اور شعار انبیاء ایسے مقام مجبوری و اضطرار میں خیال کرسکتا ہے کہ اوصیاء کو اسوۃ اقتداء با انبیاء ہوتی ہے اور مومنین کوان سے، تو ناصح صاحب کواگر کچھ بھی قوتِ منفعلہ ہو تو سوچیں اور شرم کریں کہ ان کے پیرعزیز خود کیا لکھتے ہیں، غرض کہ بیادگان شاہ مٰدکور نے ابراہیم عَالیّتا کو تو جھوڑ دیا اور حضرت سارہ علیہا السلام خاتون کو زبردستی لے گئے۔حضرت ابراہیم عَالِیّلاً نے جب ان کا بیرحال دیکھا تو نماز و دعا میں مشغول ہوئے اور حضرت سارہ علیہا السلام جب اس شقی کے پاس پہنچیں وہ شقی عاشق ہو گیا اور جاہا کہ بے ادبی کرے بالجملہ حضرت سارہ علیہا السلام نے دعا کی ،اس کا حال بیر ہوا کہ دونوں ہاتھ خشک ہو گئے بدحال ہواانجام کوحضرت سارہ علیہا السلام نے دعا کی احیما ہو گیا پھر بد ذاتی کی، پھر وہی حال ہوا غرض تیسری د فعه حضرت ساره عليها السلام كورخصت كيا اور ما جره عليها السلام حواله كيس ـ'' ہم اس تحریر پر بھی آفریں ومرحبا کہتے ہیں اور اس قصے کے اس موقع پر ذکر کرنے پر شاباش شاباش کہ کرمؤلف کا دل بڑھاتے ہیں کہ اس نے ایسے قصے کو چھیڑا جس سے ہمارا مطلب حاصل ہوتا ہے اور ہم کو ایک ججت اُن پر ہوتی ہے،لیکن سخت حیرت ان کی عقل اور سمجھ برہے کہ اس میں انہوں نے اپنا کیا فائدہ نضور کیا ہے، یعنی خلاصہ اس قصے کا یہی ہے کہ آياتِ بينات داوّل کي کار کار 352 کار 352

حضرت ابراہیم عَالیٰلا کی بی بی سارہ علیہا السلام کو اس بادشاہ جابر کے آ دمی بکڑ لے گئے اور جب اس شقی نے بے حرمتی جا ہی حضرت ابراہیم عَالیتا الله نے خداسے دعا کی خدانے اس کا ہاتھ خشک کر دیا اور ان کی بی بی کی عصمت کو بیجا دیا بلکہ ایسام عجز ہ دکھلایا کہ جس کے سبب سے اس نے ایک لونڈی ہاجرہ علیہا السلام اور نذر کی .....اب کوئی اس قصے کوحضرت ام کلثوم طالتیہا کے حال سے ملائے کہ مطابق ہے یا مخالف اگر حضرت ام کلثوم ضائلیجا کے ساتھ بھی ایسا ہی معاملہ ہو تا کہ جب حضرت عمر ضالتٰہ؛ ان کو اپنے گھر لے گئے تھے تب حضرت علی ضائتہ؛ خدا سے دعا کرتے اور اللہ جل شانہ حضرت ابراہیم کی طرح ان کی عصمت بیانے کے لیے عمر خالٹیہ کا ما تھ خشک کر دیتا اور ان کو ڈرا دیتا اور وہ معجز ہ دیکھ کر صحیح وسالم ام کلثوم <sub>طالعیم</sub>ا کوحضرت علی <sub>طالعی</sub>، کے گھر بھیج دیتے بلکہ اپنی طرف سے ایک لونڈی اور پیش کش کرتے اور اپنی تقصیر معاف کراتے تو بے شک ابراہیم وسارہ علیہا کا قصہ ان کے حال کے مطابق ہوتا حالانکہ برخلاف اس کے حضرت عمر رضائیٰ نے زبردستی ام کلثوم وظائیٰتہا کا نکاح کرا لیا اور آٹھ دس برس تک ان کو اینے گھر رکھا اور ایک بیٹا اور ایک بیٹی بھی ان سے پیدا ہوئی اور ان کے جیتے جی حضرت ام کلتوم خالٹی ان کے گھر رہیں اور ان کی وفات کے بعد حضرت جعفر طیار خالٹی کے بیٹے کے ساتھ ان کا نکاح ہوا ..... پس تعجب ہے کہ خدا نے حضرت سارہ علیہا السلام کی عصمت بیانے کے لیے تو معجزات دکھلائے، بادشاہ جابر کا ہاتھ بھی خشک کر دیا اور حضرت ام کلثوم رہائیہا بنت فاطمہ بنت رسول کے غصب کا ایک منافق مرتد نے ارادہ کیا تو نہ خدا کے دریائے غیرت کو جوش ہوا نہاس کا قہر وجلال ظاہر ہوا نہاس نے کوئی معجز ہ دکھلایا، نہاس غاصب کا ہاتھ خشک کیا، نہ کسی اور طرح اپنے رسول طلنے عَلَیْم کی نواسی کو بچایا..... پس سوائے اس کے کیا کہا جائے کہ شیعوں کا خدا بھی عمر رہائٹن سے ڈر گیا اور اس نے بھی خوف کے مارے کچھ دم نہ مارا یا بیہ کہ اییخے رسول کے وصی کی طرح اس نے بھی صبر کیا اور مخمل فرمایا۔ چونکہ ادنیٰ آ دمیوں کو ایسے معاملات میں بےصبری ہو جاتی ہے اور وہ جان دینے پر آمادہ ہو جاتے ہیں مگر چونکہ امام اور وصی کا رتبہاور درجہسب سے بڑا ہوتا ہے،اس لیےانہوں نے ایسے معاملات میں بھی صبر کیا۔

(نعوذ بالله من هفواتهم وسوء عقيد تهم)

اس قصے میں ایک جاہلانہ شبہ اور رہا جاتا ہے جس کا رفع کرنا بھی مناسب ہے، وہ یہ ہے کہ تواریخ وسیر سے ثابت ہے کہ جب حضرت ابراہیم عَالِیّلاً کی بی بی کواس جابر شقی نے پکڑوایا تو حضرت ابراہیم عَالِیّلاً نی بی کواس جابر شقی نے پکڑوایا تو حضرت ابراہیم عَالِیّلاً نے خدا سے دعا کی اس دعا پر خدا نے مجمزہ دکھلایا اور اس کا ہاتھ خشک کیا اور حضرت علی رہائی نے ام کلثوم رہائی ہا کے جانے کے بعد دعا نہیں کی کہ خدا اس کو قبول کرتا اور مجمزہ دکھلاتا۔ فقط

بے شک بیہ سیج ہے کہ حضرت علی خالٹیہ نے دعانہیں کی اور بیر بھی درست ہے کہ جب خود حضرت امیر جن کی بٹی غصب کی گئی خاموش ہو گئے تو خدا کیا کرتا، وہ بغیر دعا اور سوال کے کیوں اپنا قہرنازل کرتالیکن حضرت امیر الکو دعاسے مانع کون تھا، انہوں نے کیوں سکوت فر مایا اور دعا کے لیے انہوں نے اپنے گھر میں رات کے وقت کیوں دروازہ بند کر کے ہاتھ نہ اٹھائے، اگر مقابلہ کرنے میں جان کا خوف اورلڑنے میں قتل کا اندیشہ تھا تو خیرایک مجبوری تھی، جس کے باعث خاموش ہو گئے ،لیکن گھر میں رات کے وقت کس کا ڈرتھا جس کے سبب سے دعا تک نہ مانگی ....شاید خیال حضرت عمر خالٹیئ کا ہوگا کہ وہ اکثر رات کوبھی گشت کے لیے نکلا کرتے اورلوگوں کی خبرلیا کرتے تھے۔اگر کہیں حضرت امیر اُ کو دعا کرتے من لیتے تو شایدان کو تکلیف دیتے اور پھر وہی امر پیش آ جا تا جس کے لحاظ سے حضرت امیر ٹساکت ہو گئے تھے، یعنی خوف قتل ۔ مگریپہ خیال اس وفت کرنا ضرور تھا جبکہ دعا کے لیے چلانا ضروری ہوتا، حالانکہ جہر دعا کے لیے ضروری نہیں ہے خدا دل کی دعا کو بھی وییا ہی سنتا ہے، جبیبا کہ زبان سے چلانے کوسنتا ہے۔ پس دل ہی سے دعا کرتے اور زبان سے پچھ نہ فرماتے غرض تو مطلب حاصل ہونے سے تھی پیس حضرت امیر ﷺ کے مقابلہ نہ کرنے کا سبب تو ہم نے مانا کہ جان کا خوف تھا اور آواز سے دعا نہ کرنے کے لیے بھی ہم نے معذور تصور کیا کہ اندیشہ عمر ضالٹیو کے سن لینے کا تھالیکن دل سے دعا نہ کرنے کا کوئی سبب سمجھ میں نہیں آتا.....کاش! کوئی شیعہ ہم کو بیہ بتلا دے اور ہمارا شبہ دور کر دے۔

آيتِ بينات داوّل کي کارگان کي ک

اگر کوئی دانش مند به فرمائے کہ جب نکاح کر دیا تو پھر دعا مانگنے کی کیا ضرورت تھی، معاذ الله! معاذ الله! عمر خالتُه؛ زانی اور فاسق نه تھے جن کے ساتھ اپنی بیٹی کا نکاح کرنے سے حضرت علیٰ کچھ لحاظ فرماتے توبس یہی قول ہماراہے پھرروایت (ذَالِكَ فَرْجٌ غُصِبْنَاهُ) کو کیا کریں گے، اور ان صد ہا اور اق کو جواس نکاح کی توجیہہ کے لیے علماء نے سیاہ کیے ہیں، کس آنکھ کے یانی سے دھوئیں گے، اگرنفس الامریہی ہے کہ حضرت علی خالٹیہ، حضرت عمر خالٹیہ، سے راضی اور حضرت عمر خالٹیہ، حضرت علی خالٹیہ؛ سے خوش تھے اور دونوں ایمان اور اخلاص میں ایک دوسرے پر بھروسار کھتے تھے،اس لیےاپنی خوشی سے نکاح کر دیا توبس جھگڑا طے ہوالیکن مذہب تشیع کا بطلان کانشمس فی نصف النہار ثابت ہوا۔ اگر حقیقت میں یہ بات جو ہم نے بیان کی حضرات شیعہ تسلیم کر لیں تو ان کوسوائے اپنے مذہب کے چھوڑنے کے دوسرا حیارہ نہیں ہے اور اسی واسطے ان کے علماء نے ہزاروں قتم کی تاویلات فرمائیں جن کی ضرورت نہ تھی لیکن اصل حقیقت کے بیان کرنے سے چشم یوشی کی ،کسی نے خوف جان کا عذر بیان کیا ،کسی نے اس کوصبر وتخل برمحمول کیا، کسی نے اس کے معارضے میں حضرت لوط عَالِیّلاً کے قصے کو پیش کیا، کسی نے حضرت ابراہیم عَالِیلا کی ٹی ٹی سارہ کے پکڑے جانے کو بطورنظیر بیان کیا،کسی نے حضرت ام کلثوم وٰلاٹیمہا کی شکل برجنیہ کی شکل ہونے کا دعویٰ کیا..... بہر حال بیسب نظیریں اور مثالیں اور حکایتیں بیان کرنا اور اس کے عذرات اور وجوہات پیش کرنا بلکہ اس نکاح کومثل مردار کے کھانے کے جوضرور تأشرعاً حلال 🕈 ہوجاتا ہے سمجھنا کس لیے ہے، اس لیے تا کہ بیہ ثابت نہ ہو کہ حضرت عمر خالٹیہ، ام کلثوم خالٹیہا کی زوجیت کے لائق تھے اور حضرت علی خالٹیہ، نے خوشی سے ان کے ساتھ نکاح کیا ..... پس ایک حضرت عمر ضالتین کی فضیلت سے انکار کے واسطے کیا کیا توجیہات کی ہیں اور کیسے کیسے الزام حضرات اہل بیت پر دیے ہیں کہ کچھ ہوخواہ اہل بیت بدنام ہوں،خواہ ان کی بناتِ طیبات مغصو بہ طہریں،خواہ اولیاء پر بے شرمی کا الزام

<sup>•</sup> جبیبا که صاحب''نزهه'' نے لکھا ہے کہ تجویز تزوج در مقام ضرورت واضطرار ازباب رخصت است، چنانچہ تجویز تناوّل مدیته در حالت مخمصه واضطرار ۱۲۔

آئے سب کچھ منظور اور قبول ہے لیکن حضرت عمر ضائیۂ کی فضیلت کا اقرار نہ کیا نہ کرتے ہیں نہ کریں گے۔ نہ کریں گے۔

دوسری تاویل وصیت ...... ہم اوپر صبر و تخل کی تاویل کا جواب دیے چکے اب دوسری تاویل کو بیان کر کے اس کا رد کرتے ہیں۔

جب حضرات شیعہ نے خیال کیا کہ صبر کی تاویل درست نہیں ہے اور بغیر کسی وجہ خاص کے ایسے نازک معاملے میں خل کا عذر صحیح نہیں ہے، اس لیے اس کی تائید دوسری طرح سے کی اور اس کے لیے ایک وجہ خاص پیدا کی, یعنی وصیت کرنا پینمبر خدا الطبطائی کا کہ حضرت سرور کائنات اپنے وصی اور امام اوّل کو وصیت فرما گئے تھے کہ وہ سوائے صبر کے پچھ نہ کریں اور جو ظلم وستم خلفاء جور کریں ان کی برداشت کریں اور جو جو واقعے پیش آنے والے تھے سب حضرت مطبط جور کریں ان کی برداشت کریں اور جو جو واقعے پیش آنے والے تھے سب حضرت مطبط بنا ہم امیر سے کہہ چکے تھے اور ہرایک واقعے پرصبر وتحل کی وصیت کر گئے تھے تو پھر کیوں کرمکن تھا کہ وصی نبی کے تھم کے خلا ف کرتے اور صبر کو چھوڑ دیتے۔ چنانچہ اس مضمون کو قاضی نور اللہ شوستری نے اپن ''مصائب'' میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی مضمون کو قاضی نور اللہ شوستری نے اپنے ''مصائب' میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی مضمون کو قاضی نور اللہ شوستری نے اپنے ''مصائب' میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی "از المة الغین'' میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی "از المة الغین'' میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی "از المة الغین'' میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی "از المة الغین'' میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی "از المة الغین'' میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی "از المة الغین'' میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی "از المة الغین'' میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی "از المانہ الغین'' میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی "از المانہ المغین'' میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی شور اللہ میں بی فور سے نہ میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی شور سے نہ میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی شور سے نہ میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی شور سے نہ میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی سے میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی سے کی تو بی میں بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی سے تو بی نور سے تو بی تری بیان کیا ہے جس کا ترجمہ فارسی سے تو بی ترجمہ فارسی سے تو بی تو بی

((و بعضے از جهاں ایشاں گفته اند که چه گنجائش دارد که علی تسلیم نکاح کندابنة خو درا برینکه شما وصف کر دید وما میگوئیم که ایں سخن جهل ست به وجود تدبیر و بیاں ایس آنست که چوں رسول خدا کی وصیت کر دعلی رابانچه محتاج بود در وقت وفات و معلوم او گردانید جمیع آنچه جاری خواهد شد از امر مستولین واحداً بعد واحد پس علی گفت مرابچه امر میکنی آنحضرت فرمود صبر کن تامردم رجوع کنند بسوئ توازروی طوع پس آن هنگام قتال کن با ناکثین وقاسطین و مارقین وبا احدی از ثلاثه منازعت مکن ناکثین وقاسطین و مارقین وبا احدی از ثلاثه منازعت مکن

تا خودرا بدست خود در تهلکه نیندازی و مردم از نفاق بشقاق بركردند پس على عليه السلام حافظ وصيت رسول خدا عِلَيْ بود بواسطه حفظ دیں تا مردم به جاهلیت برنه گردند و چوں عمر رکھالی خوستگاری ام کلثوم رکھالی نمود علی متفكر شد و گفت اگر مانع شوم اوقصدِ قتل من خواهد كرد وا گر قصدِ قتل من كندو ممانعت كنم اور از نفسِ خود بيرون روم از اطاعت رسول خدا على و مخالفت وصيت اومیکنم و داخل میشود دردین آنچه مذکور میکرد ازان رسول خدا على پس تسليم ابنة دريس حال اصلح بوداز قتل اوو بیرون رفتن از وصیت رسول خدا عِین یس تفویض نمود امر اور ابخداودانسته بود که آنچه عمر غصب کرد از اموال مسلمانا و ارتكاب كرده از انكارحق او وقعود بجاي رسول خدا عِلَيْ و تغير احكام الهي و تبديل فرائض خدا، چنانچه گزشت اعظم است نزد حق تعالی واقطع وازاشنع است از اغتصاب ایس فرج پس تسلیم کرد و صبر نمود، چنانچه رسول خدا الله امر نموده بود.))

''بعض جاہل کہتے ہیں کہ جب بیہ حالات تھے جوتم نے بنائے تو ایسے میں علی گو اپنی بیٹی کے نکاح کر دینے کو مان لینے کی کیا گنجائش تھی؟ اس کا جواب ہمارے پاس بیہ ہے کہ اس تسم کی گفتگو جہالت ہے، واقعہ بیہ ہے کہ رسول اللہ طبیع آئے ہے مائی وفات کے وفت حضرت علی کو لفظ علی وفات کے وفت حضرت علی کو لفظ بہ لفظ وہ سب کچھ بنا دیا جوان کے بعد ہوگا۔ اس برعلی رضائی نے کہا کہ آپ مجھے کیا حکم دیتے ہیں۔ ارشاد ہوا اس وفت تک صبر کرو جبکہ لوگ تمہاری جانب

ا يت بينات داوّل كالمحال المحال المحا

بحثیت اطاعت وفر مانبر داری رجوع ہوں اور پھراس وفت معاہدہ شکن ظالموں اور دین سے خارج ہونے والی جماعت سے جنگ کرنا اور خلفائے ثلاثہ میں سے کسی سے تنازعہ نہ کرنا تا کہ خود ہلاک نہ ہواورلوگوں کے نفاق واختلاف سے بي حضرت علي در اصل رسول الله طلط عليه كي وصيت كے بلحاظ حفاظت دین نگہبان نتھے تا کہ جاہلیت اور کفر کو دوبارہ اختیار نہ کر لیں اور جب عمر خالٹیر، نے ام کلثوم رہائیہا کے لیے پیغام بھیجا تو علی متفکر ہوئے اور کہا کہ اگر میں اس میں مانع و مزاحم ہوں تو یہ مجھے تل کرے گا، اگرییہ میرے قتل کا ارادہ کرے اور میں اپنی جان بچانے کے لیے اس کومنع کروں تو رسول اللہ طلقے علیم کی اطاعت سے خارج ہوا جاتا ہوں اور ان کی وصیت کے خلاف عمل کرتا ہوں، لہذا دین میں خلل واقع ہوگا، بیسوچ کربیٹی دینا بہتر سمجھا اور معاملہ اللہ کے حوالے کر دیا درآں حالیکہ علی واقف تھے کہ عمرؓ نے مسلمانوں کا مال غصب کیا اور ان کے حق کا ا نکار کرتے ہوئے رسول اللہ کی جگہ بیٹھ گئے، احکام الہی میں تبدیلی وتحریف کی، چنانچہ بیسب باتیں بہنسبت اس ایک شرمگاہ کے غصب کے اللہ تعالیٰ کے نز دیک زیاده فتیج اور بری تھیں، لہذا اپنی بیٹی سپر دکر دی اور صبر کیا، جسیا کہ فرمان رسول طلتياً عليهم تفاك

خلاصہ اس کا بیہ ہے کہ حضرت امیر الکو پینمبر خداط لیے آیا ہے وصیت کی کہتم خلفائے ثلاثہ کے عہد میں کچھ نہ کہنا اور کچھ نہ کرنا، جوظلم وستم وہ جاہیں کریں سرنہ ہلانا، جو کچھ وہ جاہیں غصب کریں کچھ نہ بولنا، اسی واسطے حضرت علی خلافیہ نے اصل معاملہ امامت وخلافت میں کچھ دم نہ مارا اور سکوتِ کامل اختیار فرمایا ..... حالانکہ عمر کے خلیفہ ہونے سے جو کچھ خرابیاں ہوئیں وہ ظاہر ہیں۔ پس خلافت کا غصب کرنا اور مسلمانوں کے مال پر متصرف ہونا اور جناب امیر کوالگ کر کے خود پینمبر خداط ہے کے عہد پر بیٹھنا خدا کے زد یک بہت فتیج اور شنیع تھا، بہ امیر کوالگ کر کے خود پینمبر خداط ہے کہ کہ جاہد پر بیٹھنا خدا کے زد یک بہت فتیج اور شنیع معاملے میں نسبت غصب کرنے فرج ام کاثوم خلاجہ کے۔ پس جب ایسے بڑے فتیج اور شنیع معاملے میں نسبت غصب کرنے فرج ام کاثوم خلاجہ کے۔ پس جب ایسے بڑے فتیج اور شنیع معاملے میں

اَيْتِ بِياتِ اوّل الْكِرِي اللَّهِ ال

اوراس تقریر لطیف کو لکھتے لکھتے قاضی نور اللہ شوستری''مصائب النواصب' میں اپنی حیا وشرم کے جوہر دکھلاتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ خلافت کا دعویٰ کرنا جو عمر رظافیٰ نے کیا اور مسند رسول طلط ایکی پر بیٹھنا خدا کے نز دیک ہزار فرج کے غصب کرنے سے بھی زیادہ برا تھا، چہ جائے فرج واحد، کما ذکر ترجمة فی "ازالة الغین":

((وآنچه دعوی کرداز برائے خود از امامت ازروی ظلم وجور و تعدی و خلاف برخدا و رسولِ خدا اللہ و دفع امامے که نصب کرده اور اخدا و رسول خدا و استیلاء اوبر امور مسلمانان، پس حکم به خلاف خدا و رسول اعظم ست نزد حق تعالی از اغتصاب هزار فرج از زنان مومنان چه جائے فرج واحد.))

''عمر و الله اور سلم الله الله الله اور سلم الله الله اور سلمانوں کے مقرر کیے ہوئے امام کو ہٹا دیا اور سلمانوں کے امور پر قبضہ جمایا۔ پس خدا اور رسول کے حکم کی خلاف ورزی خدا اور رسول کے حکم کی خلاف ورزی خدا تعالی کے امور پر قبضہ جمایا۔ پس خدا اور رسول کے حکم کی خلاف ورزی خدا تعالی کے نزد کیک مومن عورتوں کی ہزار فرجوں (شرمگا ہوں) کے خصب سے خدا تعالی کے نزد کیک مومن عورتوں کی ہزار فرجوں (شرمگا ہوں) کے خصب سے زیادہ بڑی ہے بہنست ایک (ام کلثوم و الله الله کی فرج کے۔''

اے مونین با حیا! اور اے شیعیانِ باصفا! تم کو اپنی حیا اور صفائی کی قشم ہے کہ قاضی نور اللہ شوستری کی اس تقریر لطیف کی لطافت دیکھو اور اس کے الفاظ اور مضامین کوسوچو کہ ائمہ اطہار اور بنات طیبات کی نسبت کیا کچھ فر مایا ہے اور نکاحِ ام کلثوم وٹاٹینہا کو کن لفظوں سے تعبیر کیا ہے۔ سبجان اللہ جناب سیدۃ النساء فاطمۃ الزہراء وٹاٹینہا کی محبت کا دعویٰ بھی کرنا اور ان کی بناتے طاہرات پر الیہ تہمت بھی کرنا اور الیہ بے ادبی کے الفاظ ان کی شان میں زبان کی بناتے طاہرات پر الیہ تہمت بھی کرنا اور الیہ بے ادبی کے الفاظ ان کی شان میں زبان

المات بينات اوّل المحروب المحر سے نکالنا قریب ہے کہ زمین شق ہوجائے ، آسان سے قہر کی بجلی گرے کہ کس منہ سے کس کی شان میں کیا کہتے ہیں اور یہ ہیں شبھتے کہ ام کلثوم رہالٹیہا اس معصومہ کی بیٹی ہیں جن کی صورت کسی نے نہیں دیکھی، جس کی عفت کی عصمت نے قتم کھائی ..... جب قیامت کے دن میدانِ حشر میں ان کا گزر ہوگا تب منادی ندا کرے گا کہ (غَضْوْ ا أَبْصَارَ كُمْ) لینی سب اپنی ہ تکھیں بند کر لو کہ رسول کی بیٹی عفیفہ معصومہ گزرتی ہے، کسی کی ان پر نظر نہ پڑے غرضیکہ جس کی ماں کی عصمت کی خدا کے نز دیک بیہ قدر و منزلت ہواس کے جگر گوشہ کی حضرات امامیہ ایسی فضیحت و رسوائی بیان کریں اور جو باتیں ایک عامی کی نسبت کسی کی زبان سے نہ تكليس ان كواليي جناب كي شان ميس بيان كرين .....ر ما عذر وصيت رسول خدا طلطي عليم كابيرابيا عذر ہے کہ نہ عقلاً لائق تسلیم ہے نہ نقلاً ....عقلاً اس لیے کہ پینمبر خداط اللہ علیہ مرایت خلق کے لیے مبعوث ہوئے تھے ان کا کام تھا خود وہ کام کرنا جس میں لوگ گمراہی ہے بچیں اور اوروں سے خصوصاً اپنے جانشینوں اور وصوں سے وہ کام کرانا جس میں خلق خدا ضلالت سے محفوظ رہے..... پس کیوں کرعقل قبول کرے کہ بیغمبر خداطلتے آیا ہے بیہ وصیت حضرت امیر ﷺ کو کی ہو کہ گوخلفائے ثلاثہ خلافت کوغصب کریں اور تمہاراحق چھین لیں اورلوگوں کے مال پرمتصرف ہوجائیں اور خدا کی کتاب میں تحریف کریں اور میری سنت کو بدلیں اور تمہاری بیٹیوں کو چھین لے جائیں مگر دم نہ مارنا اور جیب رہنا اور بیسب جوروشتم اپنے نفس پر گوارا کرنا..... بھلاکس كى سمجھ ميں بيہ بات آتى ہے كہ يغمبر خدا طلق عَليم نے ايبا فرمايا ہو، (نعوذ بالله منه) اس سے بڑھ کر اور کیا تہمت پنیمبر خداطشے آیم ہر ہو گی ..... رہا یہ عذر کہ یہ اس وجہ سے پنیمبر خداط التي عَلَيْمَ نِهُ فرمايا تقا كه لوگ ظاہر اسلام نه جيموڙ ديں اور علانيه كفر ونثرك نه كرنے لگيس..... توبيامر بھی عقل کے خلاف ہے، اس ليے کہ اگر وہ لا کھوں آ دمی جنہوں نے برسوں پینمبر خدا طلطے عَلَيْم کی صحبت پائی ہواور جنہوں نے ابتدائے اسلام سے اس کی ترقی کے وقت تک وقتاً فو قتاً ایمان قبول کیا ہواور جنہوں نے جہاد اور لڑائیوں میں اپنی جان دینے میں دریغے نہ کیا ہواور جنہوں نے اپنی آئکھ سے ہزار ہام جزات دیکھے ہوں اور جن کی شان میں خدانے آیاتِ فضیلت نازل

کی ہوں وہ سب کے سب (اِلَّا قَلِیْ اللهِ مِینْهُمْ) ایسے منافق اور ناقص ایمان والے ہوں کہ وہ سب حضرت علیؓ کے خلفائے ثلاثہ کے ساتھ مقابلہ کرنے سے ظاہری اسلام کو بھی جھوڑ دیں اوراینے کفراصلی کو ظاہر کر دیں اور اعلانیہ مشرک ہو جائیں اور باوجود یکہ حضرت امیر ؓ حق پر ہوں اور صرف مسلمانوں کی جانوں اور مالوں کو ان کے دست تعدی سے محفوظ رکھنے اور خدا کے دین کوتغیر و تبدل سے بچانے اورلوگوں کے گمراہ نہ ہونے کے واسطے وہ ان سے مقابلہ اور مقاتلہ کریں اور پھر بھی کوئی مسلمان ان کا ساتھ نہ دے بلکہ ساتھ دینا کیسا اسی قصور میں حضرت علی کو چھوڑ دیں اور ظاہری اسلام سے ہاتھ اٹھا کر بت پرستی اختیار کر لیں تو ایس جماعت کے ایمان واسلام سے کیا فائدہ تھا اور بلکہ ان کامسلمان رہنا اور کا فرہو جانا برابر تھا تو پھر پیغمبر خدا طلطی ہیں کا وصیت فر مانا اور حضرت علیؓ کو بہ خیال کا فرنہ ہونے ان لوگوں کے صبر یرتا کید کرنا کیا ضروری تھا۔اس لیے کہ جس امر کا اندیشہ تھا کہ لوگ ایمان واسلام سے نہ پھر جائیں وہ موجود ہی تھا اور وہ سب کے سب ایمان واسلام سے ہاتھ اٹھائے ہوئے تھے ورنہ خیال کرنا جاہیے کہ اگر حضرت علیؓ اس بات پر کہ ان کی خلافت خلفائے جور نے غصب کی اور لوگوں کے مالوں پر تصرف کیا اور سنت نبوی <u>طنے عَا</u>یم کو بدل دیا اور رسول <u>طنعے عَای</u>م کی نواسی کو غصب کر لے گئے ان خلفاء سے مقابلہ کرتے اور اصحاب رسول طلنے علیہ سے مدد حیاہتے تو وہ بجائے مدد دینے کے کلمہ شہادت سے بھی منکر ہو جاتے اور خدا کی تو حید اور رسول طلنے علیہ کی رسالت کا بھی انکار کرنے لگتے تو پھران کے اسلام کا لحاظ کیا ضروری تھا۔ اگر ایسے دلی کافر ظاہری مسلمان ظاہر میں کلمہ گورہتے تو کیا اور بت پرست ہو جاتے تو کیا، صرف ان کے ظاہری اسلام کے لحاظ سے اس قدر ظلم وستم اٹھانا اور خدا کے دین کو غارت ہونے دینا اور بیٹیوں کو چھین لے جانے دینا کیا معنی اور ایسے لوگوں کی خاطر وصیت کرنا پیغمبر خداط اللے عَلَیْمَ کا اورصبر وتحمل پر ثابت قدم رہنے کی اپنے وصی کوتا کید کرنے سے کیا حاصل تھا۔

 المنظم ال

اگر کسی شخص کا غلام یا خدمت گار یا ملازم جس نے چند ہی روز اینے آقا کا نمک کھایا ہووہ دیکھے کہ اس آقا کے مرنے کے بعد کوئی شخص اس کے مال کوغصب کرتا ہے یا اس کے خاندان کی کسی لڑکی کی عزت لیتا ہے بلکہ غصب کرنا کیسا عزت لینا کیسا، وہ یہ سمجھے کہ ایسا ارادہ بھی رکھتا ہے تو اگر وہ نمک حلال ہو گا تو ضرور اپنی جان دینے پرمستعد ہو گا اور اپنے جیتے جی اپنے آ قا کی حرمت وعزت میں داغ نہ آنے دے گا ..... پس کیا جار لا کھ اصحاب رسول میں ایک بھی ایبیا نہ تھا کہ وہ حضرت علی خالٹیو' کا شریک ہوتا اور پیغمبر خدا طلطے عَلَیم کے خاندان کی عصمت و عفت بیاتا، اصحاب رسول کو جانے دوان سب کو مرتد اور منافق سمجھو، کیا بنی ہاشم میں بھی کوئی شخص نہ تھا جواپنی بیٹیوں کی عزت بیا تا اور ایک منافق کے دست تعدی سے ان کومحفوظ رکھتا۔ شایداس کا جواب حضرات شیعہ بیردیں گے کہ پینمبر خداً نے صبر کی وصیت کی تھی اور فرما دیا تھا کہ اگر کوئی شخص کتنا ہی ظلم کرے اور گوتمہاری لڑ کیوں کوغصب کرلے جائے اور جو جاہے سو کرے مگر کوئی دم نہ مارنا ..... تب ہم کہیں گے کہ وہ وصیت جنگ شام اور صفین میں کیوں بھلا دی گئی اور کس لیے ہزاروں آ دمی کا خون کرایا؟ تب شاید فرمائیں کہ اس وصیت میں ہے بھی تھا کہ خلفائے ثلاثہ کے زمانے میں کچھ نہ کرنا مگر معاویۃ سے لڑنا ..... تب ہم کہیں گے کہ وصیت پنجمبر خداط السیمایی آگی کیا تھہری، مرزا دبیر اور مرزا انیس کا مرثیہ تھہرا کہ جومضمون ان کے ذہن میں آیا اسی وفت ایک روایت اپنی طرف سے حجوٹی سچی بنا لی اور اپنی شاعری دکھلا دی۔ آخر اس وصیت کا کوئی سبب یا کوئی وجہ بھی ہے یانہیں۔اگر بیہ وجہ ہو کہ نوبت خون ریزی کی نہ پہنچے تو جنگ معاویہ ظائیہ، میں یہ وجہ موجودتھی کہ ہزار ہا آ دمیوں کے تل کی نوبت آئی اور اگریہ سبب ہوکہ کوئی اصحاب میں سے شریک نہ ہوگا اور اگر ناحق علی خالٹیئ کی جان جائے گی تو اس کا حال جنگ معاویه خلینهٔ میں کھل گیا که تمام مهاجرین اور انصار اور اہل حل وعقد اور بزرگانِ دین حضرت علیؓ کے ساتھے اور ہزاروں ان کی اعانت میں شہید ہوئے تو کیا وہ لوگ جنہوں نے حضرت علی خالٹیز، کو بعد میں مدد دی پہلے مدد نہ دیتے اور جس طرح معاویہ خالٹیز، کے ساتھ لڑ ہے اس طرح خلفاء کے ساتھ نہ لڑتے۔ پس صاف ظاہر ہے کہ بیہ وصیت کامضمون صرف بنایا ہوا

ہے اور ناحق تہمت رسولِ خدا پر ہے۔ اگر شک ہوتو ہم اس کو نقلا بھی ثابت کرتے ہیں۔ یوشیدہ نہ رہے کہ قطع نظر دلائل عقلی کے جس سے اس وصیت کا بطلان ثابت ہوتا ہے اگرہم احادیث واخبار پر کتب شیعہ کےغور کرتے ہیں تو اس سے بھی اس کا غلط ہونا معلوم ہوتا ہے، اس لیے کہ ماحصل وصیت کا بیہ ہے کہ حضرت علی خالفائے ثلاثہ کے زمانے میں صبر و تخل کریں اور ان کے کسی ظلم وستم پر کچھ نہ بولیں۔ پس اگر حضرت علی خالٹیۂ ان کے زمانے میں صابر وشا کر رہے ہوں اور ان کے ساتھ شختی و درشتی کے ساتھ پیش نہ آئے ہوں اور ان کا مقابلہ نہ کیا ہوتو بے شک ہم بھی تشلیم کر سکتے ہیں کہ شایدایسی وصیت ہوئی ہولیکن اگریہ امر ثابت ہو جائے کہ حضرت علیؓ نے اپنے قہر وجلال کا اظہار کیا اور خلفاء ثلاثہ سے بہنی پیش آئے اوران سے مقابلہ کیا اوران کو ہر طرح پر ڈرایا اوران کے قل پر آمادہ ہوئے تو کیوں کر ہم قبول کریں کہ پینمبر خدا طلط علیہ نے وصیت کی تھی، اس لیے کہ اگر وہ وصیت کرتے تو ضرور حضرت علیؓ اس برعمل کرتے اور کسی امر میں چون و چرا نہ فر ماتے لیکن حجوٹی حجوٹی باتوں میں تو حضرت امیر ان کا مقابلہ کریں اور مرنے مارنے پرمستعد ہو جائیں اور وصیت نبوی کو بھلا دیں اور ایسے بڑے معاملے میں مثل غصب ام کلثوم طالعیم اسکے صبر وتحل کریں اور وصیت برعمل فرمائیں، بیامر ہماری ناقص فہم کی سمجھ سے باہر ہے۔اس دقیق مضمون کوحضرات شیعہ ہی سمجھتے ہوں گے۔

کہا روایت کہا کہ ایک روایت: ..... 'کشف الغمہ'' میں محمد بن خالد سے ایک روایت کہ ہے، جس کا مضمون یہ ہے کہ ایک روز حضرت عمر و خلائی نے اثناء خطبے میں لوگوں سے کہا کہ اگر میں چا ہوں کہ اس کہ تم کومعلومات دینیہ اور معتقدات یقینیہ اور احکام شرعیہ محمد یہ سے پھیروں اور یہ کہوں کہ اس کو چھوڑ کر ان قاعدوں پر چلو جو جاہلیت کے زمانے میں تھے تو تم میری اطاعت کرو گے یا نہیں؟ کسی نے کچھ جواب نہ دیا۔ جب تین مرتبہ اس طرح حضرت عمر خلائی نے پوچھا تو حضرت علی خلائی نے نے فرمایا کہ اگر یہ حالت تمہاری ہم دیکھیں اور تم کو خدا کے دین سے پھرا ہوا یا کیس تو دوسرانائب ہم طلب کریں اور اگر تم تو بہ کروتو تمہاری تو بہ قبول کریں اور اگر تو بہ نہ کروتو تمہاری تو بہ قبول کریں اور اگر تو بہ نہ کرو

تو ہم تمہاری گردن ماریں .....حضرت عمر خالٹین نے بیس کر کہا کہ الحمد للہ کہ ہمارے دین میں ایسے آ دمی ابھی ہیں کہ اگر میں منحرف ہو جاؤں تو وہ مجھے راہ راست پر لا سکتے ہیں۔ فقط! یس جب حضرت علی رضافتہ مصرت عمر خالٹیہ کے بوجھنے پر ایسا سخت جواب دیں اور ان کے قتل کرنے اور گردن مارنے براینی مستعدی ظاہر کریں تو اگر حقیقت میں حضرت عمر خالٹیہ، دین سے پھر جاتے اور احکام شرعیہ محمد بیکو بدل دیتے تو حضرت علی ضافیہ اینے قول کو بورا کرتے اوران کو مار ہی ڈالتے ، پس حضرت علی رہائٹہ؛ سے مستعد کیوں کر حضرت عمر رہائٹہ؛ کواپنی بیٹی لے جانے دیتے اور کچھ چون و چرا نہ کرتے۔اصل ترجمہ بلفظہ اس حدیث کا بیہ ہے: ((روایت ست از محمد بن خالد الضبی که روزے عمر بن خطاب در اثناء خطبه از حاضران سوال کرد که اگر من خواهم که شمارا از معلوماتِ دینیه و معتقداتِ یقینیه و احكام شرعيه محمدية صرف نما يم و گويم كه از معتقداتِ برگردید ورجوع نمائید بقواعد که درزمان جاهلیت بود شمابامن چه خواهید کرد آیا تابع درآن خواهید شدیا مخالف من، مردمان همه خاموش شدندو هیچ کس جواب نگفت عمر دیگر بارا همیں سخن را اعادہ کرد، از هیچ کس جوابی نشنید، پس دیگر بار همیں مقاله اعاده کرد شاهِ ولايت فرمود كه هر گاه از تو ايس حالت مشاهده گردو و ترا از دین مصطفع منحرف یا بم نائب دیگر طلب کنیم و اگر توبه كنى توبه ترا قبول كنيم و اگر نكنى ترا گردن زنيم ، عمر ا چوں ایں سخن از شاہِ اولیا شنید گفت که دردین ما مرد ماں هستند كه اگر منحرف شويم مارا بطريقِ مستقيم مقيم و ثابت دارند.))

''محمد بن خالدضی سے روایت ہے کہ ایک دن عمرٌ بن خطاب نے درمیانِ خطبہ حاضرین سے سوال کیا کہ اگر میں جا ہوں کہتم کومعلومات دینیہ،معتقداتِ یقینیہ اوراحکام شرعیہ محمد بیڑسے پھیروں اور کہوں کہان اعتقادات کو چھوڑ واور ان قواعد کی طرف رجوع کرو جو زمانهٔ جاہلیت میں تھے تو تم میرے ساتھ کیا کرو گے، میری پیروی کرو گے یا مخالفت؟ سب لوگ خاموش تھے کسی نے جواب نہ دیا۔ عمر خالتیہ نے دوبارہ یہی بات کہی، پھر کسی نے جواب نہ دیا تو عمر خالتیہ نے پھر سے یہی بات دہرائی۔حضرت علی رضائیہ نے فرمایا جب بھی تمہاری یہ حالت دیکھوں گا اور تم دین مصطفے سے ہٹا ہوا یاؤں گا تو دوسرا نائب تلاش کروں گا اور اگرتم نے تو بہ کر لی تو تمہاری تو بہ قبول کر لوں گا، ورنہ تمہاری گردن مار دوں گا۔ عمر خالٹیں نے علی خالٹیں کی جب بیر بات سنی تو کہا کہ ہمارے دین میں ایسے لوگ ہیں کہا گر میں منحرف ہو جاؤں تو مجھے راہ راست پر لگا دیں گے۔'' دوسری روابیت: .....ملا با قرمجلسی نے ''حیاۃ القلوب'' 🏚 میں ایک طویل روایت نقل کی ہے جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ عمر فاروق ؓ کے دل میں شاہ مردالؓ کی اس قدر ہیبت اور خوف تھا کہ صرف دیکھنے ہی سے لرزہ آجاتا تھا۔ چنانچہ ایک طول طویل قصہ لکھنے کے بعد اس مضمون

((علی بن ابراهیم از ابو و اثله روایت کرده است که گفت روزے باعمر بن خطاب برا هے می رفتم ناگاه اضطرا بی درراه یافتم و صدائ از سینه اوشنیده شد مانند کسی که از ترس مدهوش شود، گفتم چه میشود ترا ای عمر گفت مگر نه بینی شیر بیشه شجاعت را او معدن کرم و فتوت راوکشنده طاغیان و باغیان و زیبنده شمشیر را علمدار صاحب تدبیر

كوان لفظول سے ادا كيا ہے:

**<sup>1</sup>** ''حياة القلوب''مطبوع لكهنؤ صفحه ٣٣٧ جلد ٢ اردوتر جمه حياة القلوب جلد ٢ صفحه ٣٦٧ هـ

ا يات بينات اوّل المحرك المحرك

راچوں نظر کردم علی بن ابی طالب را دیدم الی قوله تا ایس ساعت ترس اور ااز دل من بدر نرفته است و هرگاه که اور امی بینم چنیس هر اسان میشوم.))

''علی بن ابراہیم نے ابو واثلہ سے بیان کیا ہے کہ ایک دن میں عمرٌ بن خطاب کے ساتھ جا رہا تھا، اثناء راہ میں ان پر بے قراری طاری ہوگئ اور ان کے سینہ سے ایسی آ وازسنی جیسے مارے خوف کے کوئی مد ہوش ہو جا تا ہے۔ میں نے کہا: اے عمر! آپ کو کیا ہوا؟ انہوں نے کہا تم (شیر بیشہ شجاعت معدن کرم وسخاوت باغیوں) اور سرکشوں کو کھینچنے والے زیب شمشیر صاحب تدبیر کونہیں و کمھتے۔ جب میں نے نظر دواڑئی تو علیؓ بن ابی طالب وکھائی دیے۔ سے ان کا خوف نہیں نکلا، میں جب بھی ان کود کھتا ہوں اسی طرح ڈرجاتا ہوں۔''

پس اب اس حدیث سے زیادہ اور کیا سند چاہیے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عمر ضافیٰ خطرت علی ضافیٰ کی صورت دیکھنے سے ڈر جاتے تھے اور ان کے بدن پر ہیبت سے لرزہ ہونے لگتا تھا اور بہت دیر تک ان کے ہوش وحواس درست نہ ہوتے تھے، پس جب کہ حضرت علی ضافیٰ کے دیکھنے سے یہ حال عمر ضافیٰ کا ہوتا ہواور ان کے ہوش وحواس ان کی صورت دیکھنے سے جاتے رہتے ہوں تو کیوں کر قیاس میں آئے کہ پھر ان کی بیٹی سے بہ جبر فکاح کرایا ہو۔ سے جاتے رہتے ہوں تو کیوں کر قیاس میں آئے کہ پھر ان کی بیٹی سے بہ جبر فکاح کرایا ہو۔ سے شاید حضرات شیعہ یہ فرمائیں کہ اس وقت حضرت کا جلال جاتا رہا تھا بلکہ معاملہ برعکس ہوگا تھا۔

تبسری روایت: ..... جناب مولوی سید دلدارعلی صاحب قبله ''عمادالاسلام' میں لکھتے ہیں کہ کتب امامیہ میں لکھا ہوا ہے کہ تن تعالی نے اپنے پیغمبر کو حکم کیا کہ سب کے درواز بے مسجد سے بند کریں سوائے اپنے اور حضرت علی کے درواز بے کے۔ چند دن کے بعد حضرت عباس نے عرض کی کہ میر سے لیے خدا سے عرض کیجھے کہ میرا دروازہ کھول دیا جائے۔ آپ نے کہا کہا ممکن نہیں۔ تب حضرت عباس نے کہا کہ ایک میزاب ہی کے لیے دعا کر دیجھے۔ حضرت

خاموش ہوئے اور خدا نے حضرت عباس کی درخواست ٹانی کو منظور کیا۔ پس حضرت خودا کھے اور حسب خواہش حضرت عباس کے سقف خانہ پر پر نالہ نصب کیا۔ چنانچہ وہ پر نالہ تین سال تک زمانہ خلافت عمر خلائیۂ میں قائم تھا۔ ایک روز اس پر نالے کا پانی بہتا تھا کہ عمر ٹائیء کیڑوں پر گرا، انہوں نے حکم دیا کہ یہ پر نالہ اکھاڑ دیا جائے، چنانچہ وہ اکھاڑ دیا گیا اور عمر خلائیء نے غیظ وغضب میں آکر کہا کہ اگر کوئی اس کو پھر لگائے گا تو میں اس کی گردن مار دوں گا۔ حضرت عباس اپنے لڑکوں پر سہارالگا کر اسی شدت ِ مرض میں حضرت امیر کے پاس فریاد کو آئے اور کہا کہ میں دو آئے تھا ایک تو جاتی رہی، یعنی پینمبر خدا اللے آئے آئے، دوسری باقی ہے، یعنی علی بن ابی طالب۔ میں نہ جانتا تھا کہ تمہارے جیتے جی یہ مصیبت مجھ پر ہوگی۔ حضرت امیر نے فرمایا کہتم اینے گھر میں آرام سے بیٹھو، دیکھو میں کیا کرتا ہوں:

(( ثم نادى يا قنبر على بذى الفقار فتقلده ثم خرج الى المسجد والناس حوله و قال ياقنبر اصعد ورد الميزاب الى مكانه فصعد قنبر ورده الى موضعه و قال على و حق صاحب هذا القبر و المنبر لئن قلعه قالع لا ضربن عنقه و عنق الأمر له بذلك ولا صلبنها في الشمس حتى ينفذ و افبلغ ذالك عمر بن الخطاب فنهض و دخل المسجد و نظر الى الميزاب و هو في موضعه فقال لا يغضب احد ابالحسن فيما فعله و تكفر عنه عن اليمين فلمّا كان من الغداة مضى على بن ابي طالب الى عمه العباس فقال له كيف اصبحت يا عم قال بافضل النعم ما ومت لي يابن اخي فقال له ياعم طب نفسك و قرعينا فوالله لوخاضمني اهل الارض في الميزاب لخصمتهم ثم لقتلتهم بحول الله وقوته لاينا لك ضيم ولا غم فقام العباس فقبّل بين عينيه و قال يا بن اخي ما خاب من

انت ناصره، فكان هذا فعل عمر بالعباس عم رسول الله و قد قال في غير موطن وصية منه في عمه ان عمى العباس بقية الاباء والاجداد فاحفظو ني فيه كل في كنفى و انا في كنف عمى العباس فمن اذاه فقد اذاني و من عاداه فقد عاداني فسلمه سلمي وحربه حربي و قد اذاه عمر في ثلث مواطن ظاهرة غير خفية منها قصة الميزاب ولولا خوفه من على عليه السلام لم يتركه على حاله.....)) انتهى

''حضرت امیر طنے قنبر کوآواز دی اور کہا کہ میری ذوالفقار لانا، چنانچہوہ ذوالفقار لا یا اور حضرت علیؓ نے اسے حمائل کیا اور ہمراہ آ دمیوں کے مسجد میں آئے اور قنبر سے کہا کہ برنالے کو جہاں تھا وہیں لگا دے، چنانچے قنبر نے لگا دیا۔اس کے بعد حضرت امیر انے فرمایا کہ قتم ہے مجھ کو صاحب قبر ومنبر کی! اگر کسی نے اس یرنالے کوا کھاڑا تو میں اس کی گردن ماروں گا۔ پینجرعمر کو پینجی ، تب وہ مسجد میں آئے اور برنالے کواپنی جگہ بر دیکھا اور کہا کہ کوئی ابوالحسن، لینی امیر کوغضب میں نہ لائے۔ وقت صبح کے حضرت امیر ؓ نے حضرت عباسؓ سے یو چھا کہ کہیے کیا ہوا۔حضرت عباسؓ نے کہا کہ جب تک تم زندہ ہو چین وآ رام سے گزرتی ہے۔ حضرت امیر ٹنے فرمایا کہ تتم ہے خدا کی کہ اگر تمام اہل زمین مجھ سے بخصومت پیش آویں میں سب کونل کر دوں۔ آپ کو کوئی غم اور فکرنہیں لاحق ہو گی ،حضرت عباسؓ نے کھڑے ہوکران کی پینٹانی کو بوسہ دیا اور کہا کہ اے جھیجتے تو جس کا مدد گار ہو وہ بھی نامراد نہیں ہوسکتا۔ عمرؓ نے رسول اللہ طلط عَالِمؓ کے جیا عباسؓ کے ساتھ بیمعاملہ کیا۔ اپنی وصیت میں متعدد مقامات پر اینے جیا کے بارے میں آپ طلتی میں اور مایا کہ میرے جیا عباس میرے باب دادا کی یاد گار ہیں، لہذا ان کے بارے میں میری رعایت رکھو، ہر ایک میری حمایت میں ہے اور میں

اپنے چھا عباس کی جمایت میں ہوں۔ جس نے ان کوستایا اس نے مجھے ستایا، جس نے ان کوستایا اس نے مجھے ستایا، جس نے ان سے دشمنی رکھی اس نے مجھے سے دشمنی رکھی، ان کی صلح میری صلح اور ان کی لڑائی میری لڑائی ہے۔ اور عمر نے ان کو تین موقعوں پرستایا ہے جو ظاہری ہیں پوشیدہ نہیں۔ ان میں سے ایک موقع میزاب (پرنالہ) کا قصہ ہے، اگران کو علی کا خوف نہ ہوتا تو اس کو اس حالت پر نہ رہنے دیتے۔''

اس روایت کومطاعن عمر خالٹیہ' میں لکھ کر مجتہد صاحب فر ماتے ہیں کہ اگر عمر' کوعلیٰ کا خوف نه ہوتا تو مجھی پرنالے کواپنی جگه پرلگانے نه دیتے ....غرض په که جب ایک خفیف بات، یعنی پر نالے کے لگانے پر جناب امیر اس قدر غیظ وغضب میں آجائیں اور قنبر سے ذوالفقار منگا کرمسجد میں آئیں اور اپنے سامنے کھڑے کھڑے پر نالہ نصب کروائیں اور باوجود یکہ حضرت عمر خالٹین کو تین سال گزر چکے تھے اور ان کی خلافت کا زمانہ شباب پر تھا اور پھر بھی ان سے نہ ڈریں اور ان کے قتل کرنے پر مستعد ہو جائیں بلکہ تمام دنیا کے قتل کا بحالت مخالفت دعویٰ کریں تو کیوں کر قیاس قبول کرے کہ پیغیبر خداط اللے علیہ نے ان کوصبر کی وصیت کی ہو گی ، اگر واقعی حضرت نے وصیت کی ہوتی تو اس واقعہ میزاب میں جناب امیر کیوں اس کو بھول جاتے اور کس لیے ذوالفقار لے کر باہر آتے اور اگر حضرت علی خالٹیر، سے عمر خالٹیر، ڈرتے نہ ہوتے تو وہ کیوں جیب ہوجاتے اور کیوں ان کے لگائے ہوئے میزاب کوا کھڑوا نہ دیتے .....! عجب حال ہے حضرات شیعہ کا کہ بھی تو حضرت علیؓ کواپیا شیر دلیر بنا دیتے ہیں کہ ذرا ذراسی بات بران کے قہر وجلال کے قصے بیان کرتے ہیں اور ملکے ملکے معاملات میں ان کافٹل وقبال یر مستعد ہو جانا بیان کرتے ہیں اور بھی بھی ان کو ایسا خائف اور کمزور کر دیتے ہیں کہ بڑے بڑے معاملات میں ان کو صابر و شاکر کہتے ہیں۔ کیا حضرات شیعہ کے نز دیک حضرت ام کلثوم خالٹیا کا غصب ہونا حضرت عباس خالٹی کے سقف خانے کے میزاب کے برابر بھی نہ تھا كهاس يرتواس قدرغيظ وغضب ہوئے اوراس يرصبر وسكوت كيا جائے ..... كاش! جناب امير" میزاب کے معاملے میں سکوت فر ماتے اور حضرت ام کلثوم زلائیہا کے معاملے میں اپنے قہر و المرات ال

جلال کو ظاہر کرتے اور قنبر سے ذوالفقار لے کر باہر آتے اور عمر رضائیہ کے قبل کرنے اور گردن مارنے پرمستعد ہوتے تو بی قہر وغضب بجائے خود ہوتا۔

معلوم نہیں کہ حضرات شیعہ اس نکاح کوبل از واقعہ میزاب کے روایت کرتے ہیں یا اس کے بعد۔ اگر نکاح قبل از واقعہ میزاب تھا تو حضرت عباس ضائلیہ کا جناب امیر کے پاس معاملہ میزاب میں فریاد کو آنا بعید از قیاس ہے، اس لیے کہ حضرت عباس شائیہ خوب جانتے تھے کہ حضرت عمر ضافیٰ کے ڈریسے انہوں نے اپنی بیٹی کو دے دیا اور کچھ نہ بولے تو کیوں کر حضرت عباس خالٹیہ پھراپنے میزاب کے معاملے میں ان کے پاس فریاد کو جاتے ، کیونکہ جب جناب امیر ﴿ لرِّی کے معاملے میں نہ بولے اور صبر کیا تو پھر ایسے معمولی معاملے میں کیا بولتے ..... اور اگریہ نکاح بعد از واقعهٔ میزاب ہوا تو جب حضرت عباس شائنیہ مضرت علی خالٹیہ ، کوسمجھانے گئے تھے کہ عمرؓ آمادہ فساد ہےتم نکاح ہونے دو ورنہ وہ تم کو تکلیف دے گا تب اگر حضرت عباس خالٹین اس قصے کو بھول گئے تھے تو جناب امیر " یاد دِلاتے کہ چیاتم کو یادنہیں ہے کہ تہارے میزاب کے معاملے میں نے کیا کیا اور عمر ضالتین کو کیسا ڈرا دیا، پس کیوں کرایسے بڑے معاملے میں اس سے ڈر جاؤں اور اسی وفت قنبر سے تلوار منگا کر عمر ضائیہ کے پاس آتے اوران کومیزاب کے معاملے کی طرح ڈرا دیتے۔اگراپیا کرتے تو پھر کیا مجال عمر خالٹیٰ کی تھی كه وه يجه بولتے ....غرض بيركه اب تو حضرات شيعه ان روايات كو ديكھيں اور صبريا وصيت كا نام زبان پر نہ لائیں اس لیے کہ ان روایات سے ان کا ابطال ایسا ہوا ہے کہ کسی کو پچھ کہنے کی گنجائش نہیں رہی۔

تنیسری تاویل: ...... تقیه، اگر چه جو کچه ہم نے صبر اور وصیت کی تاویل میں بیان کیا ہے اس کا بھی بطلان بخوبی ہوگیالیکن خاص اس لفظ سے ہم کچھ بحث کرتے ہیں۔

بعض علماء شیعہ نے فرمایا ہے کہ حضرت امیر گوتقیہ کرنے کا حکم تھا، اس لیے وہ معذور و مجبور سے اور نکاح کر دینے میں وہ فرمانِ الہی کی بجا آوری کرتے سے اور امتثال امر اللی مقتضی اجر ہے۔ چنانچہ اس مضمون کو بایں الفاظ صاحب "نے ہے اثنا عشریه"نے بجواب

المنات اوّل المنات ا

وجہاول: .....تقیہ خود تھت حضرات شیعہ کی ہے اہل بیت کرام پراور بھی کسی امام نے تقیہ نہیں کیا نہ وہ مامور بہ تقیہ سے۔ اس کوہم بحث تقیہ میں ثابت کریں گے ان شاء اللہ تعالیٰ! وجہ دوم: .....تقیہ کرنے کے دو سبب سمجھ میں آتے ہیں: یا خوف جان یا خوف عزت .....عزت تو اس نکاح کے کر دینے سے جاتی رہی، پس اس کا خوف تو باتی ہی نہ رہا جس کے لیے تقیہ کی حاجت ہوتی، رہا خوف جان اس کے سبب سے جناب امیر مامور بہ تقیہ نہ سے ،علمائے شیعہ نے اس کوخود شلیم کیا ہے جسیا کہ "تقلیب المکائد" میں علامہ کتوری کھتے ہیں:

((شیعیان هر گزنمی گویند که حضرت امیر المومنین به سبب خوفِ هلاکت جان خود ترك قتل و قتال ابوبكر كرده

## المات بينات اوّل كالمال المال المال

بود بلکه می گویند که حضرت امیر المومنین هیچك از فرائض و و اجبات را ترك نه كرده و تقیه بجهت خوفِ هلاكت جان خود نبود بلكه بجهت خوفِ هتكِ عرض و ناموس بود.))

''شیعہ بھی بھی بین کہتے کہ جناب امیر ٹنے اپنی جان جانے کے بیش نظر ابوبکر ٹ سے جنگ و جدال ترک کی بلکہ شیعہ کہتے ہیں کہ جناب امیر ٹنے کوئی فرض واجب نہیں چھوڑ ااور آپ کا تقیہ کرنا اپنی جان جانے کے خوف سے نہ تھا بلکہ اس کا سبب ہتک عزت و ناموس تھا۔''

وجہ سوم: .....اگر ہم تسلیم کریں کہ حضرت علی ضائین کو جان کا خوف تھا تو خود حضرات شیعہ اس کو قبول نہ کریں گے، اس لیے کہ ان کی مذہبی روایات سے ثابت ہوتا ہے کہ کئ دفعہ حضرت صدیق اور حضرت عمر فاروق ضائی ان حضرت امیر کے قتل کا ارادہ کیا تھالیکن وہ بہسبب شجاعت حضرت امیر کے پورا نہ ہوا، جسیا کہ ملا باقر مجلسی "حق الیقین" میں لکھتے ہیں۔ ج

جب حضرت علی ہے معاملہ کو بلایا اور کہا کہتم نے دیکھا آج علی نے کیا کیا اگرایک سے معارضہ کیا تب ابوبکر نے عمر کو بلایا اور کہا کہتم نے دیکھا آج علی نے کیا کیا اگرایک دفعہ اور ایسا ہی وہ کریں گے تو ہمارے سب کام درہم برہم ہوجا ئیں گے، بیس کرعمر نے کہا کہ میری صلاح یہ ہے کہ علی قتل کر دیے جا ئیں اور اس خدمت پرخالد بن الولید کو متعین کیا اور صبح کی نماز کا وقت ان کے قتل کا مقرر ہوا۔ چنانچہ جب صبح کی نماز کو حضرت علی مسجد میں آئے اور براہ تقیہ ابوبکر کے بیچھے نماز کو کھڑے ہوئے اور خالد تلوار باندھ کر حضرت علی ہماز کو کھڑے ہوئے اور خالد تلوار باندھ کر حضرت علی کے برابر

**<sup>1</sup>** اصل عبارت بحث تقیه میں نقل ہو گی۔۱۲

و البحرائح "صفحه ۱۲۳ مطبوعه مبنی میں قطب الدین راوندی نے البحر ائع "صفحه ۱۲۳ مطبوعه مبنی میں قطب الدین راوندی نے مجھی نقل کی ہے۔۱۲

المات بينات اوّل المحاول المحا

کھڑے ہوئے مگر جب ابوبکرتشہد کے لیے بیٹھے تب ان کو ندامت ہوئی اور فتنہ و فساد سے ڈرے اور شدت اور سطوت اور شجاعت حضرت امیر کی ان کومعلوم تھی تب ایسا خوف ابوبکر پر غالب ہوا کہ نمازختم نہ کر سکے۔ بار بارتشہد پڑھیں اورخوف کے مارے اسلام نہ پھیریں، آخر خالدٌ سے کہا کہ جو بچھ میں نے تم سے کہا ہے وہ نہ کرنا، چنانچہ بعد نماز کے حضرت علیؓ نے خالدؓ سے بوچھا کہتم سے ابو بکڑنے کیا کہا تھا؟ انہوں نے کہا: تمہارے تل کرنے کو کہا تھا اور اگر وہ مجھے منع نہ کرتے تو ضرور میں تم کو مار ڈالتا،حضرت علیؓ نے غصے میں آ کر خالدؓ کو پکڑا اور زمین یر دے مارا۔ جب عمرٌ چلانے لگے اور لوگ جمع ہو گئے تب حضرت امیر ؓ نے خالد ؓ کو تو جھوڑ دیا اور گریبان عمرٌ کا پکڑا اور کہا کہ اگر وصیت رسول خداً کی اور تقدیر الٰہی نہ ہوتی تو تم اس وقت د یکھتے کہ کون ضعیف ہے، ہم یا تم۔ اور ایک روایت میں بیر ہے کہ حضرت امیر ؓ نے خالدؓ کو ایک انگلی پراٹھالیا اور ایسا دبایا کہ اس کی جان نکلنے کے قریب ہوگئی اور خالدؓ نے یا خانہ پھر دیا اور یاؤں میں رعشہ پڑ گیا اور بات زبان سے نہ نکل سکی اور جو کوئی نز دیک جاتا کہ خالہ ہ حچٹرائے اس کی طرف شیر خداً ایسی غضب کی نگاہ سے دیکھتے کہ وہ ڈر کے مارے لوٹ جاتا کہ آخر حضرت عباس آئے اور انہوں نے قتم دے کر خالد کو چیٹرایا۔ فقط

اے حضرات شیعہ! اس روایت کو دیکھو اور شیر خدا وصی رسول کی شجاعت اور مردا کلی پر خیال کرواور پھر معاملہ نکاح ام کلثوم بڑائی پر نظر کرواور سوچو کہ اگر نکاح بہ جبروا کراہ ہوتا اور حضرت امیر گو کو را کر حضرت امیر گو کو را کر حضرت امیر گو کو را کر ان کی بیٹی لے لیتا اور حضرت علی قتل کے خوف سے پچھ نہ کہتے۔ اگر حضرت امیر گو کو حضرت عمر وہائی نے خوف دلایا تھا اور ان کے مارنے کی دھم کی دی تھی تو کیوں حضرت علی دہائی خاموش ہوگئے اور کس لیے عمر کو ایک ان کا حامی ہوا تھا تو کیوں اس کی طرف غضب کی نگاہ سے نہ دیکھا۔ ہم اگر ملا با قرمجلسی کی روایت کو قبول کریں تو کیوں اس کی طرف غضب کی نگاہ سے نہ دیکھا۔ ہم اگر ملا با قرمجلسی کی روایت کو قبول کریں تو کیوں اس کی طرف غضب کی نگاہ سے نہ دیکھا۔ ہم اگر ملا با قرمجلسی کی روایت کو قبول کریں تو کھر کبھی ہمارے ذہن میں بیہ بات نہیں آسکتی کہ ..... حضرت علی وہائی ام کلثوم وہائی ہا کے نکاح میں ایسے خوف زدہ اور مضطر ہو جا کیں کہ پچھ نہ فر ما کیں اور اپنی معصومہ بیٹی کا غصب ہونا پسند

کریں۔اگر اس روایت پر بھی خاطر جمع نہ ہوتو ہم دوسری سند شجاعت علی مرتضٰی شیر خدا کی بیان کرتے ہیں کہ ملا باقر مجلسی حق الیقین میں لکھتے ہیں :

((بعد از غصب فدك حضرت امير المومنين به ابوبكر نامه نوشت در نهایت شدت و حدت و تهدید و و عید بسیار درآن درج نمود ، چون ابوبكر نامه راخواند بسيار تر سيدو خواست كه فدك را و خلافت راهر دو رد كند. )) '' فدک غصب کرنے کے بعد امیر المونین ؓ نے ابوبکر ؓ کونہایت شدت آمیز خط کھااور سخت تہدیداور وعیداس میں لکھی، ابوبکر نے جب خطیر طاتو بہت ڈرے اور بیہاں تک ارادہ کرلیا فدک اور خلافت دونوں سے دست بردار ہو جائیں۔'' پس اس سے بھی ثابت ہوتا ہے کہ حضرت علی ضائنیہ کی ایک خفگی کے خط سے حضرت ابوبکرصدیق خالٹیۂ ایبا ڈر گئے کہ فدک اور خلاف جھوڑنے پرمستعد ہوئے تو حضرت علی خالٹیۂ کو کون مانع تھا کہ حضرت ام کلثوم وٹائیم کے معاملے میں بھی حضرت عمر رٹائیم کو ایک نامہ لکھتے اوراینی شجاعت ومردانگی کی یاد دلاتے اور جوتہور اور سطوت پہلے حضرت نے ظاہر کی تھی اس کا ذکر کر کے ڈراتے حالانکہ بہجمی شیعوں کی کسی روایت سے ثابت نہیں ہوتا کہ حضرت علی خالفہ نے کوئی خط لکھا ہو یا حضرت عمر ضائلیٰ کو ڈرایا ہو، اگر اور کچھ نہ ہوتا تو حجت تو تمام ہو جاتی کیکن جناب امیر ؓ کے سکوت اور خاموشی کا سبب ایسے نازک معاملے میں ہماری سمجھ میں نہیں ۔ آتا اورتقیه کرنے کی کوئی وجہایسے بڑے عظیم امر میں ہم کومعلوم نہیں ہوتی۔ شایداس معاملے میں کوئی سر، اسرار امامت کا ایسا ہو گا جو ہماری سمجھ میں نہیں آسکتا، اس لیے کہ اسرار امامت کو کوئی ملک مقرب اور نبی مرسل کے اور مومن کامل کے سوا دوسراسمجھ ہی نہیں سکتا جبیبا کہ ملا ہا قر مجلسي "حق اليقين" مين لكصة بين:

((غائب احوال و خفا یای اسرار ایشان را خلق نمید اندو تاب شنیدن آنها ندارد مگر ملك مقربے یا پیغمبر مرسلے یا مومن كا ملے كه حق تعالىٰ دلِ أو را امتحان كرده باشد و بنُورِ ايمان منور گردانيده باشد.))

''ائمہ کے مخفی حالات اور پوشیدہ راز مخلوق نہیں جانتی اور نہ ہی ان کے سننے کی تاب رکھتی ہے سوائے مقرب فرشتے یا پیغمبر مرسل یا مومن کامل کے کہ حق تعالی نے جس کے دل کوآز مالیا ہواور ایمان کے نور سے اس کوروشن کر دیا ہو۔''

مجھے اس مقام پرامام باقر علیہ السلام کی ایک حدیث یاد آتی ہے جو کلینی ہے ہسند معتبر لکھی ہے کہ امام کی دس نشانیاں ہیں منجملہ ان نشانیوں کے نشانی نہم میں وہ لکھتے ہیں کہ جو فضلہ امام سے جدا ہوتا ہے اس سے مشک کی بوآتی ہے اور زمین کو خدا نے مؤکل کر دیا ہے کہ وہ اس فضلے کونگل جاتی ہے۔'' فقط!

**<sup>1</sup>** اصول كا في صفحه ۲۴۲ نولكشور لكصنو \_ الشافي ترجمه كا في جلد ٢ صفحه ٣٩٨ \_

ا يات بينات اوّل المحروب المحر

جناب امیر ﷺ کے نہ آتا تھا اور کیا ان کے غصب سے کوئی داغ ائمہ اطہار کی شان میں نہ گلتا تھا۔

ام بھائیو! ذرا سوچو اور شرماؤ اور انصاف کو دخل دو کہ سوائے اس کے کہتم اقرار کرو کہ حضرت عمر از وجیت کی صلاحیت رکھتے تھے اور کسی طرح پر بیدالزام رفع ہوسکتا ہے یانہیں؟
چوتھا قول: ..... جب کہ حضرات شیعہ نے دیکھا کہ نہ تاویل صبر کی درست ہوتی ہے نہ وصیت اور تقیہ کی توجیہہ سے کچھ مطلب حاصل ہوتا ہے، اس لیے بعضوں نے ان سب کو جھوڑ کر اور ہی دعوی کیا اور صحبت اور ہم بستری سے انکار کیا۔ چنانچہ صاحب سیف صارم فرماتے ہیں:

''اگرچہ در حقیقت قربت معصومہ طاہرہ، یعنی وقوع اتصال ومواصلت جو کہ ظاہر میں غایت منا کحت ہے موجب اقرار شخ فانی اور ہم بہ سبب صغیرہ ہونے معصومہ کے ممتنع الوجودیقینی تھا اور باعتبار ظاہر کے بھی اور باعتبار باطن کے اُز رُوے علم باطنی کے بھی حضرت مولی پر ہویدا تھا۔''
اور پھر چنداوراق کے بعد مؤلف مٰدکور لکھتے ہیں:

''مواعظِ حسینیه جناب غفر انمآب وغیرها کتب حقه میں جواہل ایمان بقری و کھنا چاہیں تو وہاں رجوع کر سکتے ہیں صاف واضح ہوگا کہ مواصلت وقربت زن وشوی ہرگزنہیں وقوع میں آئی بلکہ بطریقہ اہل بیت طاہرہ روایت صحح مخرہیں اس بات کے کہ ظاہر میں بیدرنج وصعوبت بےشک مولائے مونین نے اپنے سرلیالیکن حقیقت میں قربت ومواصلت با معصومہ ہرگز وقوع میں نہیں آئی بلکہ ازراہ اعجاز بہ عنایت کریم کارساز ایک جنیہ مشکلہ بشکل جناب معصومہ حوالہ کی گئیں اور جناب معصومہ تا حیات شخ فانی نظر سے لوگوں کے معصومہ حوالہ کی گئیں' وزید التصریح فی المبسوطات۔ انتہی بلفظہ ۔'' چونکہ مؤلف''سیف صارم' نے اس عبارت کے بعد ہڑی ہڑی کتابوں کا حوالہ دیا ہے،

ا يت بينات اوّل المحروب الله المحروب الله المحروب المح

نے کیا نکات واسرار لکھے ہیں،اس لیے میں ان کے علماء اعلام کے قول کو بھی نقل کرتا ہوں اور سامعین کے لیے حالت منتظرہ باقی نہیں رکھتا ہوں۔

واصح ہوکہ قطب الاقطاب راوندی مؤلف "خرائج و جرائح" نے بیدعویٰ کیا ہے اورمولوی دلدارعلی صاحب قبلہ نے''مواعظ حسینیہ'' میں اس کوان کفظوں سے بیان فرمایا ہے: ((گفت عرض نمودم بخدمت حضرت علیه السلام که مخالفین بر ماحجت می آرند و میگویند که چرا علی دختر خودرا به خلیفه ثانی پس حضرت صلوٰة الله علیه تکیه کرده نشسته بو دند درست نشسته فرمو دند که آیا چنین حرفهامی گويند بدر ستيكه قوميكه چنيل زعم ميكنند "لايهتدون سواءً السبيل" سبحان الله حضرت امير را اين قدر قدرت نبود كه حائل شود ميان خليفه و دختر خود ، دروغ ميگويند كه هر گز چنین نبود بدر ستیکه چون خلیفهٔ ثانی پیغام عقد رابه حضرت امير داد حضرت انكار نمو دند يس خليفهٔ ثاني بعباس گفت که اگر دخت علی رابمن عقد نمی کنی سقایت و زمزم أز دست تُو ميكيرم پس عباسٌ بخدمت امير آمده حقیقت حال رامی گفت حضرت انکار نمودند، چون عباس باز الحاح نمود ، حضرت امير با عجاز خود جنّيه را از اهل نجران طلبيدند واو يهوديه بود پس او بموجب امر بـصـورت ام كـلثورهم ممثل گرديد و حضرت اميرهام كلثورهم را باعجاز خود از نظر هامستور گردانید ندپس تامدت دراز جنیه پیش او ماندتا اینکه یك روز به بعضے از قرائن دریافت نمود كه زن او ام كلثور أنيست بلكه از بني آدم هم نيست،

ا يت بينات داوّل کي کور 377 کي کار 377

گفت ندیدم ام ساحرتر از بنی هاشم کسی راوچون خواست كه ايس امر را إظهار نمايند خود كشته شد ، پس جنّيه بخانه خو درفت و ام كلثوام ظاهر گرديد....)) انتهى ''میں نے امام جعفر صادق سے عرض کیا کہ لوگ ہم سے ججت کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ علی نے اپنی بیٹی کی شادی خلیفہ ثانی سے کیوں کر دی؟ امام جو تکیہ کے سہارے بیٹھے ہوئے تھے سیدھے ہو کر بیٹھ گئے اور کہا کیا لوگ اس قشم کی بکواس کرتے ہیں اور اس شادی کا یقین کرتے ہیں، یہ ہرگز ہرگز راہ راست پر نہ آسکیں گے۔ کیا حضرت امیر ؓ کو بیر قندرت نہ تھی کہ وہ خلیفۂ ثانی اور اپنی بیٹی کے درمیان حائل ہو جاتے۔ کہنے والے جھوٹے ہیں، واقعہ یہ ہے کہ خلیفہ ثانی نے جناب امیر اُکو جب شادی کا پیام بھیجا تو آیا نے انکار کر دیا۔خلیفہ ثانی نے عباس سے کہا کہ اگر علی کی لڑکی سے میری شادی نہ کراؤ گے تو یانی پلانے اور زم زم کاحق تمہارے قبضے سے لے لوں گا۔اس پر جناب عباس جناب امیر کے یاس آئے اور حقیقت حال ظاہر کی۔ جناب امیر ٹنے انکار کر دیا، پھرعباس ٹے اصرار پر جناب امیر ﷺ نے بطور معجزہ ایک جنیہ اہل نجران سے طلب فرما لی جو یہودن تھی۔ پس وہ جناب امیر ﷺ کے حکم سے ام کلثوم ؓ کی صورت میں ہو گئی اور جناب امیر نے اپنے معجزہ کے ذریعے ام کلثوم کولوگوں کی نظر سے چھیا دیا۔اس طرح وہ جبّیہ ایک عرصہ تک خلیفہ ٹانی کے پاس رہی۔ایک دن کسی قریبے سے خلیفہ ٹانی کومعلوم ہو گیا کہ ان کی بیوی اُم کلثوم نہیں ہے اور لطف یہ کہ انسان بھی نہیں، تو کہا کہ میں نے بنی ہاشم سے زیادہ کسی کو جادو گرنہیں دیکھا اور جب اس امرکوظا ہر کرنا جا ہا تو خود مارے گئے اور وہ دیوزادی یہودن (جتیہ )اینے گھر چلى گئى اورام كلثومٌ ظاہر ہو گئيں \_''

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اے حضرات شیعہ! اینے قطب الا قطاب اور قبلہ و کعبہ کے علم وعقل اورفہم کی داد دواور



#### خميمه:

# نكاح ام كلثوم ضيعتها

مصنف رحمتہ اللہ علیہ نے حضرت عمر ذلائیہ کے ساتھ حضرت ام کلثوم بنت علی ذلائیہ کے ساتھ حضرت ام کلثوم بنت علی ذلائیہ کے نکاح پرجس مرل اورمفصل انداز میں بحث کی ہے اور جس طرح ائم کرام کے اقوال اور شیعہ علماء کے اقرار سے زکاح کا ثبوت پیش کیا ہے اس کے بعد کسی بھی ایسے شخص کے لیے جو پورے اخلاص اور ایمان داری سے حقیقت واقعہ سمجھنا جا ہتا ہواس نکاح سے انکار کی گنجائش نہیں رہ جاتی۔

حضرت عمر والنائير كي ساته ام كلثوم بنت على والنائير كو تكاح كا انكار اليها بى ہے جيسے دن كى روشنى ميں سورج كا انكار مگر برا ہوگر وہى پاسدارى اور مذہبى تعصب كا كه فخر الحققين اور آيات الله فى العالمين كے جانے والے اشخاص بھى جس كا شكار ہو جاتے ہيں ۔ سے تو يہ ہے كہ ايسے لوگ جان بوجھ كرصاف اور سيدهى باتوں كو بھى فلسفيا نہ موشكا فيوں اور منطقى بحثوں ميں الجھا كر السخ عوام كو مغالطے ميں والنا جا ہے ہيں ۔ قرآن كريم نے ایسے ہى لوگوں كے ليے كہا ہے:

﴿ وَ لَا تَلْبِسُوا الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَ تَكُتُهُوا الْحَقَّ وَ اَنْتُهُ تَعُلَمُونَ ﴾

(سوره بقره: ۲٤)

''اورمت ملاؤ سیح میں غلط اور مت چھپاؤ سیج کو جان ہو جھ کر۔' ابھی کچھ دنوں قبل ایک دوست نے یکے بعد دیگرے مجھے دو کتابیں اس موضوع پر پڑھنے کے لیے دی تھیں۔ پہلی کتاب شیعوں کے فخر انحققین سابق مدیر''اصلاح'' مولانا سید علی حیدرصاحب متوفی ۱۳۸۰ھ کی تصنیف ہے جو کہ خاص اسی موضوع پر عقدام کلثوم م کے نام سے کھی گئی ہے۔۔۔۔۔ دوسری کتاب جناب مولانا سید کلب جواد صاحب ابن مولانا کلب عابد

<sup>🖈</sup> ازشخ محمد فراست

صاحب کی نتیجہ مخکر ہے جسے انہوں نے حضرت مولانا محمد منظور نعمانی صاحب نور اللّه مرقدہ کی کتاب ''ابرانی انقلاب، امام خمینی اور شیعیت' کے جواب میں''ابران کا اسلامی انقلاب فتنه وہابیت اور شیعیت' کے نام سے تحریر کیا ہے۔

موصوف نے اس کتاب کے صفحہ ۲۲۵ پر نکاح ام کلثوم وٹائٹیا کی بحث کی ہے گراس کی تردید میں کوئی نئی دلیل نہیں پیش کی بلکہ فخر انحققین صاحب کی دلیلوں کوئی مختراً دہرادیا ہے۔
فخر المحققین مولانا سیم علی حیررصاحب کی کتاب سے یہ بھی معلوم ہوا کہ ان
سے پہلے ان کے والد بزرگوار سید المت کے لمین و آیت الله فی العالمین سید
علی اظہر صاحب قبلہ بھی اسی موضوع پر دو کتابیں "کنز مکتوم فی حل عقد
ام کلثور می اور "رفع الو ثوق عن نکاح الفاروق" کے نام سے لکھ چے ہیں، اس
کے بعد شایدان کتابوں کونا کافی سمجھ کر موصوف نے بیہ کتاب تحریر کی ہے۔

مولانا علی حیدر صاحب نے اس کتاب میں حضرت ام کلثوم والٹیوہا کو دختر علی والٹیو کے بجائے دختر ابو بکر والٹیو ٹائی جائے دختر ابو بکر والٹیو ٹائی تابت کرنے کی دھن میں قدم قدم پر ٹھوکریں کھائی ہیں۔ چنانچہ ایک مقام پر فرماتے ہیں کہ 'جناب امیر اپنی بیٹی کا نکاح عمر کے ساتھ کیسے کر سکتے تھے، کیا وہ قرآن کی اس آیت سے نا واقف تھے:

﴿ الْحَبِيْثَاتُ لِلْحَبِيْثِيْنَ وَالْحَبِيْثُونَ لِلْحَبِيْثَاتِ وَالطَّيِّبَاتُ لِلطَّيِّبِيْنَ وَالْحَيِيثَ وَالطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبَاتِ ﴾ (النور: ٢٦)

''گندی عورتیں گندے مردوں کے لیے اور گندے مردگندی عورتوں کے لیے،
ستھری عورتیں ستھرے مردوں کے لیے اور سقرے مردستھری عورتوں کے لیے۔''
فخر المحققین صاحب کے کہنے کا مطلب یہ ہے کہ جب قرآن مجید میں اللہ تعالی کا واضح تھم نازل ہو چکا تھا، تو پھر جناب امیر شجیسا پابند شریعت ایک مومنہ کا نکاح ایک منافق سے کسے کرسکتا تھا؟

موصوف کی دلیل سے خواہ حضرت علی رضائلیہ کا دامن عصمت اس داغ سے (جس کو وہ

داغ سمجھتے ہیں) محفوظ ہو گیا ہو، مگر نعوذ باللہ! رسول اکرم مطبع کا دامن تو داغ دار ہوا جاتا ہے۔ کیونکہ انہوں نے تو بقول شیعوں کے دو منافقا وُں سے عقد کیا اور انہیں تا حیات اپنے نکاح میں برقر اررکھا۔ تو اب یا تو بیہ مجھا جائے کہ معاذ اللہ! رسول اکرم مطبع آئے اس آیت سے ناواقف تھے، یا پھر جان ہو جھ کر اس آیت کے خلاف کیا۔ جبکہ یہ دونوں با تیں امرِ محال ہیں، تو پھر ان دونوں (حضرت عاکشہ و ناٹی اور حضرت حفصہ و ناٹی ہا) کو مومنہ ما ننا پڑے گا جو کہ شیعوں کے عقیدے کے خلاف ہے۔ یہ بھی قدرت کا ایک انقام ہے کہ جب کوئی شخص حقائق کا انکار کرتا ہے تو جانے انجانے اپنے اصولوں کو ہی یا مال کر بیٹھتا ہے۔

فخر المحققین صاحب اپنی تحقیق کالب لباب بیان کرنے کے لیے کتاب کے آخر میں "اس بہتان کی اصل حقیقت' کا عنوان قائم کر کے لکھتے ہیں:

''حضرت ابوبکر گی وفات کے فوراً بعدان کی ایک لڑکی ۱۳ ھیں پیدا ہوئی اس کا نام بھی ام کلثوم رکھا گیا، دیکھواستیعاب، تاریخ طبرسی، تاریخ کامل وغیرہ، اور چونکہ ان کی زوجہ اسا پڑنے اب حضرت علی سے اپنی شادی کر لی تھی، اس لیے وہ اس بچی کو لیے ہوئے جناب امیر گرے گھر آگئیں ..... اور تمام واقعات مذکورہ انہیں ام کلثوم ختر ابوبکر واسا پڑے کی جیس صرف ایک مکان جناب امیر گرے گھر رہنی کی وجہ سے لوگوں نے حضرت ام کلثوم گو جناب امیر سے متاثر ہو کر مؤرخین و بنوامیہ کی جدوانہا جال وفریب کی کارروائیوں سے متاثر ہو کر مؤرخین و محدثین اہل سنت نے غلطی سے انہیں ام کلثوم دختر ابوبکر واسا پڑ کو دختر جناب امیر وفاطمہ مجھ لیا، کیونکہ بی بھی تو جناب امیر کے گھر رہتی تھیں۔''

(حضرت ام كلثومٌ ،صفحه ۲۲ اصفحه ۱۶۷)

فخر المحققین مولاناعلی حیدرصاحب کی اس عبارت سے چند باتیں مستفاد ہوتی ہیں: ا: جوام کلثوم رضی اللہ عنہا حضرت عمر ضالئیۂ کے نکاح میں تھیں وہ دختر علی نہیں بلکہ دختر ابو بکر تھیں۔ ابو بکر تھیں۔ ا يات بينات اوّل المحروب المحر

٢: ان كى مال كا نام فاطمه ننهيس بلكه اساء بنت • عميس والليما تها۔

۳: یہی ام کلثوم اپنی ماں اساءؓ کے ساتھ جناب امیرؓ کے گھر آ گئیں۔

ہم: مؤرخین ومحدثین اہل سنت نے غلطی سے ام کلثومؓ دختر ابوبکرؓ واساءؓ کو دختر جناب امیرؓ وفاطمیہؓ سمجھ لیا۔

جناب مولاناعلی حیدر صاحب نے اپنے دعوے کی عمارت جس بنیاد پر کھڑی کی ہے وہ بنیاد ہی کھڑی کی ہے وہ بنیاد ہی ہوگا کہ ام کلثوم دختر ابو بکر رہائیڈ کی ماں کا نام حبیبہ بنت خارجہ تھا نہ کہ اساء بنت عمیس رہائیڈ کی ماں کا نام حبیبہ بنت خارجہ تھا نہ کہ اساء بنت عمیس رہائیڈ کی ماں کا نام حبیبہ بنت خارجہ تھا کسی سی ناصبی یا اس بات کا ثبوت کہ ام کلثوم دختر ابو بکر رہائیڈ کی ماں کا نام حبیبہ بنت خارجہ تھا کسی سی ناصبی یا بنوامیہ کے کسی حاشیہ بردار کی کتاب سے نہیں بلکہ شیعوں کی مشہور و معروف تاریخ ''ناشخ التواریخ'' سے ملاحظہ ہو جس کے مصنف مرزا محمر تقی خاں، سلطان ناصر الدین قاچار والی الیوان کے وزیر اعظم تھے اور انہیں کمال لیافت و قدردانی میں بادشاہ مذکور کے در بار سے ......

(عقدام کلثوم: مؤلفه حضرت مولا ناعبدالمومن صاحبٌ فاروقی صفحه ۲۷) مرزامحمر تقی خال'' ناسخ التواریخ'' کے صفحہ ۲۱ کے بیر حبیبہ بنت خارجہ کے حال میں لکھتے ہیں:

''حبیبہ دختر خارجہ بن زید بن ابی زبیر بن مالک بن امراء القیس بن مالک بن تغلبہ
بن کعب بن خزرج تھیں، یہ ابو بکر کی زوجہ تھیں اور ان کی وفات کے وفت حاملہ
تھیں، بعد وفات ایک لڑکی پیدا ہوئی جس کا نام حضرت عائشہ رخالیٰ پانے ام کلثوم اللہ میں بعد وفات ایک لڑکی پیدا ہوئی جس کا نام حضرت عائشہ رخالیٰ ان ام کلثوم اللہ کھا تھا۔ عمر بن خطاب نے ان کی خواستگاری کی تھی مگر ام کلثوم نے یہ کہہ کرا نکار
کردیا کہ میں عمر بن الخطاب جیسے درشت طبع کے ساتھ گزار انہیں کر سکتی۔'
اس مؤرخ نے حبیبہ دختر خارجہ زوجہ ابو بکر صدیق بنائین کی الاد کا حال ایک جگہ اور لکھا ہے، وہاں لکھتے ہیں:

((در وقت و فات ابوبكر حامله بود پس از و م دختر م آورد نام او ام كلثوم است.))

''ابوبکر کی وفات کے وقت وہ حاملہ تھیں، ان سے ایک لڑکی پیدا ہوئی جس کا نام ام کلثوم ہے۔''(ناسخ التواریخ صفحہ ۲۱۵)

لیجے خود ایک شیعہ مؤرخ ہی نے وہ بنیاد کھود ڈالی جس پرفخر الحققین صاحب نے ساری عمارت کھڑی کی تھی ، اور بیہ بات ثابت ہوگئی کہ ام کلثوم بنت ابو بکر رہائین کی ماں کا نام اساء نہیں بلکہ حبیبہ بنت خارجہ تھا اور جب کہ حضرت علی رہائین نے اساء بنت کا عمیس رہائین اساء نہیں جانے اور رہنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا ہے۔

کعبہ کس منہ سے جاؤ گے غالب شرم تم کو گر آتی نہیں

<sup>1</sup> سا ہجری میں حضرت ابو بکر رفائٹیؤ کی وفات کے بعد حضرت اساء وفائٹیؤ کا نکاح حضرت علی وفائٹیؤ سے ہو گیا۔ محمد بن ابی بکر کی عمر اس وقت تقریباً تین برس کی تھی۔ وہ اپنی مال کے ساتھ حضرت علیٰ کے گھر آئے ، اور انہی کے زیر سایہ پرورش پائی۔ حضرت علیٰ کے صلب سے ایک لڑکا بچیٰ نامی پیدا ہوا۔ ۴۴ ہجری میں حضرت علی وفائٹیؤ کی شہادت کے بعد جلد ہی حضرت اساء وفائٹیؤ نے جمی پیک اجل کو لبیک کہا۔ (شیخ محمد فراست)

ا يت بينات اوّل المحاول المحاو المحاول المحاو

ہاں بیہ بات صحیح ہے کہ اساء بنت عمیس وٹائٹیہا کے بطن سے بھی حضرت ابوبکر وٹائٹیہ کی ایک اولا دیدا ہوئی تھی مگر وہ لڑکی نہیں بلکہ لڑکا تھا جس کا نام محمد بن ابوبکر تھا....، چنانچہ یہی مؤرخ حضرت اساء عمیس وٹائٹیہا کے حال میں لکھتے ہیں:

'' پہلے یہ حضرت جعفر رضائیٰ کے نکاح میں تھیں اور ہجرت حبشہ کے وفت ان کے ہمراہ تھیں اور ہجرت حبشہ کے وفت ان کے ہمراہ تھیں اور فتح خیبر کے روز یہ بھی اپنے شو ہر جعفر بن ابی طالب رضائیٰ کے ساتھ رسول الله طلط علیہ کے پاس تشریف لائیں، پھر جب حضرت جعفر رضائیٰ شہید ہو گئے تو حضرت ابو بکر رضائیٰ سے نکاح کر لیا۔''

### آگے کے الفاظ یہ ہیں:

((و محمد بن ابی بکر از و متولد شُد و بعد از ابوبکر علی علیه السلام اور اتزویج بست و یحی از و متولد شُد .))

''اور محمد بن ابوبکر ان سے پیدا ہوئے ابوبکر کے بعد حضرت علی علیہ السلام نے ان سے نکاح کرلیا اور اس سے یکی پیدا ہوئے۔''(ناخ التواریخ صفحہ ۱۷)

اب ہم شیعہ کتب سے یہ بھی ثابت کرتے ہیں کہ جوام کلثوم وُنالِنی حضرت عمر دُنالی کے کاح میں تھیں وہ دختر ابوبکر وُنالی نہیں بلکہ دختر علی ابن طالب وُنالی نہیں۔ چنانچہ مرزا محمد تقی خال 'ناسخ التواریخ'' میں لکھتے ہیں:

((ام كلثوم بنت على عليه السلام عمر بن خطاب وير اتزويج كرد واز وے زيد ورقيه متولّد شد وفات ام كلثوم و پسرش در وقت واحد بود و ما قصه اور ادر كتاب عمر به شرح كتاب عمر نو شتيم.))

''ام کلثوم بنت علی علیہ السلام سے عمر ٔ بن خطاب نے شادی کی اور ان سے زید اور رقیہ پیدا ہوئے۔ ام کلثوم اور ان کے لڑکے (زید) کا انتقال ایک ہی وقت میں ہوا، ہم نے ان کا قصہ "کتاب عمر " میں کھودیا ہے۔"

## ا يت بيات اوّل المحروب المحروب

''ناسخ التواریخ'' کے مذکورہ بالا بیان سے حضرت ام کلثوم والٹینہا زوجہ حضرت عمر والٹینہ کا بنت علی والٹینہ ہونا تو ثابت ہوگیا مگر بنت فاطمہ الزہراء وظالینہا ہونا ثابت نہ ہوا، لہذا اس کا ثبوت بھی کتب شیعہ سے ملاحظہ ہو۔

تیرہویں صدی کے مشہور شیعہ مؤرخ مرزاعباس علی قلی خال (جومصنف''ناسخ التواریخ''
کے خلف الرشید و دولت پر ایران کے بادشاہ قاچار کے وزیر اعظم سے ) نے اپنی تصنیف
''تاریخ طراز مذہب مظفری'' میں ایک مستقل باب (حکایت تزوی ام کلثوم باعمر بن خطاب)
کے عنوان سے قائم کیا ہے۔ یہ باب تاریخ مذکورہ مطبوعہ ایران میں صفحہ کی سے شروع ہوکر صفحہ کا برختم ہوا ہے، وہاں لکھتے ہیں:

((جناب ام کلثوم کبری دختر فاطمه زهرا درسرائے عمر بن خطاب بود وازوے فرزند بیا ورد چنانکه مذکور گشت وچوں عمر مقتول شد محمد بن جعفر بن ابی طالب اور ادر حبالهٔ نکاح در آورد.))

'' حضرت فاطمۃ الزہراً کی صاجزادی ام کلثوم عمر بن خطاب کے گھر میں تھیں، ان سے ایک فرزند بھی پیدا ہوا جس کا پہلے ذکر ہو چکا ہے جب حضرت عمر قتل کیے گئے تو محمد بن جعفر بن ابی طالب ان کواینے نکاح میں لائے۔''

پھراسی مؤرخ نے ایک بحث ہی ہے کہ حضرت فاطمہ زہڑا کی صاجزاد بوں کی اولا د بھی رسول خداط ہے: بھی رسول خداط ہے:

((اما گفته انداز خصائص رسول خداصلی الله علیه و آله ست که فرزندان فاطمه سلام الله علیها بآن حضرت نسبت دهند لاکن در حقِ دختر ان دخترش این عنوان راجاری

**<sup>1</sup>** تاریخ طراز مذہب مظفری، باب حکایت ترویج ام کلثوم باعمر بن الخطاب، طبع ایران

نداشته اند، پس جریان امر در حقِ ایشان برقانونِ شرع است درین که ولد در نسب با پدرمی رود نه بمادر، به همین سبب گویند پسر شریف را اگر پدرش شریف نه باشد شریف نمی خوانند، پس فرزندانِ فاطمهٔ به رسول خدا منسوب، و اولادِ حسن و حسین آب بایشان و آنحضرت شی منسوب باشد و فرزندانِ خواهرانِ ایشان زینب خاتون و ام کلثوم به پدرانِ خود عبدالله بن جعفر و عمر بن خطاب نسبت برندنه بمادر و نه برسولِ خدا شی زیر اکه ایشان فرزندانِ دختر بنت بمادر ته هستند نه فرزندان دخترش.))

''لیکن علاء نے کہا ہے کہ یہ خصوصیت رسول خدا طفی آیا کی ہے کہ حضرت فاطمہ سلام اللہ علیہا کی اولا دکو آنخصرت کی اولا دکھتے ہیں لیکن حضرت فاطمہ کی دختر کی دختر کی دختر کے دق میں یہ مسلہ جاری نہیں رکھا ہے، ان کے دق میں وہی عام حکم ہے جو قانون شرع کے موافق ہے کہ اولا دکا نسب باپ کی طرف کیا جاتا ہے نہ کہ ماں کی طرف اسی وجہ سے اگر کسی شخص کا باپ شریف نہ ہوتو اس کو شریف نہیں مہتوں ماں کی طرف اسی وجہ سے اگر کسی شخص کا باپ شریف نہ ہوتو اس کو شریف نہیں کہتے ۔ پس حضرت فاطمہ کی اولا د تو رسول خدا کی اولا د کہی جائے گی اور حسنین کی اور حسنین کی اور حسنین کی اور دسنین کی اور دسنین کی اولا د اپنے باپ عبداللہ بن جعفر اور عمر بن خطاب کی طرف نہیں بہتوں ، لیمن منسوب ہوگی ، نہ اپنی ماں کی طرف اور نہ رسول اللہ طفی آئی آئی کی طرف ، کیونکہ یہ منسوب ہوگی ، نہ اپنی ماں کی طرف اور نہ رسول اللہ طفی آئی آئی کی طرف ، کیونکہ یہ منسوب ہوگی ، نہ اپنی ماں کی طرف اور نہ رسول اللہ طفی آئی گی گوری کے لڑکوں گی۔' یہ اب ہم اس بحث کے آخر میں اس نکاح کے واقع ہونے برایک ایسے شیعہ جمہدگی گواہی اب ہم اس بحث کے آخر میں اس نکاح کے واقع ہونے برایک ایسے شیعہ جمہدگی گواہی

**<sup>1</sup>** تاریخ طراز مذہب مظفری مطبوعه ایران، بحواله ابوالائمه کی تعلیم صفحه ۳۵،۳۳، ۳۵

المات بينات اوّل المحروب المحر

پیش کرتے ہیں جن کا سکہ شیعی دنیا میں سب سے زیادہ چلتا ہے اور چودھویں صدی ہجری کے مجتہد اعظم، انقلاب ایران کے رہنما، آیت اللہ اعظمی روح اللہ خمینی نے جن کی کتابوں کے مطالعہ کی بطور خاص تلقین فرمائی ہے، یعنی گیار ہویں صدی ہجری کے مشہور شیعہ مجتهد ملا باقر مجلسی جنہوں نے ام کلثوم بنت علی رہائی ہے۔ مسئلہ کو اپنی تصانیف میں ذکر کیا ہے۔

چنانچه "اصول کافی و فروع کافی" کی شرح "مرأة العقول" جلدسوم صفحه هم ۱۳۸۸ ۱۹۲۸ باب تزوج ام کلثوم" طبع قدیم ایرانی میں اس پر مفصل بحث کی ہے اور مشکرین نکاح کے جوابات دیے ہیں، آخر بحث میں چل کرنکاح ہذا کوسلیم کرتے ہوئے لکھا ہے:

((والاصل فی النجواب ان ذالك وقع علی سبیل التقیة والاضطراد.))

''لینی اصل جواب یہ ہے کہ یہ نکاح مجبوری اور تقیہ کی بنا پر واقع ہوا تھا۔'
اب جبکہ شیعہ مجتہدین، محدثین ومؤرخین کے اقرار سے بہ ثابت ہو چکا کہ جو ام کلثوم حضرت عمر زلائیہ کے نکاح میں تھیں وہ حضرت ابو بکر زلائیہ واساء بنت عمیس زلائیہ کی نہیں بلکہ حضرت علی مرتضی زلائیہ وحضرت فاطمۃ الزہراء زلائیہ کی بیٹی وحسنین زلائیہ شریفین کی حقیقی بہن حضرت علی مرتضی زلائیہ وحضرت فاطمۃ الزہراء زلائیہ کی بیٹی وحسنین زلائیہ شریفین کی حقیقی بہن تھیں۔اس کے بعد جناب مولوی علی حیدرصا حب کی اس بات میں کوئی دم نہیں رہ جاتا:

''بنوامیه کی بے حدوا تنہا جال وفریب کی کارروائیوں سے متاثر ہوکر مؤرخین و محدثین اہل سنت نے غلطی سے ام کلثوم فرختر ابوبکر و اسات کو دختر جناب امیر و فاطمہ سمجھ لیا۔''

دراصل بیہ جملے فخر المحققین صاحب نے شیعہ عوام کو اندھیرے میں رکھنے کے لیے تحریر کیے ہیں دکھنے کے لیے تحریر کیے ہیں جس سے ان کی سراسیمگی اور گھبراہٹ کا اندازہ ہوتا ہے، نیزیہ کہ ہرالزام بنوامیہ اور اہل سنت کے سرتھوینے کے جذبے کوتھی تسکین مل جاتی ہے۔

ہم شیعہ دوستوں سے التماس کرتے ہیں کہ وہ ہٹ دھرمی اور مذہبی تعصب سے اویر اٹھ

کراس بات پر سنجیدگی سے غور کریں کہ ان کے یہاں چار کتابیں (جو کہ اصول اربعہ کے نام سے مشہور ہیں) تمام کتب میں معتبر ومستندیقین کی جاتی ہیں:

ا: "الكافي" ازمجر بن يعقوب كليني الرازي الهتوفي ٣٢٩ ه

۲: "من لا يحضره الفقيه" از الشيخ صدوق ابوجعفر محمد بن على بن بابويه القمى متوفى
 ۱۲ هــ

٣: "الاستبصار" از ابوجعفر محمد بن حسن الطّوسي "شيخ الطائفه" البتوفي ١٠ ٢ ص

م: "تهذيب الاحكام".

ان اصول اربعہ میں "من لایحضرہ الفقیہ" کے علاوہ تینوں کتابوں میں ام کلثوم بنت علی وُلِی ہے نکاح کا مسلم ائمہ معصومین کے باسند اقوال کے ساتھ مذکور ہے۔ نیزیہ کہ امام معصوم نے اس نکاح کے واقعہ سے دینی مسلم میں استنباطِ احکام بھی کیا ہے۔ اہل علم خوب جانتے ہیں کہ مجتدین کرام کس درجہ کے واقعات کو مثال بنا کرفتو ہے دیتے ہیں اور یہاں تو امام معصوم نے حضرت ام کلثوم کے واقعہ کو ہی مثال بنا کرفتو کی دیا ہے۔ سفروع کافی طبع نو لکشور کھون جون ۱۸۸۷ء جلد ۲ صفحہ السمنے واقعہ کو ہی مثال بنا کرفتو کی دیا ہے۔ سفرو کا فی طبع نو لکشور کھون جون ۱۸۸۷ء جلد ۲ صفحہ السمنے واقعہ کو ہی مثال بنا کرفتو کی دیا ہے۔ سفرو کی میں ہے:

((عن سليمان بن خالد قال سألت ابا عبدالله عليه السلام عن امرأة تو في عنها زوجها اين تعتد في بيت زوجها اوحيث شاءت قال بل حيث شاءت ثم قال ان عليا صلوات الله عليه لما مات عمر الله عليه لما مات عمر الله بيتها.))

''سلیمان بن خالد سے روایت ہے وہ کہتے ہیں کہ میں نے امام جعفر صادق علیہ السلام سے اس عورت کے متعلق بوچھا جس کا شوہر مرگیا تھا کہ وہ کہاں

عدت بیٹے؟ اپنے شوہر کے گھریا جہاں چاہے؟ امام نے فرمایا: جہاں چاہے۔ اس کے بعد فرمایا بہ تحقیق علی صلوات اللّٰہ علیہ عمرؓ کی وفات کے بعد ام کلثومؓ کے پاس گئے اور ان کا ہاتھ پکڑ کراپنے گھر لے آئے۔''

امام جعفرصادق کا بیفتوی اس طرح "استبصار" جزء ثالث، ابواب العدة صفحه ۱۸۵ و ص ۱۸۶ طبع مطبع جعفریه نخاس جدید لکهنو طبع قدیم، "و تهذیب الاحکام" صفحه ۲۳۸، کتاب الطلاق باب عدت النساء طبع ایران قدیم ۱۳۱۶، میں بھی موجود ہے۔ جوصاحب و کھنا چاہیں وہاں و کھو سکتے ہیں۔

تہذیب الاحکام آخری جلد کتاب المیراث صفحہ ۱۳۸۰ طبع قدیم ایران میں امام جعفر صادق سے ایک روایت ہے جے انہوں نے اپنے والدامام محمد باقر سے نقل کیا ہے:

((عن جعفر عن ابیہ قال ماتت ام کلثوم بنت علی و ابنها زید بن عہم بن عہما هلك بن عہم بن المخطاب فی ساعة واحدة لایدری ایّهما هلك قبل فلم یورث احدهما من الانحر وصلّی علیها جمیعاً.))

''امام جعفر صادق ؓ نے امام محمد باقر ؓ سے نقل کیا ہے کہ جب علی مرتضی ؓ کی وختر امکاثوم ؓ اوران کے لڑکے زیدولد عمر بن خطاب ؓ ایک وقت میں فوت ہوئے اور یہ پیتہ نہ چل سکا کہ کون پہلے فوت ہوا ہے تو اس صورت میں ایک کو دوسرے کا وارث نہ بنایا جا سکا اوران دونوں پر نماز جنازہ ایک بی وقت میں یکجا ادا کی گئی۔'' نظرین کرام!مولوی علی حیدرصاحب نے حقیقت پر پردہ ڈالنے کے لیے جو جو کارستانیاں ناظرین کرام!مولوی علی حیدرصاحب نے حقیقت پر پردہ ڈالنے کے لیے جو جو کارستانیاں

ناظرین کرام! مولوی علی حیدرصاحب نے حقیقت پر پردہ ڈالنے کے لیے جو جو کارستانیاں کی ہیں، مذکورہ بالا ثبوت ان کا پردہ فاش کرنے کے لیے کافی ہیں اور جس شخص کو اللہ تعالیٰ نے عقل سلیم میں سے تھوڑا سا حصہ بھی عطا کیا ہے اسے سچائی تک پہنچنے کے لیے بہت زیادہ دماغ سوزی کی ضرورت نہیں ہے۔

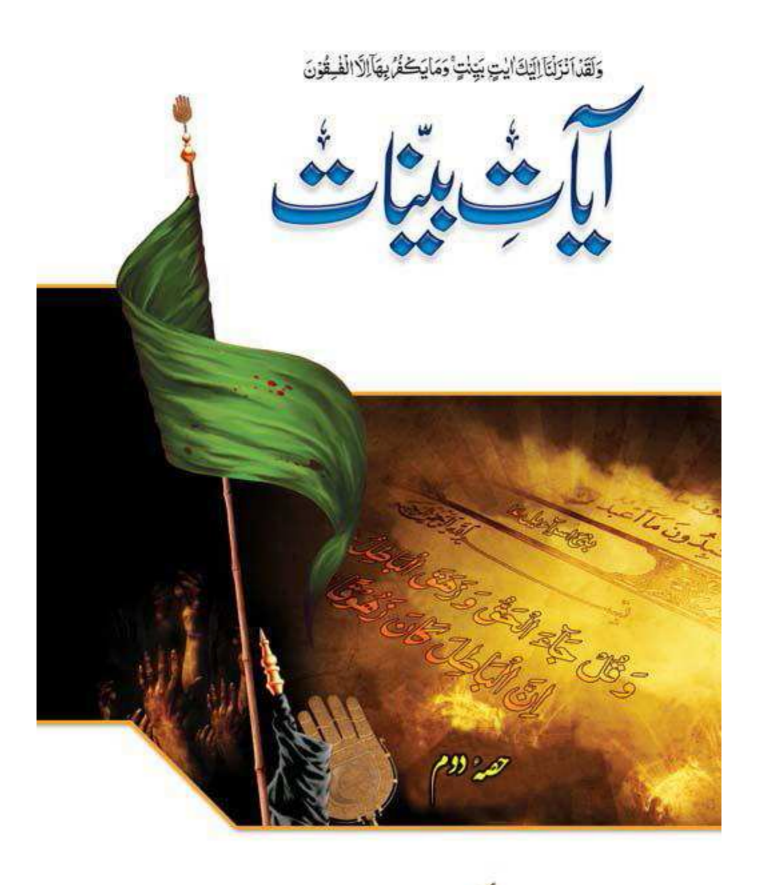
ا يت بينات داوّل المحال المحال

اہل نظر کے لیے بیہ بات بھی غورطلب ہے کہ محمد بن یعقوب کلینی جنہیں بہ یک واسطہ گیار ہویں امام کی شاگر دی کا شرف حاصل ہے اور ان کی کتاب ''الکافی'' بار ہویں امام (فرضی) کی تصدیق شدہ بھی ہے، انہیں اپنی کتاب میں ایک مستقل باب''باب تزویج ام کلثوم'' قائم کرنے کی کیا ضرورت تھی؟ اور پھریہ شیخ الطا کفہ محمد بن حسن طوسی جنہوں نے اپنی كتابون "استبصار" اور "تهذيب الاحكام" مين اس واقعه كوسند فقل كيا بــــ شريف المرتضى علم الهدي صاحب شافي متوفى ٢٠٠٧ء، شيخ زين الدين احمه العاملي المعروف الشهيد الثاني متوفی ۹۲۴ه، قاضی نور الله شوستری "شهید شالث" متوفی ۱۹۰۱ء، گیار ہویں صدی ہجری کے مشہور مجہد ملا با قرمجلسی متوفی ااااھ، تیرہویں صدی کے مشہور شیعہ مورخ صاحب''ناسخ التواریخ'' مرزا محمر تقی خاں، وزیراعظم سلطان ناصر الدین قاحیاروالی ُایران اور ان کے فرزند صاحب ''طراز مذہب مظفری'' مرزا عباس علی قلی خاں وزیراعظم شاہ قاحار چودھویں صدی ہجری کے شیعی فاضل ومجہزر شیخ عباس فمی صاحب "منتھے الآمال" جنہوں نے اپنی اپنی تصانیف میں حضرت عمر بن خطاب خالٹیہ کے ساتھ حضرت ام کلثوم بنت علی خالٹیہ کے زکاح کو تشکیم کیا ہے۔ کیا بیسب حضرات اہل سنت اور بنوامیہ کے حاشیہ بردار تھے؟

 المات بيات اوّل المحروبية المات اوّل المحروبية المحروبية

علماء کی جان بڑی ضیق میں ہے اور ان کے حال پر غالب کا بیشعر تھوڑی سی لفظی تبدیلی کے ساتھ صادق آتا ہے:

بوجھ وہ سر پہ رکھا ہے جو اٹھائے نہ اٹھے باب وہ آن بڑی ہے جو بنائے نہ بنے



نواب محس اللك ستد محتر مهدى على خان

## تمهير

حضرت ام کلثوم وظائنها کے نکاح کی بحث کوہم نہایت تفصیل کے ساتھ لکھ بچکے، اس لیے ہم اب پھر فضائل اور و فئائل ازر و کے کتب معتبرہ شیعہ کے اب تک ہم نے لکھے ان سے خدا کی قدرت نظر آتی ہے کہ باوجود یکہ حضرات شیعہ حدسے زیادہ صحابہ و فئائلہ ہے سے دشمنی رکھتے ہیں اور پھر بھی انہی کی کتابوں میں اس کثرت شیعہ حدسے زیادہ صحابہ و فئائل کی روایتیں موجود ہیں اور جب تک کہ لفظ بہ لفظ انہیں نقل نہ کیا جائے اور کتاب کھول کر نہ دکھلائی جائے تب تک حضرات امامیہ اس کا اقرار ہی نہیں کرتے وار جہاں تک ہوسکتا ہے انکار ہی کرتے رہتے ہیں، چنانچہ جناب قبلہ و کعبہ مولوی سید دلدار علی صاحب این 'فرماتے ہیں:

((اما • احادیث فضائل صحابة از طریق امامیه باوجود کثرت احادیث مختلفه در هر امر جزئی از جزئیاتِ اصلیه و فرعیه اگر تمام کتب احادیث امامیه ورقاً ورقاً به نیت تفحص مطالعه در آرند مظنون آنست که زیاده از سه چهار احادیث که سرو پادرست نداشته باشددست بهم ندهد اما احادیث مثالب آنها پس بلا اغراق این ست که متجاوز از هزار حدیث باشد.))

"فضائل صحابہ ریخالیہ کی احادیث بہطریقۂ فرقہ امامیہ جواصلی اور فروعی جزئیات میں مختلف ہیں اگر تمام کتب احادیث امامیہ بہ نظر شخصیق ورق ورق کر کے دیکھی

**ئ** عبارت صوارم مطبوعه بندر كلكته ١٢١٨ هـ ١٢

المراكبيات ـ دروم عن المراكبي المراكبي المراكبي المراكبي المراكبي المراكبي المراكبي المراكبي المراكبي المراكبي

جائیں تو یقین ہے کہ صرف تین چار حدیثیں ملیں گی اور وہ بھی بے سرو پا اور ان کی تنقیص کی احادیث بلاشک وشبہ ہزاروں سے زیادہ ہیں۔'' لیکن اس قوت کی تصدیق ہماری اس جھوٹی سی کتاب سے ہوتی ہے بلا مبالغہ سو(۱۰۰)

سین اس فوت کی تصدیق ہماری اس چھوٹی سی کتاب سے ہوٹی ہے بلا مبالغہ سو (۱۰۰)
روایت سے زیادہ فضائل صحابہ و گفاہیہ میں بروایت کتب معتبر و شیعہ پہلے ہی حصہ میں موجود
ہیں، چنانچہ کچھتو اب تک ہم لکھ چکے اور کچھاب لکھتے ہیں۔حضرات شیعہ کوا گرسوتک گنتی آتی
ہوتو وہ شار کرلیں کہ سوسے زیادہ روایتیں فضیلت صحابہ و گفاہیہ میں موجود ہیں کہ ہیں اور چر
اگر حضرات شیعہ انصاف کریں تو علماء کے جوابات پر بھی خیال فرمائیں اور خدا کو حاضر و
ناظر جان کرعقل کی ترازو میں ہماری تقریر کواور ان کے جواب کو تو لیں اور اپنے تیک اہل
عدل سمجھ کر بچ بچ فرمائیں کہ س کا بلہ بھاری ہے اور کس کا مہا اور بغض وعناد کا تو کچھ علاج

چونکہ حضرات شیعہ صحابہ فٹی اللہ ہے دلی عداوت رکھتے ہیں، اس لیے ان کی فضیلت کا کسی طرح اقرار نہیں کرتے اور کیا خدا کے کلام کو کیا رسول کی حدیث کو کیا ائمہ کے اقوال کو جہاں تک ہوسکتا ہے تحریف لفظی و معنوی کر کے چاہتے ہیں کہ ان کی ہزرگی فابت نہ ہو مگر بہ فوائے آیت ﴿وَوَیَ آئی اللّٰهُ إِلّاۤ اَنْ یُتُوحَّہُ نُورَہٗ وَ لَوْ کُورَۃُ الْکُفُرُونَ ﴾ (سورۂ توبہ: ٣٧)' اور اللہ نہ درہے گا اپنی پوری کیے بغیر اور گرچہ کافر برا مائیں۔' خدا اپنے دوستوں کی ہزرگیوں کو دشمنوں کی زبان سے ظاہر کر دیتا ہے اور بہ مقتضائے (الفضل ما شھدت به الاعداء) دشمنوں کی زبان سے ظاہر کر دیتا ہے اور بہ مقتضائے (الفضل ما شھدت به الاعداء) میں اس کی وابی دیں۔' اس سے ان کی فضیلت کو فابت کرتا ہے، چنا نچہ ہم نے اپنی اس کتاب کے اس جھے کو صحابہ نگی آئیدیم کے نضائل سے بروایاتِ امامیہ بھر دیں گے اور شیعوں ہی کی کتابوں سے اتنی سندیں لائیں گریہ کے کہ آخر کار وہ سنتے سنتے اور دیکھتے دیکھتے تھک جائیں اور کلمہ شہادت میں ہمارے شریک ہوجائیں اور کلمہ شہادت میں ہمارے شریک کے موجود ہونے کے باوجود انہوں نے فضائل صحابہ نگی آئیدیم داد دیں کہ ایکی روایتوں اور حدیثوں محصور مونے کے باوجود انہوں نے فضائل صحابہ نگی آئیدیم سے کیسا انکار کیا ہے اور جس مجہد

نے سنیوں کی کتابوں کے جواب لکھے ہیں اس میں بعض کو کتنا دخل دیا ہے۔خصوصاً پیچھلے مجہدین نے سوائے گالیوں کے حقیقت میں کسی بات کا کچھ بھی جواب نہیں دیا اور جاہلوں کی سی باتوں سے اپنی کتابوں کو بھر دیا ہے۔ اگر کسی کو شک ہو وہ مولوی دلدار علی صاحب کی تالیفات کو دیکھے کہ جواب لکھنے کے وقت کیسے عامی بن گئے ہیں اور علماء کی شان کے خلاف بات بات پر گالیاں دی ہیں مگر حقیقت میں بیقصور ان کے متبحر ہونے اور تقدس کا نہیں ہے بلکہ بیقصوراس تہذیب کا ہے جوعمر بھریاک لوگوں کی شان میں کہا اور رات دن لعنت لعنت کہتے رہے جس نے موافق حدیث کے انہیں پر رجعت کی۔ میں نے بہت سی کتابیں اس فن میں شیعوں اور سنیوں کی دیکھیں اور میری نظر سے علم کلام کے بہت سے رسالے گزرے اور اکثر لوگوں کے کلام میں شوخی بھی یائی لیکن وہ خوبی جو جناب قبلہ و کعبہ مولوی سید دلدار علی صاحب کی تالیفات میں ہے وہ کسی میں نہ دیکھی۔حضرت کا طریقہ تالیف کیا ہے کہ اوّل تو دل بھر کے مؤلف کوجس کا جواب لکھتے ہیں گالیاں دینا اور پھراس پر تبرا کرنا بعدہ کچھ تعریف ا بیخ تبحر اور فضیلت اور تقدس کی فرمانا اور خود ہی اپنی زبان سے اپنی تالیف کی نسبت ہے کہنا:

((گـمـان فقير چنيل ست كه دريل جزو زمان چشم روز گار

نظیرایس کتاب ندیده و گوش چرخ بریس نشنیده . ))

'' فقیر کا خیال ہے کہ اس عہد میں زمانہ کی آنکھوں نے ایسی کتاب نہ دیکھی ہوگی اور چرخ بریں کے کانوں نے ایسے (مضمون) نہ سُنے ہوں گے۔''

جب اس سے فارغ ہوں گے تب خارج از بحث گفتگو کریں گے اور ورق کے ورق ان باتوں کے لکھنے سے رنگین کریں گے جن کو اس بحث سے کسی طرح کا پھی بھی تعلق نہیں ہے، صوفیوں کی برائیاں بیان کرنے لگیں گے، اولیاء اللہ کی شان میں جو دل چاہے گا فرما دیں گے، جب اس سے نجات پائیں گے اور مؤلف کتاب کے کلام کے نقض کی طرف متوجہ ہوں گے، جب اس سے نجات پائیں گمنام کو فاضل سنی قرار دے کر اس کے اقوال کو معارضہ میں بیش کریں گے۔ جس کسی کو شک ہو وہ ذرا' دُوالفقار'' اور' صوارم' وغیرہ کو اُٹھا کر دیکھے اور

غور کرے کہ فقیر کے کلام کی تصدیق ہوتی ہے یانہیں ..... ذوالفقار میں صوفیوں کو گالی دینے کا کیا موقع تھااوران لوگوں کی شعروں اور مثنوی کے بیتوں کی نقل کرنے سے جن کوعلائے کرام اییخے مناظروں میں آئکھاُٹھا کربھی نہیں دیکھتے اور اپنے کسی اُصولی وفروعی مسکلہ پران کوسند نہیں لاتے ، کیا حاصل تھا ،سوائے اس کے کہ کتاب کو بڑھا ئیں اور اپنے رسالے کو ایسی پوچ باتوں کے لکھنے سے موٹا کریں اور کیا نتیجہ نکاتا ہے .....صوارم کو دیکھیے کہ اس کیا حال ہے ، کوئی ورق اور کوئی صفحہ اس کا ایسانہیں ہے کہ جس میں مغلظات نہ ہوں ،سطریں کی سطریں گالیوں اورلعنت سے سیاہ ہیں اور صفحے کے صفحے بوچ اور بے ہودہ باتوں سے بھرے ہوئے ہیں اور جہاں حضرت سند دلیل لائے ہیں وہاں اکثر اینے استاد اور پیرابن 🗗 بی الحدید معتز لی شیعی کے اقوال مردودہ کونقل کیا ہے کہ اگر کوئی بے جارہ جاہل سنی اتنا بڑا نام جس میں دس حرف سے بھی زیادہ ہیں سنے اور عربی زبان میں بڑی کمبی چوڑی عبارت اس کی دیکھے اور سراسرا پنے مذہب کے مخالف اور مطابق حضراتِ شیعہ کے پائے تو اس کو حیرت ہواور بیرخیال کرے کہ شاید بیرکوئی بڑا عالم اور فاضل سنیوں کا ہے اور اس کا کلام بھی متند بین العلماء ہے ، دھوکے میں آ کران مسائل میں شک کرنے گئے۔ حالانکہ جناب قبلہ و کعبہ نے بیہ خیال نہ فرمایا کہ جو ادنیٰ درجے کے طالب علم ہیں اور مکتب میں شرح عقائد اور شرح مواقف پڑھتے ہیں وہ بھی اس سے بخو بی واقف ہیں کہ ابن ابی الحدید معتزلی ہے اور اپنے اعتزال کے ساتھ تشیع کو ملائے

<sup>10</sup> ان کا نام عزا الدین بن عبدالحمید بن ابی الحسن بن ابی الحدید ہے۔ ۵۸۱ ذی الحجہ کے ابتدائی ایام میں بہقام مدائن پیدا ہوئے۔ زیادہ تر اہل مدائن انہائی غالی شیعہ تھے، یہ بھی انہیں کی رو میں بہہ گئے اور ان کا فدہب قبول کر لیا۔ انہیں کے طریقے پرعقا کد کوظم میں بیان کیا ہے، ان اشعار میں غلوا ور افراط بہت ہے۔ بعد میں یہ بغداد چلے گئے اور اعتزال کی جانب مائل ہو گئے اور جسیا کہ صاحب" نسخہ السحر" نے کہا ہے کہ یہ غالی شیعہ ہونے کے بعد پر معتزلی ہو گئے تھے۔ شیعہ وزیر مؤید الدین محمد بن علقمی کی لا بھر یری کے لیے بیس جلدوں پر مشمل ایک کتاب" شرح نج البلاغ،" لکھی ، جب لکھ چکے تو اپنے بھائی موفق الدین ابی صالی کے ہاتھ اس کے پاس بھیجی ، اس نے ان کو ایک لاکھ دینار خلعت اور گھوڑ اانعام میں عطا کیا۔ (روضات البخات، جلد ۵، ص: ۲۰–۲۱)

ہوئے ہے، اس کے کلام کو اہل سنت کے معارضے میں پیش کرنا بعینہ ایبا ہے جیسا کہ حضرات زرارہ اور ہشام بن حکم کے قولوں کا حوالہ دینا۔ اس لیے کہ سنیوں کے نزد یک دونوں برابر ہیں اور بمقتضائے (اَلْکُفُرُ مِلَّةٌ وَّاحِدَةٌ) کے بعجہ ترک سنت کے ابن افی الحد ید اور زرارہ ایک دوسرے کے بھائی ہیں اور باوجود یکہ حضرت کی کتاب صوارم اسی کے اقوال مردودہ سے بھری ہوئی ہے، پھر اس کتاب پر آپ کو اس قدر ناز ہے کہ اس کی خوبیوں کو بیان کرنے کے لیے افاظ ہی میں اس کی تعریف کھتے کاغذ میں جگہ نہیں رہی اور صرف اپنی کتاب ہی پر ناز نہیں کرتے بلکہ مولا نا شاہ عبدالعزیز صاحب کی طرف مقابل بنے پر بھی اپنا عار سبھتے ہیں اور اس پر بھی افسوس ظاہر کرتے جاتے ہیں، چنانچے صوارم کے خطبے میں فرماتے ہیں کہ جب میں نے امام رازی کی کتاب "نہایۃ العقول" کا جواب کھ لیا تو پھر مجھے دوسرے جواب کھنے کی خواہش نہیں رہی۔

((•چه معلوم ست و پیدا و ظاهر ست و هویدا که چون شاه باز طبیعت بقید سیمرغ مضامین عالیه خوگر فته باشد دیگر مخالیب همت خودرابه خون کر گس کندیده نیالاید وکیسکه ابکارا افکار رابحباله خود در آورده باشد نگاه التفات به طرف عجوزه شوها نه فرماید لیکن از انجا که روز گار ناهموار نمی گزارد که ار باب هُمَم عالیه از دست سفله ناس و بے خبر دان حق ناشناس نجات یافته دمے باستراحت بگزرا نند وابارد شیاطین نمی شود که از اضلال بنی آدم دمے تغافل نمایند قبل ازیں تقریباً پنج شسش سال باب دواز ده از کتاب بعضے دوے الاذناب در نفض مذهب عترت جناب رسالت مآب دریس بلده که بالفعل محل اقامت فقیرست

<sup>🗗</sup> عبارت صوارم مطبوعه بندر کلکته ۲۱۸اء

بردريافت و شبهات موهومه وهذياناتِ ملمعه او دلهاي عوام مومنين رامنقبض ساخت جهال سنيال راسر باوج مُباهات رسید و آن صحیفه ملعونه بلاشبه عصائے کوری ایں كور باطنان گرديد واحقر درين بات چول بدل خود رجوع مى نمود نظر باير كه مثل كتاب "نهاية المعقول" امام سنيان را جواب گفته واز سرتاپا منتفض و باطل ساخته هرگز به نقض كلام نافر جام ناصب عداوت اهل بيت كه از اوّل تا آخر آثار غباوت و غوایت ازال پیدا وامارات بغض وعداوت عترت رسول ظاهر و هویدا راضی نمی گردید و طرف گفتگو شدن باچنین جاهل مدبر عار دانسته هرگز بر خود نمي پسنديد چون حال بريل منوال مشاهده نمودم دل خود را مخاطب ساخته گفتم که این مجادله و معارضه که ترابا چنیں جاهل غبی پیش آمدہ لیس اوّل قارورة کسرت فی الاسلام و طرف گفتگو شدن تو بامثال چنین نادرستان "لیس ما اعجب من مجادلة الانبياء الكرام والا وصياء الفخام مع معاصريهم من الكفرة الفجرة الليام جرا نظر نمي نمائي و نگاهِ التفات نمي فرمائي بحال جناب حضرت ابراهيم و حضرت موسى و جناب هارون عليه السلام كه بآن علوم و كمالات مبتلا گرديدند به مجادله نمودن بانمرود و مردود فرعون ملعون که از کمال جهل و غباوت باو جود ظهور آثار مخلوقیت و باوج امارات افتقار دعوی خدائی می کردند و هم چنیں نگاہ کن به طرف جناب سید المرسلین صلعم که

بالاتفاق افضل و اكمل خلائق ست چگونه مبتلا گردید مجادله جهال مشركین قوم خود كه به بسبب فرط جهالت جمادات چندرا كه خودمی تراشیدند عبادت و پرستش می نمودند و هم چنین اند كے از خواب غفلت بیدار شود چشم بكشاد به بین جناب باب مدینهٔ علم رسول را كه بالاتفاق اعلم ناس بود بعد رسول خداصلعم چه قسم مبتلا گردید به معارضه و مجادله چند ناكس منافقین قریش و هر گاه حقیقت حال اینمنون باشدنا چار عنان التفات عالی خود رابه نقض كردن كلام مورد ملام او منعطف بایدساخت و براستیصال هذیاناتِ بیهوده او همت و الا تهمت خودراباید گماشت.)) انتهی بلفظه ملخصاً

''یہ امر ظاہر وعیاں ہے کہ جب شہباز طبیعت نے سیمرغ مضامین عالیہ کی عادت بنائی ہے تو پھراپی ہمت کے ناخونوں سے کرگس کا خون بہانا نہیں چاہتا اور جو کہ نادرہ باکرہ افکار کو اپنے عقد میں لے آئے وہ بوڑھی عورت کی جانب توجہیں کرتا اس کے باوجود زمانہ ناہموار عالی ہمت لوگوں کو اپنے دست سفلہ پر ورح ناشناس بے عقلوں کو نجات دے کرایک لمحہ کے لیے آرام نہیں لینے دیتا اور شیطان انسانوں کو بہکانے سے ایک لمحہ تغافل نہیں کرتا۔ اب سے تقریباً پانچ چھ سال پہلے بعض کم مرتبہ لوگوں نے بارہواں باب عترت رسالت آب کے بیم بارے میں اسی شہر (لکھنو) میں جہاں یہ فقیر مقیم ہے ظاہر کیا اور ان موہومہ شہبات و نہ یانات نے قلب مونین کو مقبض کیا اور جابل سنیوں کے سرفخر سے اور نے ہوئے اور یہ ملعون کتاب ان عقل کے اندھوں کے لیے عصائے نابینا اور نیون نظر برآں سنیوں کے امام کو ایک معقول دستاویز کے ساتھ جواب ثابت ہوئی نظر برآں سنیوں کے امام کو ایک معقول دستاویز کے ساتھ جواب

دینے کا خیال دامن گیر ہوا کہ اس کی کتاب کوسراسر باطل کروں کیکن اس کتاب میں ہے ہودہ کلام شروع سے آخر تک اہل بیت کی عداوت کے سوا کچھ نہ تھا، اس لیے میرا دل اس طرف متوجہ نہ ہوا اور میں نے ایسے جاہلوں سے گفتگو پیندنہیں کی۔اس حالت کے اندر میں نے خود سے مخاطب ہو کر کہا کہ ایسے جاہل اور غبی سے تم کو جو مجادلہ در پیش ہے یہ کوئی نئی بات نہیں ہے ایسے ناکارہ لوگوں سے مجادلہ ومعارضہ بالکل ایسا ہی ہے جبیبا کہ انبیاء کرام اورمعززا وصیاء نے اپنے زمانے کے کافروں، فاجروں اور ملعونوں سے کیا ہے، اس لیےتم بالکل ان کی طرف نظر نه کرو اور حضرت ابرا ہیمؓ ،حضرت موسی اور حضرت ہارون علیکیام کو نہیں دیکھتے کہ اپنے علوم و کمالات کے باوجود مردود نمر دو، ملعون فرعون سے جوالو هيت كا دعوي كرتا تها مجادله كيا، اسي طرح افضل و اكمل ختم المرسلين طلط عليه نے اپنی جاہل مشرک قوم سے مجادلہ کیا جواپنی جہالت سے پھروں کوخود تراش کران کی پوجااور پرستش کرتے تھے،اسی طرح خواب غفلت سے بیدار ہوکر،آ نکھ کھول کر باب مدینة العلم كو ديكھو جو تمام لوگوں سے زیادہ عالم تھے، رسول خدا طلق عَلیم کے بعد، وہ بھی منافقین قرایش سے مباحثہ اور مجادلہ کے لیے مبتلا کیے گئے، جب حقیقت حال بیرهمی تو مجبوراً ہم اپنی بلند و بالا توجه اس ملعون کلام کی تر دیدوتنقیص کی طرف منعطف کریں گے اور ان کے بیہودہ بکواس کا استیصال کریں گے۔ بیہ ہیں صوارم کے الفاظ جومخضر طوریر بیش کیے گئے۔"

غرض کہ یہ چندسطریں قبلہ و کعبہ کے نقدس اور تہذیب اجتہاد اور وقار کی نمونہ ہیں باقی کو اس پر قیاس کرنا چاہیے، لیکن ہم اس سے بحث نہیں کرتے اور اس کے جواب میں ہم جاہل اور عامی بن کرگالی کا جواب گالی سے نہیں دیتے ہاں حضرت کی لن تر انیوں اور خودستا ئیوں پر مجمی بھی یہ خیال کرتے ہیں کہ اگر کاش! قبلہ و کعبہ جواب بھی ایسے ہی دیتے جیسی گالیاں دی ہیں اور شاہ صاحب کے اعتراضات کو بھی اس خوبی سے رد کرتے جس خوبی سے اپنی تعریف

فرماتے ہیں تو بہ تعریف بجائے خود ہوتی اور اس تہذیب اور شائسگی پر بھی خاک پڑ جاتی، یعنی یہ عیب بھی کچھ حجیب جا تالیکن افسوس ہے کہ کسی مسئلے کے جواب میں حضرت نے اپنے وقار طبیعت کے جو ہر نہ دکھلائے اور کسی عقیدے کے اثبات میں اپنے اجتہا داور تبحر کو ظاہر نہ فر مایا وہی برانی باتیں جوان کے پیشوا لکھتے آئے ہیں لکھ کرسکوت اختیار کیا اور انہیں قصے کہانیوں کو جو پشت در پشت سے سنتے آئے تھے نقل کر کے کتاب کوختم کیا، پس ہم کوافسوس اسی بات پر آتا ہے کہ حضرت نے اپنے آپ کو انبیاء اولوالعزم کے ساتھ مشابہ بھی بنایا اور حضرت ابراهيم عَلَيْهِ اورحضرت موسىٰ عَلَيْهِ اورحضرت سيد الانبياء عليه التحية والثناء كاعهده بهي اييخ ذمه لیا اور سید الاوصیاء باب مدینة العلم کی نیابت کا بھی دعویٰ کیا اورخلق کی مدایت کی اور ایک منافق جاہل کامٹل مولوی شاہ عبدالعزیز صاحب کے جن کی کم علمی اور بے بضاعتی اور جہالت سے نہ ہندوستان بلکہ عرب وعجم کے لوگ بھی واقف ہیں طرف مقابل بننا نہایت مجبوری سے گوارا کیا اورایسے بڑے عاروننگ کوصرف شیعیان یاک کے دین وایمان کی خاطر سے اختیار کیا مگر افسوس ہے کہ بچھ کر کے نہ دکھلا یا اور جتنا دعویٰ کیا تھا اسے بورا نہ کیا اور اپنے آپ کوان علماء کے زمرے میں داخل کیا جس کی صفت جناب امیر علیہ السلام اپنے ایک خطبے میں کرتے ہیں: ((وان أبغض الخلق الى الله تعالىٰ رجل قمش علماء اغار في اغباش الفتنة سماء اشباء الناس واراذلهم عالما ولم يعش فى العلم يومًا سالمًا بكرفا ستكثر مما قل منه خير مما كثر حتى اذا ارتوى من ماء اجن واكثر من غير طائل جلس للناس مفتيا لتخليص ما التبس على غيره فان نزلت به احدى المبهمات هباءً لها من رائه حشو الرائ فهو من قطع الشبهات فى مثل نسج العنكبوت لايدرى اخطا ام اصاب ركّاب جهالات خبّاط عشوات لايعتذر مما لايعلم فيسلم ولايعض على العلم بضرس قاطع فيغنم تبكى منه الدماء وتستحل

بقضائه الفروج الحرام لاملئ والله باصدار ماورد عليه ولا هم اهل لما فوض اليه اولئك الذي حلت عليهم المثلاث وحقت عليهم النسياحة والبكاء ايام الحيوة الدنيا.)) ''کہ سب خلق سے زیادہ تر رشمن خدا کے نزدیک وہ آ دمی ہے جو إ دھراُ دھر سے علم کو جمع کر کے فتنہ وفساد کی تاریکی میں جلد جلد دوڑتا ہے اور جس کو ایسے لوگ جو آ دمیوں کی صورت رکھتے ہیں اور حقیقت میں انسانیت سے بے بہرہ ہوتے ہیں، عالم فاضل کہنے لگتے ہیں حالانکہ وہ ایک دن بھی علم سے سرو کارنہیں رکھتا، صبح ہوئی اور اس چیز کو جمع کرنے بر متوجہ ہوا جس کی قلت بہتر ہے اس کی کثر ت سے، لیمنی مال بہاں تک کہ جب سڑے یانی سے بیٹ بھرلیا تو وہ مفتی بن کر بیٹا اور اپنی بوچ لچر رائے سے مشکلات اور شبہات کے حل کرنے برآ مادہ ہوا، جس کی رائے ان کے حل کرنے میں وہی قوت رکھتی ہے جو کہ مکڑی کے جالے کو ہوتی ہے، یہ بھی نہیں جانتا کہ خود اس نے غلطی کی یاصحت، وہ اندھوں کے موافق چلتا ہے اور ہر بات میں بے بصیرت ہوتا ہے، اپنی لاعلمی کا عذر نہیں کرتا تا کہ آفت سے نیج جائے اور علم کو مضبوطی سے نہیں بکڑتا کہ فائدہ پائے ، اس کے فتوے سے ناحق خون بہائے جاتے ہیں جو کہاسی کوروتے ہیں اوراس کے حکم سے بہت سی حرام فرجیس حلال ہو جاتی ہیں، نہ وہ اس لائق ہوتا ہے جواس سے یو چھا جاتا ہے نہ وہ اس کام کی اہلیت رکھتا ہے جواس کے سپر دکیا جاتا ہے پس وہ اس میں ہےجس پر عذاب حلال ہو جاتا ہے اورجس پر نوحہ و بکاء کرنا زندگی بھر واجب ہوتا ہے۔''

میں نے جو کچھ کہا اس کا ثبوت خود جناب والا کی تالیفات اور جوابات سے ہوتا ہے، چنانچہ میں اپنی اس کتاب میں ان شاء اللہ تعالیٰ ان کی ساری تالیفات سے جو بجواب تحفہ کے ہیں بحث کروں گا اور کیا'' ذوالفقار'' اور کیا''صوارم'' اور کیا''حسام'' سب ان کی تلواروں کے وارانہیں کے ہاتھ سے انہی کے منہ پر ماروں گا اور جو کچھ انہوں نے ان کتابوں میں لکھا ہے اس کو جس بحث کے متعلق ہے بالاستیعاب نقل کر کے اس کی خوبیاں ان کی پیروی کرنے والوں پر ظاہر کر دوں گا تا کہ مخالف بھی شہادت دینے لگیں اور زبان سے نہیں مگر دل میں تو ضرور سنیوں کا کلمہ پڑھے لگیں اور ﴿ وَقُلْ جَآءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلُ كَانَ وَهُوْقًا ﴾ (الاسراء: ٨١) کا شور آسان تک پہنچ جائے۔

(وهاانا اشرع فی بیان ما کتب فی صدده) جو کچھ میں نے اب تک لکھا یہ فضائل صحابہ رفخانیہ کے بیان میں تھا جس کو میں نے نہایت تفصیل کے ساتھ بیان کیا اور خود شیعوں ہی کی کتابوں سے اس کو ثابت کیا اور جو کچھ جواب ان کے عالموں نے دیے ہیں ان کو موقع ہموقع نقل کیا، اب میں شیعوں کے ان اقوال کو بیان کرتا ہوں جو تمام آیات اور احادیث فضائل صحابہ رفخانیہ ہے دیتے ہیں اور اس کے ضمن میں بہت کچھ روایتیں ان کے فضائل کی موقع یہ موقع لکھتا جاؤں گا۔

## أياتِ فضيلت صحابه رضي الله م كي نسبت شيعون كاجواب:

قرآن مجید کی جوآیات صحابہ رخی اللہ میں میں میں اور جن میں سے چندآیتوں کو اوپر میں نے بیان کیا ہے ان کی نسبت شیعوں کا عام جواب ریہ ہے:

جوآیتیں مہاجرین کی شان میں اور ان کی بزرگیوں میں خدانے بیان کی ہیں اور ان کی نسبت اپنی رضا مندی کا اظہار فر مایا ہے، اس کا حضرات شیعہ یہ جواب دیتے ہیں کہ ہجرت کی صحت میں اور اس پر ستحق ثواب ہونے میں ایمان اور صحت نیت شرط ہے، چنانچہ اپنے بزرگوں کی تقلید میں جناب مولوی دلدار علی صاحب قبلہ بھی'' ذوالفقار'' میں اس مقام پر جہاں کہ مولانا شاہ عبد العزیز صاحب نے آیت:

﴿ وَالسَّابِقُونَ الْاَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْاَنْصَارِ ... الخ

(سورهٔ توبه)

**<sup>1</sup>** اور کہہ آیاحق اور نکل بھا گا جھوٹ اور بے شک جھوٹ نکل بھا گنے والا ہے۔' (بنی اسرائیل)

''اور جولوگ قدیم ہیں پہلے وطن حچوڑنے والے اور مدد کرنے والے'' کا ذکر کیا ہے فرماتے ہیں:

((پس •بیابددانست که باتفاق اهل اسلام در صحت هجرت و ترتب ثواب برآن ایمان شرط است و ازینجاست که دلیل پیمبر خدا که دریں هجرت شریك ابوبكر بوده مشرك بود چنانچه در کتاب طبقات و اقدی تصریح بآن واقع شده مقبول الهجرت نخواهد بود زيراكه باتفاق ايمان بشرط صحت عبادت است و هم چنین باتفاق فریقین شرط ترتب ثواب بر هجرت صحت نیت ست چنانچه دلالت میکند برآن حديث متواتر، انما الاعمال بالنيّات وكل امرئ ما نوئ و من كانت هجرته الى الله ورسوله الخ و اين همه درا وائل بخاری وغیره مسطورست پس مادامیکه مارا علم به صحت نیت ابوبکر شبه ثبوت نه رسد دخول او در مدلول این آیه متيقن نمي شود و تاتيقن نه شود احتجاج باير آيه برعلو مرتبه اونمي تواندشد.))

''جاننا چاہیے کہ اہل اسلام کا اتفاق ہے کہ ہجرت کی صحت اور اس پر تواب ملنے میں ایمان شرط ہے۔ اور ابو بکر جو پنجمبر خداط ہے آئے ہے ساتھ ہجرت میں شریک تھے وہ مشرک تھے، جبیبا کہ طبقات میں واقدی نے صراحت کی ہے کہ ان کی ہجرت مقبول نہ تھی کیونکہ بالا تفاق عبادت کی صحت کے لیے ایمان شرط ہے، اسی طرح فریقین (شیعہ سنی) کا اتفاق ہے کہ ہجرت پر تواب ملنے کے لیے نیت کا صحیح ہونا شرط ہے، چنانچہ اس پر حدیث متواتر (انہا الاعمال بالنیات)

**<sup>0</sup>** ''ذوالفقار''مطبع مجمع البحرين لدهيانه ١٢٨ اهه

آیات بیات۔ دوم کی کارٹ آیات بیات۔ دوم

دلالت کرتی ہے۔ اور بہ شروع بخاری وغیرہ میں مذکور ہے سو جب تک ہم کو ابو بکر کی صحت نیت کا ثبوت نہ ملے اس وقت تک آیت ﴿السَّابِ قُونَ الْاَوْلُونَ ﴾ کا اطلاق ان پرنہیں ہوتا اور جب تک یقین نہ ہواس آیت سے ان کے علوم رتبہ پر دلیل نہیں ہوسکتی۔'

اور نیز اس کتاب میں ایک دوسرے مقام پر جہاں کہ مولانا صاحب نے آیت: ﴿لِلْفُقَرَاءِ الْہُهَاجِرِیْنَ الَّذِیْنَ الَّخِرِجُوْا مِنْ دِیارِ هِمْ ﴿ لِلْفُقَرَاءِ الْہُهَاجِرِیْنَ الَّذِیْنَ الَّخِرِجُوْا مِنْ دِیارِ هِمْ ﴿ (سورة الحشر: ٨) ''واسطے ان مفلسوں کے وطن حجور نے والوں کے جو نکالے گئے اپنے گھروں سے۔'' کا ذکر کیا تھا۔ مجہدصا حب فرماتے ہیں:

((كه برفرض تسليم فضيلت هجرت و امثال آن از اعمال مشروط است بر ايمان باجماع و اتفاق اهل اسلام و درستى نيت چنانچه بخارى در صحيح خود از ليث روايت نموده است كه گفت شنيدم عمر خطاب را كه بر منبرمى گفت كه شنيدم رسول خدا را كه مى فرمود انما الاعمال بالنيات و انما لكل امرئ مانوى فمن كانت هجرته الى الله فهجرته الى الله ورسوله و من كانت هجرته الى دنيا يصيبها اوالى امرأة ينكحها فهجرته الى ماهاجر اليه واين هر دو فيما نحن فيه در معرض عدم تسليم ست.))

"ہجرت وغیرہ اعمال کی فضیلت اگرتسلیم کر لی جائے تو یہ بالاتفاق اہل اسلام ایمان اور درست نیت کے ساتھ مشروط ہے، چنانچہ بخاری نے اپنی صحیح میں لیث سے روایت کیا ہے، انہوں نے کہا کہ میں نے عمر بن خطاب کو منبر پر کہتے ہوئے سنا کہ میں نے رسول اللہ طلط اللہ اللہ طاقے ہوئے سنا کہ میں نے رسول اللہ طلط اللہ اللہ عالی کا دارو مدار نیت پر ہے، ہرآ دمی کو نیت کے اعتبار سے تواب ملتا ہے جس کی ہجرت اللہ کی طرف

المات بينات روم ( ما مال المال ا المال ا

ہے، اس کی ہجرت اللہ ورسول کے لیے مانی جائے گی اور جس کی ہجرت دنیا کی طرف یا کسی عورت سے نکاح کے لیے ہوتو اس کی طرف ہوگی اور بید دونوں ہم کو تشکیم ہیں۔''

اور پھرایک مقام پر فرماتے ہیں:

((وایضا استجاج بایس آیت موقوف ست که به ثبوت رسد که هـ جرت ابوبکر به اجازت حضرت نبی رست و اقع شده و شیعه ایس راقبول ندارند.))

''اس آیت سے دلیل پکڑنا اس پرموقوف ہے کہ پہلے یہ ثابت ہو جائے کہ ابوبکر " کی ہجرت حضور طلطے آیا ہے گی اجازت سے ہوئی تھی ، اور شیعہ اسے نہیں مانتے۔'' اور پھرایک جگہ اسی کتاب میں لکھتے ہیں کہ:

(( هـجـرت و نصرت ممدوح امرى ست كه تعلق به صحت نيت داردوآن امرے ست باطني . ))

''ابوبکر ؓ کی ہجرت اور نصرت ایسا معاملہ ہے جس کا تعلق در شکی نیت سے ہے اور یہ باطنی امر ہے۔''

اب میں اس قول کو چند طرح سے رد کرتا ہوں:

اوّل: ..... جوسند احادیث بخاری کوقبلہ و کعبہ لائے ہیں اس سے سوائے فضیلت کے اور کیجھ فاکدہ نہیں ہے، اس لیے کہ ہرعمل میں نیت شرط ہے اور تمام فرقے اسلام کے بلکہ سارے اہل مذہب اس پرمتفق ہیں کسی کا یہ عقیدہ نہیں ہے کہ کوئی عمل بغیر نیت کے مقبول ہے تو اس حدیث کے نقل کرنے سے بجز کتاب کے حجم کے بڑھانے کے کیا فاکدہ، ہاں مجہد صاحب کی شاید یہ غرض ہو کہ اس حدیث کوس کر بعض جہلاء شبہ میں بڑجا کیں اور یہ وسوسہ

**<sup>1</sup>** "ذوالفقار" مطبع مجمع البحرين لدهيانه ١٢٨ اء صفحه ٣٧ سطر ١٥ ـ

<sup>2</sup> ایضاصفحہ ۵۷

حر آیات بیات دروم کی کارگری کی

کرنے لگیں کہ بیرحدیث انہیں ہجرت کرنے والوں کی نسبت ہے جو پینمبر طلنے آیم کے ساتھ یا آگے پیچھے چند روز کے ہجرت کر کے مکہ سے مدینے کو آئے اور جن کی شان میں خدا نے آبیتی نازل کی ہیں تو اگر وہ سب کے سب مستحق ثواب ہوتے تو پینمبر خداط السے علیم الیسی حدیث نہ فرماتے اور صحت نیت کی شرط ترتب ثواب پر نہ کرتے، پس ظاہر ہوتا ہے کہ شاید بعض اصحاب ایسے بھی تھے کہ جن کی نیت ہجرت میں بخیر نہ تھی تو بہ شبہ ان کی اس تدلیس ہے کسی کو نہیں ہوسکتا، اس لیے کہ سب جانتے ہیں کہ ہجرت ختم نہیں ہو گی اور پیغمبر طلطے عَلیم کی قید حیات تک جاری رہے گی اور سب لوگ مثل مہاجرین اولین کے خاص خدا ورسول ہی کے لیے ہجرت نہ کریں گے بلکہ بعض دنیا اورعورتوں کے بیچھےاینے گھر جھوڑ جائیں گے، جبیبا کہ آج کے زمانے میں ہم لوگ اپنی آئکھ سے دیکھتے ہیں کہ کوئی عورت کے پیچھے اپنا وطن جھوڑ دیتا ہے کوئی رنڈی کی خاطر سے مسلمان ہو جاتا ہے، یعنی مسلمانوں کے ساتھ کھانے پینے لگتا ہے تو اس حدیث کامضمون انہیں لوگوں کے حق میں صادق ہوگا۔ علاوہ اس کے جناب قبلہ و کعبہ کو جاہیے تھا کہ شانِ نزول اس حدیث کا اس کی شرحوں میں دیکھتے اور اس بات کو دریافت فرماتے کہ بیحدیث کس کے حق میں اور کس کے لیے حضرت نے فرمائی ہے اور مہر بانی کر کے اسی میں لکھ دیتے تا کہ ہم بھی ان کی دیانت کی داد دیتے اور ان کو اہل عدل کہتے مگر وہ اسے کیوں لکھتے، اس لیے کہ اس سے تو ان کا مطلب ہی ہاتھ سے جاتا رہتا چونکہ حضرت نے اس كونهيں لكھا، اس ليے ميں شرح مشكوة شيخ عبدالحق محدث دہلوی سے اسے لكھتا ہوں:

واضح ہو کہ ایک شخص مدینے میں آیا تھا ایک عورت کی طلب کے لیے جس کا نام ام قیس تھا اس کے حق میں بیر حداط اللے آئے آئے نے فرمائی، چنانچہ اس کومہا جرام قیس کہتے تھے کہ اس نے ہجرت عورت کے بیچھے کی تھی۔ اے حضرات شیعہ! اپنے قبلہ و کعبہ کے تقدس اور دیانت کی داد دواور جو بچھا انہوں نے لن ترانیاں فرمائی ہیں اس پرغور کرو، چنانچہ خود حضرت نے دیانت کی داد دواور جو بھھا انہوں مے لئی ترانیاں فرمائی ہیں اس پرغور کرو، چنانچہ خود حضرت نے دیانت کی داد دواور عنی شاہ صاحب قدس سرہ کے فرمایا ہے:

((مــي بــايــدهر گاه شعور داشته باشد اراده تصنيف و تاليف

ننماید ما دامیکه قابلیت آن بهم نرساند بالجمله بامتحان رسیده که ناصب عداوت اهل بیت هرگاه مسئله علیه که اندك وقتے داشته باشد در اثناءِ تحریرآن دست و پاگم میکند ازا نجمله ست این که دران کمال انتشار و براگندگی بکار برده لیکن نه فهمید که هرگاه آتش قهر الهی راموردو مستوقد گردید بهمه تر و خشك او خواهد رسید و ببادفنا خواهد داد و هیچ حیله و مکردران وقت مفید نخواهد افتاد.) سانتهی بلفظه ملخصاً. •

''اب اگرشعورآیا ہوگا تو تصنیف و تالیف کا ارادہ کیا ہوگا اور قابلیت پیدا ہوئی ہو گی اس وقت لکھا ہو گا اور امتحان و تجربہ سے معلوم ہوا ہے کہ اہل بیت کے دشمنوں کے معمولی مسائل کی تحریر سے ہاتھ پاؤں پھول جاتے ہیں، ان مسائل میں سے ایک مسئلہ بیہ ہے کہ جس پران کی سٹی گم ہوگئ ہے اور وہ یہ ہیں سمجھے کہ جس وقت آتش قہر اللی بھڑ کے گی تو ان کے خشک وتر کو جلا کر با دفنا میں اڑا دے گی اور اس وقت کوئی حیلہ وفریب کام نہ آئے گا۔''

اب کوئی مومن منصف انصاف کرے کہ یہ مضمون خود جناب قبلہ و کعبہ پراس روایت میں کتنا صادق ہے کہ انہوں نے کلام کو کتنا منتشر کیا ہے اور دھوکہ دینے کے لیے بچ میں کی حدیث کا ذکر فرمایا ہے، مہاجرین کواس سے پچھ بھی تعلق نہیں ہے حقیقت میں قبلہ و کعبہ نے بچھ فرمایا:

((مادامیکه انسان هر گاه شعور داشته باشد ارادهٔ تصنیف و تالیف نه نماید مادامیکه قابلیت آن بهم نه رساند.)) (ربیعی جب تک انسان مین قابلیت پیدانه موتو وه تصنیف و تالیف کا اراده نه کرے۔"

**<sup>1</sup>** عبارت صوارم مطبوعه كلكته ۱۲۱۸ء پیشتو ورق صفحه ۲۷

المات بيات دوم المحال ا

دوسرے حضرت کا بیفر مانا:

((باتفاق اهل اسلام در صحت هجرت و ترتب ثواب برآن ایمان شرط ست.)

''اہل اسلام کا اتفاق ہے کہ ہجرت کی صحت اور ثواب کے لیے ایمان شرط ہے۔'' یہ بیان بھی سچے اور بالکل ٹھیک ہے نہ اس کے لیے کسی آیت کی سند لانے کی حاجت ہیم نہ کسی حدیث کے قتل کرنے کی ضرورت ہے لیکن بیفر مانا:

((پس مادامیکه مارا علم به صحت نیت ابی بکر "به ثبوت نرسددخول او در مدخول این آیت متیقن نمی شود.))

"بعنی جب تک ہم کو ابو بکر کی نیت کی صحت کا ثبوت نمل جائے اس وقت تک بیآیت ان پر چیپاں نہیں ہوتی، اس میں ہم کو جرح ہے چند طرح ہے:

- ا۔ جناب صاحب تخفہ قدسرہ نے اس آیت کو صرف ابو بکر صدیق وظائیہ ہی کی شان میں نہیں فرمایا ہے بلکہ سب مہاجرین کے فضائل میں اس کوفقل کیا ہے، پس حضرت نے سب کا ذکر تو چھوڑ دیا صرف حضرت ابو بکر صدیق وظائیہ ہی کا نام لکھا۔ یہ آ دابِ مناظرہ کے خلاف ہے، اگر شاہ صاحب اس آیت کو خاص صدیق اکبر وظائیہ کی نسبت بیان کرتے توان کو بھی جواب میں انہی کے نام کی قید کرنی مناسب تھی و اذ لیس فلیس۔
- ۲۔ اگر بہ خیال اس کے کہ حضرت صدیق اکبر رضائیہ مہاجرین میں بھی اوّل درجہ رکھتے ہیں اور ان کی نسبت اس قضیہ کے ابطال سے اور وں کے قضیہ کا بطلان خود اسی دلیل سے ہوگا حضرت قبلہ و کعبہ نے ان کا نام لکھا ہے تو خیرہم اس سے بحث نہیں کرتے اسی کا جواب دیتے ہیں کہ آپ کوصحت نیت کا علم کیوں کر ہووے اور کس طرح آپ اس علم کو حاصل کرنا چاہتے ہیں؟ اگر یہ خیال کر کے کہ" آں امریست باطنی "کہ یہ ایک باطنی معاملہ ہے، سوائے خدا کے دوسر انہیں جانتا تو ہم شلیم کرتے ہیں اور آپ کو خدا کے سپر د

<sup>🗗</sup> عبارت ذ والفقار،مطبوعه مطبع مجمع البحرين لدهيانه ٢١٨ اه صفحه ٧٦ ـ

''آیت غارسے جوفضیلت صدیق اکبر رہائیئہ کی ظاہر ہوتی ہے اس کی نظیر زمانہ
کی نگاہوں نے نہ دیکھی ہوگی اورآسان کے کانوں نے نہ تنی ہوگی۔'
نہ دیکھے تو اس کے لیے بھی اس مقام پر ہم ایک روایت لکھتے ہیں جسے صاحب تحفہ نے ملاعبداللہ کی کتاب' اظہار الحق'' سے نقل کیا ہے کہ وہ خود اپنے ہم مذہبوں کے اس انکار کو یوچ اور بیہودہ کہتا ہے، کہا قال:

((جواب گفتن ایس سخن به ارتکاب آن که در سبق هجرت و نصرت ایمان شرط است و آن شخص یعنی ابوبکر معاذ الله هیچ وقت ایمان نداشته چنین فعل از سنوح نا خوشی با امیر المومنین از انصاف دوست.))

''اس امر کے جواب دینے میں کہنا لازم ہے کہ ہجرت اور نصرت کے لیے ایمان

شرط ہے اور ابو بکر کسی وفت بھی ایمان نہیں لائے بیہ کہنا گناہ ہے، امیر المونین کی ناخوشی کا سبب ہے اور انصاف سے بھی دور ہے۔''

مجهد صاحب قبله اپنی "فروالفقار" میں اس روایت کی نسبت فرماتے ہیں:

((که پس معلوم است که یا ملا عبدالله از امامیه نبوده و یا اینکه جامع کلمات این مزخرفات را از پیش خود داخل نموده و یا مراد او از ایمان درین مقام اسلام ست و معلوم ست که خلیفهٔ اوّل ازاوّل امر از ایمان بهره نداشت باتفاق من علماء امامیه.))

"معلوم ہوتا ہے کہ یا تو ملاعبداللہ امامیہ (شیعه) نہ تھے یا یہ کہ ان خرافات کے جمع کرنے والے نے اپنی طرف سے داخل کر دیا ہے، یا ان کی مراد ایمان سے اس مقام پر اسلام ہے اور اس بات پر ہم علماء امامیہ کا اتفاق ہے کہ ابوبکر شروع ہی سے ایمان نہ لائے تھے۔"

اس جواب میں تین امر مجتهد صاحب نے لکھے ہیں:

ملا عبداللہ مشہدی کے امامیہ ہونے سے انکار کرنا، جس پر ہم ابھی زیادہ بحث نہیں کرتے، اگر مجہدصاحب اپنے سارے علماء کے امامیہ ہونے سے منکر ہوجائیں تو ہمارا کچھ حرج نہیں ہے اگر چہ سارے علماء نے ملاعبداللہ کے امامیہ ہونے پر بہت کچھ بوت دیا ہے، مگر ہم مجہد صاحب ہی کی بات کو مانتے ہیں اور اس کے امامیہ ہونے کا ثبوت دیا لغو سجھتے ہیں، لیکن افسوس ہے کہ صرف اس لیے مجہد صاحب نے اس کے امامیہ ہونے سے انکار کیا ہے کہ وہ صحابہ رفی اس لیے مجہد صاحب نے اس کا تبوت ان علماء امامیہ کے اقوال کو جو کہ مجہد صاحب کے پیشوا ہیں اور جن کے اقوال کو امامیہ کے اقوال کو امامیہ کے اقوال کو امامیہ کے اقوال کو امامیہ کے المنزل من السماء) (آسانی وجی کی طرح) جانتے ہیں، چنانچہ قاضی (کالو حی المنزل من السماء) (آسانی وجی کی طرح) جانتے ہیں، چنانچہ قاضی

**<sup>1</sup>** عبارت ذ والفقارمطبوعه مطبع مجمع البحرين لدهيانه ١٢٨ اه صفحه ٥٨ ـ ١٢

نوراللد شوستری''مجالس المومنین' میں فرماتے ہیں:

((اماآنکه تکفیر ابوبکر و عمر به شیعه نسبت نموده است سخنی ست بے اصل که در کتب اصول ایشان ازان اثرے نیست و مذهب ایشان همین ست که مخالفان علی فاسق اندو محاربان او را کافر اند.))

''شیعوں کی طرف بینسبت کرنا کہ بیابوبکر خلائی وعمر خلائی کو کافر کہتے ہیں ہیدوہ قول ہے جس کا کوئی ثبوت شیعوں کی کتابوں میں نہیں ہے، البتہ شیعوں کا مذہب بیہ ہے کہ علی خلائی ہے خالف فاسق اوران سے جنگ کرنے والے کافر ہیں۔'
اس کا جواب مجتمد صاحب کو جب کچھ نہ ملا اور قاضی نوراللد شوستری کے امامیہ ہونے سے انکار کرنا خلاف ایمان جانا تو دوسری طرح سے اس قول کو باطل کرنا چاہا، چنا نچہ اس کے جواب میں فروالقار میں فرماتے ہیں:

((پوشیده و نیماند که ایس کلام بر تقدیر صحت و صدورآن از فاضل قادح مقصود ما و مفید مطلوب اونمی شود زیرا که سابق گزشته که فاسق در مقابله مومن اطلاق شده.)) "پوشیده نه رہے که یه کلام اگر صحیح مانا جائے اور فاضل (شوستری) نے کہا ہوتو ہمارے مقصد کے خلاف اور ان کے مفید مطلب نہیں ہے کیونکہ پہلے کہا جا چکا ہے کہ مومن کا لفظ فاسق کے مقابلہ میں آیا ہے۔"

اب کوئی اس دھوکہ دینے کو خیال کرے کہ قاضی نوراللہ جیسا مؤلف اور''مجالس المومنین' جیسی مشہور کتاب پر بھی جناب علامی فہامی فرماتے ہیں کہ (برتقذیر صحت و صدورآں از فاضل) گویا ان لفظوں میں اس کا بھی انکار کرتے ہیں مگر صاف انکار کرنے سے پچھ تقدس کا لحاظ فرماتے ہیں، اگر حضرت کو دیانت کا دعویٰ تھا تو جا ہیے تھا کہ ایسا دھوکہ نہ دیتے اور

**<sup>1</sup>** عبارت ذ والفقار مطبوعه مطبع مجمع البحرين لدهيانه ١٢٨ اء صفحه ٢٨ ـ ١٢ م

"مجالس المونین" کی اصل عبارت کوجس میں کچھتے لیف نہ ہوئی ہوتی نقل کر دیتے، چنانچہ بہ جبراس کے شاہ صاحب لکھتے ہیں: ((کہ نسبت تکفیر به جناب شیخین که اهل سنت و جماعت به شیعه نمو ده اند سخنی ست بے اصل که در کتب اصول ایشاں ازاں اثری نیست )) اور بلفظ عبارت" مجالس المونین" کی وہ ہے جو اوپر ہم نے نقل کی، اگر کسی کوشک ہووہ" مجالس المونین" کو دیکھ لے اور مجتهد صاحب کے ((بر تقدیر صحت و صدور آن از فاضل)) کھنے پر دادد ہے۔

اور سب سے زیادہ حیرت مجھے یہ ہے کہ ایسے مجتہد فاضل نے'' بر تقدیر صحت' اس عبارت کی نسبت کیوں فر مایا، اس لیے کہ'' مجالس المونین'' میں نہایت شد و مدسے ملا نور الله شوستری نے تکفیر حضرات شیخین سے انکار کیا ہے اور صرف انہیں چند لفظوں سے اپنے انکار کو ثابت نہیں کیا بلکہ بہت کمبی چوڑی تقریر کی ہے، چنانچے مجلس سوم میں فرماتے ہیں:

((که از ایراد این مقدمه دفع تو همی ست که درا وهام عامه استقرار یافته که شیعهٔ امامیه تکفیر جمیع یا اکثر صحابه می نمایند وایس معنی رامستبعد یافته عوام مذهب خودرا تبقریرآن از مذهب حق متنفر نموده ازراه برده اندو چگونه چنیس باشدو حالانکه افضل المحققین خواجه نصیر الدین طوسی در کتاب "تجرید" فرموده که محاربوا علی کفرة و مخالفوه فسقة و ظاهراست که اگر صحابه بآن حضرت محاربه نه کرده اند بلکه بقوت کثرت خیل و حشم بے نیت محاربه نه کرده اند بلکه بقوت کثرت خیل و حشم بے نیت فصب منصب عترت رسول متعال نموده ند . )) انتهی بلفظه غصب منصب عترت رسول متعال نموده ند . )) انتهی بلفظه بین کمشید لوگ تمام صحابه رقام کورفع کرنا ہے جو عام لوگوں کے زئمن شین بین کمشید لوگ تمام صحابه و تم کی وج

سے عام لوگ مذہب تن سے نفرت کرنے لگے ہیں اور راہ سے دور ہو گئے ہیں، حالانکہ صحابہ کا فرنہیں ہو سکتے۔خواجہ نصیر الدین طوسی نے اپنی کتاب '' تجرید' میں لکھا ہے کہ علی خلائیہ' سے لڑنے والے کا فر اور علی خلائیہ' کی مخالفت کرنے والے فاسق ہیں اور بیدا مرواضح ہے کہ صحابہ رشخ الیہ منے حضرت سے جنگ نہیں کی بلکہ قوت شان و شوکت اور سواریوں کے ذریعہ آپ کی امداد کی ہاں بغیر لڑائی کے عتر سے رسول کے منصب کوغصب کیا ہے۔''

غرض کہ اس عبارت سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ قاضی نور اللّٰد شوستری نے بہ دلیل قطعی ان صحابہ رقیٰ اللہ ہ کی تکفیر سے جنہوں نے حضرت علی خالفت سے لڑائی نہیں کی بلکہ صرف مخالفت کی ہے انکار کیا ہے، اس لیے کہ وہ خود لکھتے ہیں کہ اس مقدمہ کے لکھنے سے ہماری غرض پیہ ہے کہ شیعہ امامیہ سب صحابہ ریخالیہ کو کافر کہتے ہیں اور اسی سے عوام کو فریب دے کر وہ شیعوں کے مذہب کی برائی ان کے دل میں پیدا کر کے امامیہ مذہب سے ان کونفرت دلاتے ہیں، حالانکہ بیر کیوں کر ہوسکتا ہے کہ ہم امامیہ مذہب کے لوگ سب صحابہ کو کا فرکہیں حالانکہ افضل المحققين خواجه نصير الدين نے '' تجريد' ميں صاف لکھا ہے کہ علیؓ کے مخالف فاسق اور لڑنے والے کا فر ہیں۔ اور پھر قاضی نور اللہ شوستری اسی بر قناعت نہیں کرتے بلکہ آپ اس فصل کولکھ کر آپ اپنے دعوے عدم تکفیر اصحابؓ کے نبوت میں یہ لکھتے ہیں کہ یہ ظاہر ہے کہ ا کثر اصحاب نے حضرت علی خالٹیۂ کے ساتھ لڑائی نہیں کی بلکہ بغیرلڑائی کے خلافت کوغصب کر لیا۔ پس باوجود ایسی مدل تقریر کے جو قاضی نور اللہ شوستری نے کی ہے جناب مجتهد صاحب اوّل تو ''بر تقذیر صحت'' فرماتے ہیں تا کہ عوام کوشبہ ہو کہ بیر وایت ہی''مجالس المومنین'' میں نہ ہوگی اور'' برتقد برصحت'' فرما کراس کے بیمعنی لکھتے ہیں کہ ((قادح • مقصود و مفید مطلوب او نمى شود زيرا كه سابق گزشته كه فاسق در مقابله مومن اطلاق شدہ)) لینی اس سے پچھ ہمارے مطلوب میں قدح اور شاہ صاحب کے دعوے کو

**<sup>1</sup>** عبارت ذ والفقار مطبوعه مطبع مجمع البحرين لدهيانه ١٢٨ اه صفحه ٢٥ ـ ١٢

فائدہ نہیں ہوتا، اس لیے کہ ہم پہلے لکھ چکے ہیں کہ فاسق بمقابلہ مومن کے آیا ہے جس کے معنی کا فر کے ہوتے ہیں۔ سبحان اللہ! سبحان اللہ!

## برین عقل و دانش بباید گریست

کیافہم وذکا خدا نے حضرت کو دیا تھا کہ اپنے دعویٰ تکفیر صحابہ رخیٰ اللہ کو قاضی نور اللہ شوستری کے دعوی عدم تکفیر سے ملاتے ہیں اور پھر کیا شوخی اور بے باکی ہے کہ فرماتے ہیں: ہمارا ان کا مطلب ایک ہے، در حقیقت وجود و عدم اور اسلام و کفر کو ایک سمجھنا حضرت کی فہم و فراست سے بچھ بعید نہیں ہے، آپ کی سمجھ پر خیال کر کے ہم بھی کہتے ہیں کہ بے شک جو آپ فرماتے ہیں وہی درست و بجا ہے، شاہ صاحب جاہل و نادان تھے، جنہوں نے قاضی نوراللہ شوستری کی عبارت کو عدم تکفیر صحابہ ٹر برمحمول کیا۔

اے حضرات شیعہ! بیرحال ہے تمہارے مجہدین وعلماء کے علم وفضل کا ،غرض کہ ثابت ہوا کہ قاضی نور اللہ شوستری اور محقق نصیر الدین طوسی عدم تکفیر صحابہ کے معتقد ہیں اور سوائے محاربین کے کسی کو کا فرنہ جانتے تھے، اب سنیے کہ مجہد صاحب کیا فرماتے ہیں۔ جناب قبلہ و کعبہ این کتاب ' ذو والفقار' میں فرماتے ہیں:

((استنتاج نتیجه مسطوره موقوفست بریس که بنا بر اصول شیعه باثبات رسانی که اصحاب تو از اوّل امر مومن اندوایس از جمله ممتنعات و محالات است چه علماء ایشان بدلائل بسیار و اخبار بے شمار کفر و پیشوایانِ شمار ادرکتب خود باثبات رسانیده و هرگاه حقیقت حال چنین باشد پس کلام تو از محل اعتبار ساقط باشد.))

'' مذکورہ نتیجہ نکالنا اس امر پرموقوف ہے کہ جب کتب اصول شیعہ کے لحاظ سے صحابہ اوّل سے مون ہوں اور یہ جملہ ممتنعات ومحالات میں سے ہے، اس لیے

**<sup>1</sup>** عبارت ذوالفقارمطبوعه مطبع مجمع البحرين لدهيانه ١٢٨١ ه صفحه ٢٦ ـ ١٢

کہ ہمارے علماء نے بے شار دلیلوں اور ثبوتوں سے تمہارے صحابہ اور پیشوایانِ
مذہب کو فاسق و فاجر کہا ہے اور جب حقیقت یہ ہے تو تمہارا کلام بے اعتبار ہے۔'
اب اے حضرات شیعہ! تم کو اپنے دین و ایمان کی قسم ہے اور تم کو اپنے غفران مآب
کے تقدس واجتہاد کی قسم ہے کہ قاضی نور اللہ شوستری کی اس عبارت کو:

((امات کفیر ابوبکر و عمر بشیعه نسبت نموده است سخنے ست بے اصل که در کتب اصول ایشاں اثر بے نیست.))

"ابوبکر وعمر کوشیعوں کی زبانی کافر کہنا ہے ایسی بے اصل بات ہے جس کاشیعوں کی اصولی کتابوں میں کوئی تذکرہ نہیں ہے۔'

جناب قبله و کعبه کی اس عبارت سے:

((علماء ایشاں بدلائل بسیار و اخبار ہے شمار کفر و نفاق پیشو ایان شمار ادر کتب خود باثبات رسانیدہ اند.) 
"ہمارے علماء نے بدلائل کثیر و ثبوت بسیار تمہارے پشیواؤں کے منافق و کافر مونے کا اپنی کتابوں سے ثبوت دیا ہے۔"

ملاً وَ! ذرا کلمہ حق زبان پر لا وَ اور اتنا فر ما دو کہ ان میں کون صاحب سے ہیں اور کون صاحب جو کہ نہایت صاحب جھوٹے اور ہم بے چار ہے جاہل سنی قاضی نور اللہ شوستری کے قول کو مانیں جو کہ نہایت زور وشور سے فر ماتے ہیں کہ بیہ بات ایسی بے اصل ہے کہ ہماری اصول کی کتابوں میں اس کا اثر ونشان بھی نہیں ہے، یا کہ جناب قبلہ و کعبہ کی بات کوسنیں جو کہ نہایت مضبوطی سے فر ماتے ہیں کہ ہمارے علماء نے ان کے کفر کو بدلائل بسیار اور اخبار بے شار سے ثابت کیا ہے۔

اے حضرات! بیرحال ہے تمہارے علاء کا کہ خود ہی اپنی ایک بات پر قائم نہیں رہتے اور ایک دوسرے کے کلام کونقض کرتا ہے اور سبب اس کا بیر ہے کہ جہاں جسیا موقع ہوتا ہے وہاں ولیسی ہی بات کہنے لگتے ہیں اور''ہر شخنے موقع اور ہر نکتہ مقامی دارد'' برعمل کرتے ہیں، جہاں دیکھا کہ صحابہ کی تکفیر کرنے کا موقع ہے وہاں ایسی دھوم دھام سے ان پر کفر کا اطلاق کریں

گے کہ امام اوّل سے امام آخرتک کی زبان سے ان کا کفر ثابت کریں گے اور جہاں دیکھا کہ اس سے دین کے اصول برہم ہوئے جاتے ہیں اور اسلام ہی ہاتھ سے جاتا ہے وہاں اس زور وشور سے انکار کریں گے کہ کانوں پر ہاتھ دھریں گے، اس کوسنیوں کی تہمت وافتر اء کہیں گے اور اپنے تمام علاء کو تکفیر کی نسبت سے بری کریں گے۔ عجب حال ہے ان حضرات کا کہ ان کے اقوال و روایات اور جوابات کو دیکھ کرعقل حیران ہے اور مجہد صاحب صرف تکفیر شیخین دی آئیہ پر قناعت نہیں فرماتے اور اس پر کفر کا دامن نہیں چھوڑتے بلکہ یہاں تک کفر کے پیسے کے بیں کہ ایک مقام پرصاف فرماتے ہیں:

((قال علیه السلام من شك فی كفر اعدائنا فهو كافر.)) ، بین جو شخص مارے دشمنوں کے كفر میں شك كرے وہ كافر ہے۔''

اے حضرات شیعہ! اس عبارت پرغور کرواور اپنے مجہد صاحب کے اس ارشاد کوسنواور بے چارے حضرات شیعہ! اس عبارت پرغور کرواور اللہ شوستری وغیرہ اپنے مذہب کے علماء اعلام پر شوق و ذوق سے تبرا بھیجواور ان کو کا فرکہو، اس لیے کہ ان کو مخالفین علی المرتضی کے کفر میں شک ہے۔'' وہرکہ در کفرشال شک کند کا فراست۔'

افسوس ہے کہ جب مجہد صاحب نے کتاب تالیف کی تھی اور اپنے اجتہاد کا نقارہ بجایا تھا اور امام علیہ السلام کی یہ حدیث کھی تھی تو دونوں بے چارے حقق اور قاضی مرمٹ چکے تھے، ورنہ وہ قبلہ و کعبہ کے اس ارشاد کوس کر ضرور انہیں کو کافر کہتے اور ''ہر کہ ایشاں را کافر گوید کافرست' (یعنی جو ان صحابہ و گائیلہ م) کو کافر کہے وہ خود کافر ہے ) کہہ کر ہم سنیوں کا ساتھ دیتے .....اس مقام پر میں مجہد صاحب کی دیانت کو اور بھی ثابت کرتا ہوں اور ان کے تبحر اور نقدس کو ظاہر کرتا ہوں کہ حضرت نے قاضی نور اللہ شوستری کی تکذیب اسی روایت میں نہیں کی ہے بلکہ اور مقامات پر بھی در پر دہ تو بہ تو بہ در پر دہ کیسا صاف اور صرت کے احتی بنایا ہے یا اپنی دانش مندی کو ظاہر فر مایا ہے چنانچہ صاحب'' تھنہ' قدس اللہ سرہ اسی باب دو از دہم میں ایک مقام پر فرماتے ہیں:

((قاضي نور الله شوستري در مجالس المومنين خود آورده که مفهوم تشیع آنست که خلیفه بلافصل بعد از حضرت رسول خدا صلى الله عليه وسلم مرتضى على ست و لعن و سب درو معتبر نیست میگنجد که نام حضرات خلفای ثلاثه بر زبان شیعه جاری شود و اگر جاهلان شیعه حكم به وجوب لعن كردند سخن ايشان معتبر نيست و آنچه خبث و فحش درباره ام المومنين عائشة نسبت به شيعه ميكنند حاشاثم حاشاكه واقع باشد چه نسبت فحش بكافه آدمیاں حرام ست چه جائے حرم حضرت پیغمبر خدا اللے و بعد ازاں متصل همیں کلام گفته است که این ضعیف حدیثر در کتاب حدیث از کتب شیعه دیده باین مضمون که عائشهٔ در خدمت امير از حرب توبه كرده ، هر چند قصهٔ حرب متواتراست و حکایت توبه خبر و احدو امابنا بریل طعن کر دن در حق وے جائز نیست.))

''قاضی نور اللہ شوستری نے ''مجالس المومنین' میں لکھا ہے کہ شیعیت کا مطلب یہ ہے کہ رسول اللہ طلع آئے ہے بعد خلیفہ بلافصل حضرت علی ہیں اور (خلفائے ثلاثہ پر) اس سلسلہ میں لعنت ملامت کرنا سیح نہیں ہے، ہوسکتا ہے کہ اسی سلسلہ میں خلفاء ثلاثہ کا نام شیعول کی زبان پر آئے ۔ اور اگر لعن کو جاہل شیعہ واجب میں خلفاء ثلاثہ کا نام شیعول کی زبان پر آئے ۔ اور اگر لعن کو جاہل شیعہ واجب جانتے ہیں تو ان کا قول غیر معتبر ہے اور امام المومنین حضرت عاکشہ والحقی ان کی جانب منسوب کیا جاتا ہے، تو بہ تو بہ تو بہ تو ہو حرم بانب کوئی برائی نہیں کہی جاسکتی، جب دوسر بے لوگوں کوگالی دینا حرام ہے تو حرم جانب کوئی برائی نہیں کہی جاسکتی، جب دوسر بے لوگوں کوگالی دینا حرام ہے تو حرم

**<sup>1</sup>** عبارت ذ والفقار مطبوعه مطبع مجمع البحرين ۱۲۸۱ ه صفحه ۲۸ - ۱۲

محترم رسول الله! کوگالیاں کیسے دی جاسکتی ہیں؟ اس کے فوراً ہی بعدایک ضعیف حدیث شیعوں کی کتب حدیث کی کھی ہے کہ حضرت عائشہ وظائیہا نے جنگ کے سلسلہ میں علی کی خدمت میں تو بہ کی ، اگر چہ جنگ کا واقعہ متواتر ہے لیکن تو بہ کرنے کی حکایت خبر واحد ہے، لیکن اس بنا پر عائشہ وظائیہا پر لعن طعن کرنا جائز نہیں ہے۔'

اب ذرا گوش ہوش مجہد صاحب کے کلام سننے پر متوجہ تیجیے کہ حضرت اس کے جواب میں'' ذوالفقار'' میں کیا فرماتے ہیں:

((اما آنچه و از سیّد نور الله شوستری نوشته پس البته در نقل تدلیس و تلبیس نموده بالجمله سب و شتم البته نزدیك امامیه در حق هیچکس از کفار و مسلم جائز نیست اما تبرا و بیزاری از اعدای دین واجب و لازم گو بحسب اتفاق اگر از زبان نگوید قباحت نباشد لیکن اگر گناه دانسته نگوید البته گنه گار بلکه به نسبت ناکثین و مارقین و قاسطین اگر گناه دانسته نگوید از ایمان بیرون می شودچه اور درین صورت منکر ضروری مذهب امامیه شده.))

''قاضی نور اللہ شوستری کے حوالے سے پھے لکھا گیا ہے اس کے نقل کرنے میں مکروفریب اور لاگ لپیٹ سے کام لیا گیا ہے، فرقہ شیعہ کے نزدیک کسی کافر و مسلم کوسب وشتم اور گالیاں دینا جائز نہیں ہے، البتہ دشمنانِ دین سے بیزاری اور تالازم اور واجب ہے، اگر زبان سے تبرانہ کہا جائے تو کوئی قباحت نہیں لیکن اگر مجرم کو گنہگار جان کر تبرانہ کہے تو ایساشخص خود گنہگار، ساقط المعاہدہ، ظالم اور دین سے خارج ہے اور اگر گناہ کو دانستہ نہ کے تو ایمان سے ہاتھ دھوتا ہے اور دین سے خارج ہے اور اگر گناہ کو دانستہ نہ کے تو ایمان سے ہاتھ دھوتا ہے

**<sup>1</sup>** عبارت ذ والفقار مطبوعه مطبع مجمع البحرين لدهيانه ١٢٨ اه صفحه ٧٤ ـ ١٢

المات بينات دروم المحال المحال

کیونکہ اس حالت میں وہ ضروریات مذہب امامیہ کامنکر ہے۔'

ذرااہل انصاف غور فرمائیں کہ یہ تدلیس وتلبیس صاحب'' تحفہ' کے حق میں نسبت کرنا ہجا ہے یا جناب مجہد صاحب کی شان میں زیبا ہے کہ صاحب'' تحفہ' تو صاف صاف قاضی نوراللد شوستری کے کلام کو بیان کرتے جاتے ہیں اور مجہد صاحب' مجالس المونین' اٹھا کر ملاحظہ نہیں فرماتے ہیں اور صرف اپنی تدلیس وتلبیس کے ظاہر کرنے پر بلا مقابلہ کتاب کے ان پر تدلیس کی تہمت کرتے ہیں۔

اے حضرات امامیہ! اپنے مجتهد صاحب کی تدلیس کے کیا اب بھی قائل نہ ہو گے اور ان کے اجتہاد میں اس طرح کی برائیوں سے بھی کچھ شک نہ کرو گے، خیال کرو کہ''مجالس المونین' ملاعبداللہ کی''اظہار الحق''نہیں ہے کہ جو نہ ملے یا اس کے انکار کرنے سے پیجھا حصوط جائے یا وہ کتاب ایسی نادر الوجود نہیں ہے کہ مجتهد صاحب کے پاس نہ ہوتی اور قبلہ و کعبہ کا کتب خانہ اس سے خالی ہوتا، تو اگر شاہ صاحب نے اپنی طرف سے ان کی نسبت کچھ تہمت کی تھی اور جو قاضی صاحب نے نہ لکھا تھا اور نہ کہا تھا وہ ان کی طرف منسوب کیا تھا تو كيا مشكل تفاكه''مجالس المومنين'' كواٹھا ليتے اور اس كى اصل عبارت صاف صاف نقل كر دیتے۔ پیعجب قشم کی تدلیس ہے کہ کتاب تو نہیں دیکھتے نادیدہ و دانستہ اس سے اغماض کرتے ہیں اور صاحب'' تخفہ'' کو برا بھلا کہتے ہیں۔ بے شک پیلطی تو ان کی ضرور ہے کہ انہوں نے الیں روایت جوعقیدہ امامیہ کے مخالف ہے، ایسے عالم کی کتاب سے نکال دی جوشیعوں کارکن اعظم ہے اور جس نے اپنے مذہب پر جان بھی قربان کر دی ہے لیکن اس اجمال پر کفایت کرنے کا سبب بیہ ہے کہ اگر صاف لکھیں تو کیالکھیں ، کیوں کر اصل عبارت کونقل کریں ، اگر کچھ فرق ہویا اپنی طرف سے شاہ صاحب نے بچھ ملا دیا ہوتو اسے کھیں اور اگر اس کا صاف صاف اقرار کریں تو پھر جواب میں کیا خاک کر بلالکھیں ، اس لیے شیطان الطاق کے وتیرے یر چلے اور''ہم اقرار وہم انکار'' کر کے پہلو بچا گئے مگر افسوس ہے کہ اسی عبارت کے بعد دو لفظ ایسے حضرت کے قلم سے نکل گئے ہیں کہ اس سے اس مضمون کی تصدیق ہوتی ہے۔ چنانچہ فرماتے ہیں:

((مرادسیّد • نور الله هر جاکه گفته باشد اگر گفته باشد همین ست و عبارت ایشان هرگز آنچه فقیر گفته مخالفت ندارد.))

''(قاضی) نور اللہ کی مراد جہاں کہیں انہوں نے بیدکھا ہے اگر لکھا ہے تو وہی ہے جومیری مراد ہے ان کی عبارت فقیر کے قول کے ہرگز مخالف نہیں۔' اس عبارت کو دیکھ کر بے ساختہ دل جا ہتا ہے کہ جناب غفران مآب کی شان میں کچھ

اس عبارت لو دیلیم کر بے ساختہ دل چاہتا ہے کہ جناب عفران ماب کی شان میں پھھ کھوں مگر سوائے''ایں گل دیگر شگفت' کے بچھ نہیں لکھتا اور یہی کہہ کے ان کے مقلدین سے پوچھتا ہوں کہ بھائیو، شاید میری سمجھ کی غلطی ہے جو میں دونوں مضمونوں کو مخالف پاتا ہوں ، کوئی مجھے بہ سمجھا دے کہ قاضی نور اللہ شوستری کی اس عبارت کا:

((مفهوم تشيع آنست كه خليفه بلا فصل بعد از حضرت رسولِ خدا على مرتضى على است و سبّ و لعن در و معتبر نيست.))

''شیعیت کا مطلب ہے ہے کہ رسول خداط اللے اللہ کے بعد بلافصل خلیفہ علی المرتضی ہیں اس سلسلہ میں (کسی پر) لعن طعن معتبر نہیں ہے۔'
مضمون کیوں کر اس عبارت سے مجہد صاحب کی مطابق ہے:

((اما تبرّا ﴿ وبیزاری از اعدائے دین واجب ۔))

''دین کے دشمنوں سے براءت اور بیزاری واجب ہے۔'
اور نیز قاضی نور اللہ شوستری کے اس فقرہ کو:

((اگر جاهلان شیعه حکم بوجوب لعن کردند سخن ایشان

**<sup>1</sup>** عبارت' و والفقار'' مطبوعه طبع مجمع البحرين لدهيانه ١٢٨ اه صفحه ٧٤٠ ا

<sup>🗗</sup> عبارت'' ذوالفقار'' مطبوعه طبع مجمع البحرين لدهيانه ١٢٨ اه صفحه ٧٧ ـ

ا يات بينات ـ دوم الكار (422)

معتبر نست.))

''اگر جاہل شیعہ لعن طعن کوضروری سمجھیں تو ان کی بات قابل اعتبار نہیں۔'' ''س طرح قبلہ و کعبہ کے اس فقرے کے مطابق ہے:

((گو • بحسب اتفاق اگر زبان نگویند قباحت نباشد لیکن اگر گناه دانسته نگوید البته گناه گار بلکه به نسبت ناکثین و قاسطین و مارقین اگر گناه دانسته نگوید از ایمان بیرون می شود.))

''اتفا قاً اگرزبان سے تبرانہ کریں تو کوئی قباحت نہیں، کیکن مجرم پراگر گناہ کو جان کر تبرانہ کرے تو ایباشخص خود گنهگار بلکہ ساقط المعاہدہ، ظالم اور دین سے خارج ہے اگر گناہ کو دانستہ نہ کہے تو ایمان سے خارج ہو جاتا ہے۔''

میں قاضی صاحب کی عبارت کا بیمطلب سمجھتا ہوں کہ ان کے نزدیک سب ولعن تشیع کے لیے معتبر اور ضروری نہیں ہے اور لعن کو واجب سمجھنا جاہلوں کی بات ہے اور مجتہد صاحب کے لیے معتبر اور ضروری نہیں ہے اور لعن کو واجب سمجھنا جاہلوں کی بات ہے اور مجتہد صاحب کے قول سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ ان کے نزدیک سبّ ولعن تشیع کے ضروری ہے بلکہ جو تبرا نہرے وہ مومن نہیں ہے اور پھر باوجود ایسی مخالفت مضمون کے مجتہد صاحب فرماتے ہیں:

((عبارت ٥ ایشان هرگز به آنچه فقیر گفته مخالفت ندارد.))

''ان کی عبارت ہرگز فقیر کے قول کے مخالف نہیں ہے۔''

اب اس پر کیا کہا جائے حقیقت میں جو کچھ نازوافتخار ذوالفقار کی تالیف پر حضرت کو ہوا ہے وہ بجا ہے، اگر حضرت خوداس کی تعریف اپنی زبان سے نہ کرتے اور بقول صائب: شعر ثنای خود بخود کر دی نمی زیبد ترا صائب چوں زں بپتانِ خود مالد حظوظ نفس کے یابد

**<sup>4</sup>** عبارت'' ذوالفقار'' مطبوعه طبع مجمع البحرين لدهيانه ١٢٨ اه صفحه ٧٤ ـــ

**<sup>9</sup>** ايضاً۔

خودستانی سے احتیاط کرنی تب تھی جبکہ خود کتاب حضرت کی ثنا وصفت کرتی اور اب تو خدا کے فضل سے حضرت کی ستائش کی تصدیق ہوتی ہے اور جو بچھ خود بدولت نے اپنے شہے اور اپنی کتاب کی نسبت فرمایا ہے اس کا ثبوت ہوتا جاتا ہے۔ دیکھو حضرات امامیہ وہ کتاب ''ذوالفقار'' ہے جس میں حکیمانہ تقریریں بھری ہوئی ہیں اور جس کی نسبت حضرت نے ''خوالفقار' ہے جس میں حکیمانہ تقریریں بھری ہوئی ہیں اور جس کی نسبت حضرت نے 'خصوارم'' میں فرمایا ہے کہ جب باب دہم''خفہ'' کا ہم نے ملاحظہ فرمایا تو بہ خیال اس کے کہ ایک جاہل عامی آدمی کی طرف مقابل بننا موجب عارونگ ہے دل جواب لکھنے پر متوجہ نہ ہوا گریہ خیال کر کے کہ بڑے برٹے بیغیمروں اور اماموں کو زمانہ نے مجبور کر دیا ہے اور ان کو گافروں اور جاہلوں کا جواب دینا پڑا ہے میں نے اس کا جواب لکھا:

(( • چنانچه بحمد الله تعالی درهمان او ان سعادت تو امان در عرصه ده بست روز بصرف قلیلے از اوقات به نقض آن پردا ختم و بیهوده گوئی اور ابه بیان واضح برهرکس و ناكس ظاهر ولائح ساختم دررساله مذكوره باسم "ذوالفقار" اختصاص داده مع جلد كتاب "عماد الاسلام" پیش آن ناصب مولف کتاب "تحفه اثنا عشریه" مرسل داشتم تا شاید از خواب غفلت بیدار شود و از سرمستی جهل مركب هوشيار گردد ولله الحجة البالغة كه مدت پنج شش سال منقضى گشته كه آن رساله دراطراف بلاد شائع و منتشر گردیده واز نظر بسیارے از فضلاء سُنّیاں گزشته بمتانت و استحکام کلام که در اثنا نقض شبهات و کشفِ عیوب ممهوهات اوبلا ارتكاب تكلفات و تعسفات مذكور ساخته ام هیچکس چه آن ناصب عداوتِ اهل بیت مصنف کتاب

**المعارت'' ذوالفقار'' مطبوعه بندر كلكته، ۱۳۱۸ ه صفحه ۲۸** 

مذبور چه غیر او از فضلائے مذهب مسطور مجال ایں نیافته اند که به نقض آل پر دازند و در جوابِ آل چیزے برنگارند و بمقتضای اینکه "الحق یعلو او لایعلیٰ")) انتهی بلفظه ملخصاً

''چنانچ بھراللہ اسی زمانے میں دس بیس دن کے اندر تھوڑ ہے سے اوقات میں اس کتاب کی تقید کرتے ہوئے اس کی بیہودگیاں ظاہر کیں تا کہ ہرایک پر واضح ہو جائے کہ اس کی کیا کی بیہودگیاں ہیں اور ایک رسالہ کی صورت دے کر اس کا نام '' ذوالفقار' رکھا اور وہ کتاب ''عمادالاسلام'' کے ساتھ بنام مؤلف کتاب ''تحفہ اثنا عشریہ' رسال کیا تھا کہ خواب غفلت سے بیدار ہواور جہل مرکتب کی سرمستوں سے ہوشیار ہو جائے ، کمل دلیل اللہ ہی کے لیے ہے پانچ چوسال کی مدت گزرگی اور وہ رسالہ شائع ہوگیا، بہت سے سنی فضلاء کی نظروں سے بھی کر زا، شبہات کوئتم کرنے اور اس کے عیبوں کو ظاہر کرنے میں شجیدگی اور پختگی کے ساتھ بغیر تعصب اور تکلف کے لکھا ہے، اس ناصبی دشمن اہل بیت مصنف کے ساتھ بغیر تعصب اور تکلف کے لکھا ہے، اس ناصبی دشمن اہل بیت مصنف کتاب ( تحفہ اثنا عشریہ ) اور سنی مذہب کے فضلاء کی مجال نہ ہوئی کہ اس کی تر دید کرتے اور اس کے جواب میں کچھ لکھتے کیونکہ حق تو بلند رہتا ہے اس پر ناطل بلند نہیں ہوسکتا۔''

حقیقت میں جو کچھ حضرت نے اس' نو والفقار'' کی نسبت فرمایا وہ سب بجا اور درست ہے، عبارت بھی اس کتاب کی متانت اور فصاحت سے بھری ہوئی ہے۔ دلائل بھی اس کے سب حکیمانہ، دیا نت اور امانت، اس کی سطر سطر سے عیاں اور تکلف اور تعسف کا تو ذکر ہی نہیں ہے جو کچھ حضرت نے لکھا ہے صاف صاف، سچ سچ بیان کر دیا ہے اور اپنی فضیلت اور تبحر کو بخو بی ظاہر کر دیا ہے مگر قصور اتنا ہو گیا کہ اس کے لکھنے میں جلدی بہت کی تھی اور صرف بیس روز میں اس کوختم کر دیا تھا، حالانکہ ایسی کتاب کوسوچ سمجھ کرلکھنا چا ہیے تھا اور فضیحت ورسوائی

کا خیال بھی کرنا لازم تھا اگر''صوارم'' کی طرح پانچ چھ برس میں اس کو بھی لکھتے اور کسی ایرانی سے اس کی عبارت بھی درست ہو جاتی ، تقریر میں بیہودگ بھی کم ہوتی تب، البتہ جس طرح ''صوارم'' کا جواب ایک ملتانی نے لکھ دیا اور حضرت کی متانت کو سفاہت سے مرادف ثابت کر کے اس جواب کا نام'' تنبیہ السفیہ'' رکھ دیا تو مجتهد صاحب کے حق میں کوئی طالب علم اٹھ کر جواب لکھ دیتا اور بندگان والا کی خدمت میں تحفہ بھیج دیتا۔ حضرت نے اس کتاب کی تالیف میں جلد بازی سے کام لیا اور شیخ سعدی کے اس مصرعہ یہ جسے لڑے بھی جانتے ہیں خیال نہ کیا:

تعجیل کارِ شیاطیں بود

میں جب'' ذوالفقار' اور'' صوارم'' کا مطالعہ کرتا اور حضرت کی گالیوں ، فخش اور خودستائی کود یکتا تو اپنے دل میں کہتا کہ جناب والا نے جس قدر حصہ اپنی اوقات عزیز کا گالیوں اور فخش میں صرف فخش میں صرف کیا ہے بہتر ہوتا کہ جوابات کو سوچنے اور تامل اور غور کر کے لکھنے میں صرف کرتے مگر آخراس کا جواب خود ہی حضرت کے قول سے جوانہوں نے ''صوارم'' میں لکھا ہے میں نے یا لیا کہ میری سخت گوئی اور طعن و تشنیع پر کوئی اعتراض نہ کرے، اس لیے کہ شاہ صاحب اس کے ہادی بیں اور پھر ہم تو شیعہ بیں:

(( اگر • ازایس جانب نظر باینکه شیوهٔ شیعیان تبرّا نمودن است از اعدای دین زیاد ازانچه نوشته اند به عمل آید مستبعد نباشد. ))

''اگراس جانب نظر کریں کہ نبرا کرناشیعوں کا شیوہ ہے تو جو پچھ دشمنانِ دین نے لکھا ہے اس سے زیادہ لکھنا بعیر نہیں ہے۔''

اب میں پھرشروع کرتا ہوں جناب قبلہ و کعبہ کے جواب کو جو قاضی نور اللہ شوستری کی

تقریر کا دیا ہے:

**<sup>1</sup>** عبارت صوارم مطبوعه بندر کلکته، ۱۳۱۸ ه صفحه ۵ یا ۱۲

((اما • آنچه از سید نور الله نقل نموده که این ضعیف حدیثے در کتاب حدیث از کتب شیعه دیده بایل مضمون که عائشة در خدمت امير عليه السلام از حرب توبه كرده .... الخ. اقول هر چند ازیں قبیل سخنان هرگز به مسلك جناب سيد نور الله شوسترى نمى زيبد كه آنچه ايشان در تصرف حديث اماميه بدل جهد نموده اند و جهاد سنان و قلم و سیف زبان که افضل از جهاد سیف و سنان باشد کرده اند اظهر من الشمس ست و اگر به حسب اتفاق روایت بایس مضمون بنظر ایشان رسیده باشد هر گاه در مذهب اهل اسلام روایات متضمن جسم بودن خدا و مکانی بودن او تعالیٰ شانه مروی شده باشد لاکن چوں تخالف ضروری دین ست محل اعتبار نباشد پس چنین روایات هم بشیعیان ضرر نخواهد رسانیده زیرا که اگر روایت توبه او صحیح می بود جناب ائمه ازوتبرا نمی نمودند و معلوم ست که جناب صادق عليه السلام بعد هر نماز عبادت دانسته ازو واز غير او که اعدائے دین می بودند تبرامی فرمودند.)) ''سیدنوراللد شوستری کے حوالے سے جونقل کیا گیا کہ بہضعیف حدیث شیعوں کی

''سیدنوراللہ شوستری کے حوالے سے جو تقل کیا گیا کہ بیضعیف حدیث شیعوں کی کتب حدیث میں اس طرح ہے کہ عاکشہ و خلی ایشے اللہ خدمت امیر ظمیں آکر جنگ سے توبہ کی الخے۔ اس کا جواب بیر ہے کہ اس قسم کی باتیں جناب سید نور اللہ شوستری کو زیبانہیں، کیونکہ انہوں نے احادیث شیعہ میں دل و جان سے کوشش کی ہے قلم کی برجھی اور زبان کی تلوار کا جہاد شمشیر و سنان کے جہاد سے افضل ہے جو

**<sup>1</sup>** عبارت ذوالفقار مطبوعه مطبع مجمع البحرين لدهيانه ١٣٨١ وصفحه ٧٤ ـ ١٢

ا يات بينات دوم المحرك المحرك

انہوں نے انجام دیا اور یہ بالکل ظاہر ہے اور حسب اتفاق روایات یہ مضمون ان کی نظر سے گزرا ہوگا کہ مذہب اسلام میں اللہ کا جسم ہونا اور اس کا کسی مکان و مقام میں ہونا لکھا ہے، لیکن چونکہ اس عقیدہ سے انحراف کرنا دین کے لیے ضروری ہے، لیس ایسی روایات شیعوں کے نزدیک نا قابل اعتبار ہیں اور وہ شیعوں کے لیے نقصان دہ نہیں ہیں، اس لیے کہ اگر ان کی توبہ کی روایت صحیح ہوتی تو ائمہ ان سے بیزاری نہ کرتے اور یہ بات معلوم ہے کہ جناب صادق مَالِیٰلُم ہر نماز کے بعد بطور عبادت ان پر اور دوسرے دشمنانِ دین بر تبراکر تے ہوتی میں بر ترکر کے اعد بطور عبادت ان پر اور دوسرے دشمنانِ دین بر تبراکر تے ہوتی گائیں ہر نماز کے بعد بطور عبادت ان پر اور دوسرے دشمنانِ

اس قول میں بھی حضرت نے دیانت سے کام لیا کہ صرف اس خیال سے کہ سیدنور اللہ بڑے مجاہد تھے اور آخرتشیع کی بدولت شہید بھی ہو گئے وہ کیوں کرایسی روایت لکھیں گے؟ اس روایت کوصاف قبول نه کیالیکن الحمد لله که اس سے انکار بھی نه فر مایا اور''مجالس المونین'' سے نقل کر کے اس میں کچھ تعریف شاہ صاحب کی ثابت نہ کی ۔ پس ہم حضرت کے خیال کوصرف وسوسئہ شیطانی سمجھتے ہیں اور جو بچھ بہنسبت منقول ہونے روایات جسم اور مکان باری تعالیٰ کے حضرت نے لکھا ہے اس میں تدلیس کو دخل دیا، یعنی فرماتے ہیں کہ مذہب اسلام میں ایسی روایتیں ہیں حالانکہ اس تعجب سے بے جارے سنی محروم ہیں۔ یہ دولت صرف حضرات شیعہ کے قد ماءاور علماء کے حصہ میں ہے، اس لیے بجائے اہل اسلام کے اہل تشیع لکھنا جا ہیے تھا تا کہ لوگ دھوکے میں نہ پڑتے اور سمجھ جاتے کہ جب باری تعالیٰ کی جسمیت اور مکان کی روایتیں مذہب تشیع میں موجود ہیں اور اس سے باوجود یکہ اس کے اعتقاد رکھنے والے اور ان روایتوں کو احادیث ائمہ میں نقل کرنے والے علاء شیعہ تھے اور صرف علاء نہ تھے بلکہ نائب ائمہ اور نہ فقط نائب ائمہ بلکہ جان اور جگر ائمہ کے کہ اس کو ہم خاص ایک بحث میں ثابت کریں کے اور پھر ان روایتوں سے متاخرین امامیہ منکر ہوں گے تو پھر کیا تعجب ہے کہ حضرت عا ئشہ طالٹیما کی روایت تو بہ کے اگلے مقر تھے اور اب بچھلے منکر ہیں .....علاوہ بریں اس قول کو مجہد صاحب کے دیکھنا چاہیے کہ وہ معاذ اللہ! معاذ اللہ! حضرت امام جعفر صادق کی نسبت تبرا کرنے کی تہمت کرتے ہیں اور لکھتے ہیں کہ وہ ہر نماز کے بعد عبادت سمجھ کر حضرت عائشہ وہالٹی اور خلفاء وی اللہ ہم پر تبرا کرتے تھے حالانکہ قاضی نور اللہ شوستری اس کے وجوب کو جاہلوں کی طرف نسبت کرتے ہیں اور اس کو تشیع کے مفہوم میں معتبر نہیں جانے ...... دیکھونور اللہ شوستری کے کے مفہوم میں معتبر نہیں جانے ...... دیکھونور اللہ شوستری کے کہا کیان کا یاس کیا اور کہا:

((نسبت فحش به کافه آدمیان حرام ست چه جائے حرم حضرت پیغمبر خداً.))

"عام انسانوں کوگالی دیناحرام ہے چہ جائیکہ پیغمبر خدا طلق کی بیویوں کو۔" اور مجہ تدصاحب اسی کوامام کی طرف منسوب کرتے ہیں۔ (و حاشیا جنابھم عن ذالك .)

حقیقت میں مجہد صاحب در پردہ قاضی نور اللہ کو جھٹلاتے ہیں اور ایسا لفظ لکھنے پر جس سے وجوب تبرا ثابت نہ ہوخفا ہوتے ہیں مگر تقدیر کے لکھے کوامکان نہیں دھوتا جو کچھ وہ لوگ لکھ گئے سولکھ گئے (جَفَّ الْسَقَلَمُ بِمَا هُوَ کَائِنٌ) اب بات بنانے اور نوحہ و بکا کرنے سے کیا ہوتا ہے، پیچ لکھا ہے مشتی سجان علی خان صاحب نے مولوی نور الدین کے خط میں:

((البته مشکل ست که علماء ما وقت تحریر کاربه دور اندیشی و حفظ از اعتراض حریف به بعض جاها نکرده اند.))

"مشکل بیہ ہے کہ ہمارے علماء نے لکھتے وقت دور اندلیثی اور حریف کے اعتراضات سے بچنے کا کام بعض مقامات پرنہیں کیا ہے۔" ایک اور خط میں جناب منشی صاحب موصوف ان لفظوں سے اپنا افسوس ظاہر کرتے ہیں:

<sup>🗗</sup> مکا تبیب سبحان علی خان میں سے جومطبوعہ انثرف المطابع دہلی ہیں، ۱۲۶۸ھ صفحہ ۸۲۔

((غرض که متعصبین ۴ جفا پیشه راحق ذائقه عدل خود چشاند که مازیس تعصبات میدان مناظره بسیارتنگ شده و تناقض اخبار رگِ جال رامی خراشد.))

"غرض که ظالم تعصب کرنے والوں کو اللہ اپنے عدل و انصاف کا مزه خود چکھائے گا کہ ان تعصبات کی وجہ سے میدانِ مناظرہ بہت تگ ہو چکا ہے اور متفادا خبار واحادیث کی وجہ سے جان مشکل میں ہے۔'

اور پھر لکھتے ہیں:

الحاصل! جو کچھ ہم نے لکھا اس سے بخو بی ثابت ہوا کہ قاضی نور اللہ شوستری کے نزدیک مخالفانِ علی المرتضی کا فرنہیں ہیں بلکہ فاسق ہیں اور وہ اپنے قول پر محقق نصیر الدین طوسی کے قول کوسند لاتے ہیں جو کہ انہوں نے تجرید میں کہا ہے:

((مُخَالِفُوهُ فَسَقَةٌ وَ مُحَارِبُوهُ کَفَرَةٌ .))

<sup>1</sup> الضاً صفحه ١٢-١١

**<sup>2</sup>** مكاتيب سبحان على خان كے صفحه ۲۱ سطر ۱۷ ميس ديھو۔ ۱۲

"ان کی مخالفت کرنے والے فاسق ہیں اور لڑنے والے کا فر ہیں۔"
اب ہم مجتمد صاحب کے اس جواب کو بہ تفصیل بیان کرتے ہیں جو انہوں نے
"ذوالفقار" میں دیا ہے اور جس میں حضرت نے اپنی وقاد طبیعت کے جوہر دکھائے ہیں،
فرماتے ہیں:

((برتقدیر مطلب عبارت محقق طوسی علیه الرحمة که چیزے باشد که بذهن قاصر او رسیده وجه استحقاق لعن ایشان منحصر در محاربه امیر المومنین نیست چه بر تو سابق برین ظاهر گشته وهم عنقریب واضح خواهد شد که هر که منکر یکے از ضروریاتِ دین یا مذهب با شد ملعون ست گو محارب نبا شد و محقق طوسی علیه الرحمة نگفته که کل من یایکون محارباً لایکون ملعوناً کافراً لجواز ان یکون المحمول سن الخ.))

'' محقق طوسی کی عبارت کا مطلب جوشاہ صاحب کے ناقص ذہن میں آیا وہ کچھ اور ہے حالانکہ ان پرلعنت و ملامت کی وجہ امیر المونین سے جنگ کرنا نہیں ہے، بلکہ وہ ہے جس کا اظہارتم سے پہلے کیا جا چکا ہے اور پھر عنقریب واضح ہوجائے گا کہ جوکوئی دین و مذہب کی ضروریات میں سے سی ایک کا منکر ہوتو وہ ملعون ہے اگر چہ اس نے جنگ نہ کرے وہ ملعون و کا فرنہیں بلکہ جائز ہے کہ اس پر بہ بھی صادق آئے۔''

اس حکیمانہ تقریر کے شروع میں جولفظ''بر تقدیر'' کا ہے اس پرغور کرنا چاہیے کہ اس سے پایا جاتا ہے کہ ''کا مطلب جوشاہ صاحب میں جھے ہیں وہ گویا غلط سمجھے ہیں اس کا مطلب بینہیں ہے کہ مخالفان علیؓ فاسق ہیں اور محاربانِ علیؓ کا فر،

**<sup>1</sup>** عبارت'' ذوالفقار'' مطبوعه مطبع مجمع البحرين لدهيانه، ١٢٨١هـ، ص ٢٨ \_١٢

معلوم نہیں کہ پھراس کا مطلب کیا ہے اور ان لفظوں کے اور کیا معنی ہیں .....اگر شاہ صاحب نے اس کے معنی ہمجھنے میں غلطی کی اور "خطب ہشتشیہ "کی طرح بغیر "قاموس صحاح" اور "جو ھری " کے دیکھنے کے اس کا مطلب سوائے مجتہد صاحب کے دوسرا نہیں سمجھ سکتا تو جو کچھ قاضی نور اللہ شوستری اس کا مطلب سمجھے ہیں اور انہوں نے فارسی میں اس کو بیان کیا ہے وہ بھی تو یہی ہے، چنانچہ ہم بلفظہ اس کی نقل اوپر لکھ چکے ہیں، پس معلوم نہیں کہ باوجود الی سلاست الفاظ اور صراحت معنی کے لفظ "بر تقدید" مجتهد صاحب کے فلم سے کیوں کر نکلا ہے۔ اب مجتهد صاحب کے معنی سنیے کہ وہ جو کچھ اس کا مطلب سمجھ بیں اسے خود بیان کرتے ہیں:

((اما قوله ان مخالفوه فسقة فمعناه انه لابد من ان يكون مخالفا فاسقا فانه من ضروريات مخالفا فانه من ضروريات مذهبنا ان بعض انواع مخالفة ينجرالي الكفر والكفر مستلزم للفسق.))

'' محقق طوسی کا قول کہ ان کے مخالف فاسق ہیں، اس کا مطلب یہ ہے کہ جو ان (علی ضائعۂ ) کا مخالف ہوگا وہ فاسق ہوگا یہ مطلب نہیں کہ وہ فاسق کے سوا کچھ اور نہیں ہوسکتا۔ کیونکہ یہ ہمار بے ضروریات دین میں ہے کہ بعض مخالفتیں کفر کا سبب ہیں اورفسق کے لیے کفر لازم ہے۔''
اور اس کے بعد فرماتے ہیں:

(( هـم ميتواندشد كه مراد محقق اين باشد كه مخالفِ على بن ابى طالب عليه السلام مادامے كه منكر يكے از ضروريات دين نباشد مسلم فاسق است چنانچه سائر مخالفين اعنى

**<sup>4</sup>** عبارت'' ذوالفقار''مطبوعه طبع مجمع البحرين لدهيانه ١٢٨ اء صفحه ٢٧ ـ

<sup>2</sup> الضاً

دردارِ دنیا احکام اسلام بر آنها جاری می شوند مگر دردارِ آخرت مخلد به نار خواهد بود.))

'' یہ بھی ہوسکتا ہے کہ محقق طوسی کی مراد یہ ہو کہ علی بن ابی طالب ؓ کا مخالف جب تک ضروریات دین کا منکر نہ ہوتو وہ مسلم فاسق ہے، جبیبا کہ تمام مخالفین، یعنی دنیا میں ان پر احکام اسلام جاری ہوں گے مگر آخرت میں وہ ہمیشہ کے لیے دوزخ میں رہیں گے۔''

اس معنی پرمثل مضمون "المعنی فی بطن الشاعر" بلکه مقوله (توجیه القول مالایر ضبی به قائله) صادق آتا ہے .....اب ہم اس سے بحث کرتے ہیں کہ حضرت مجہدصا حب قبله آگے چل کرفرماتے ہیں:

((اكثر اوقات استعمال فسق درخصوص معنى خروج عن طاعة الله مع الايمان ميشود وازيس لازم نمى آيد كه هر جا كه لفظ فاسق مستعمل شود همى معنى مراد باشد كيف و جناب حق سبحانه و تعالىٰ ميفر مايد ﴿وَلَقَلُ اَنُزَلُنا ﴿ اللَّهَ اللَّهُ الللللَّا اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

**①** عبارت'' ذوالفقار'' مطبوعه مطبع مجمع البحرين لدهيانه ١٢٨ اء صفحه ٣٦ \_

<sup>🛭</sup> سوره بقره، رکوع ۱۲

<sup>😵</sup> سوره آل عمران: رکوع ۹-۱۲

آیات بیات دروم کی کارگاری کارگ

خود آنرادليل شمرده و حالانكه كلام محقق عليه الرحمة درغايت جودت و متانت ست.))

''اکثر اوقات فسق کا استعال اپنے خاص معنوں، لیمی ایمان کے ساتھ اللہ کی اطاعت سے خارج ہوجانے کے معنی میں استعال ہوا ہے اس سے بدلازم نہیں آتا کہ جہاں لفظ فاسق استعال ہو وہاں یہی معنی مراد ہوں، یہ کیسے ہوسکتا ہے۔ اللہ نے کہا ہے کہ ہم نے واضح آیات اتاریں اب ان سے وہی لوگ انکار کریں گئے جو فاسق اور بے کم بیں، ظاہر ہے کہ فاسق کا لفظ مرتد کے لیے اللہ تعالیٰ نے استعال کیا ہے۔ اس قبیل کی آیتیں قرآن کریم میں بکثرت ہیں اور اس سے واضح ہوتا ہے کہ اس متعصب شخص نے محقق طوسی کے کلام کو یہاں بطور مغالطہ بیان کیا ہے اور اپنے بیہودہ کلام کوخود ہی ثبوت میں پیش کیا ہے حالانکہ محقق طوسی کا کلام نہایت خوب ومتین ہے۔''

اس ساری تقریر کا جس میں حضرت نے بہت بحث کر کے دو چار آیتیں بھی کہمی ہیں مطلب ہے کہ لفظ فاسق بھی ہمتی مرتد اور کا فر کے لیے استعال کیا جاتا ہے سوہم شلیم کرتے ہیں لیکن قرینہ اور سیاق عبارت کا ہونا ضروری ہے کہ وہ آیات قرآنی میں موجود اور محقق طوی کے کلام میں مفقود ہے بلکہ کلام طوی میں کسی طرح پر لفظ فاسق سے کا فر کے معنی لینا درست ہی نہیں ہوسکتا بلکہ مطلب ہی اس کا فوت ہوا جاتا ہے، اس لیے کہ اگر وہ کسی موقع اور کل پرصرف اتنا کہتے کہ "مخالفوہ فسقة" اور اس کے مقابلہ میں "محاربوہ کفرة" نفر ماتے تو اس کی گنجائش ہوتی کہ مراد فاسق سے کا فر ہے، لین جبہ وہ دوفریق کا حال بیان فرماتے ہیں اور دونوں کے احکام کو بھی جدا جدا ذکر کرتے ہیں تو بحال اتحاد معنی محمول کے تو اس مقام پر اتحاد معنی موضوع میں ضرور لازم ہے۔ پس جب انہوں نے دوفریق قائم کیے وہ جنہوں نے دوفریق قائم کیے وہ جنہوں نے دان سے لڑائی کی اور ان دونوں کی نبیت دو تھم قائم کیے، مخالف کو فاسق قرار دیا اور محارب کو کا فرتو اگر یہاں فاسق کے دونوں کی نبیت دو تھم قائم کیے، مخالف کو فاسق قرار دیا اور محارب کو کا فرتو اگر یہاں فاسق کے دونوں کی نبیت دو تھم قائم کیے، مخالف کو فاسق قرار دیا اور محارب کو کا فرتو اگر یہاں فاسق کے دونوں کی نبیت دو تھم قائم کیے، مخالف کو فاسق قرار دیا اور محارب کو کا فرتو اگر یہاں فاسق کے دونوں کی نبیت دو تھم قائم کیے، مخالف کو فاسق قرار دیا اور محارب کو کا فرتو اگر یہاں فاسق کے دونوں کی نبیت دو تھم قائم کیے مخالف کو فاسق قرار دیا اور محارب کو کا فرتو اگر یہاں فاسق کے دونوں کی نبیت دو تھر کے دونوں کی نبیت دونوں کو نبیت دونوں کی نبیت کی دونوں کی کر دونوں کی نبیت دونوں کی نبیت دونوں کی نبیت دونوں کی نبیت دونوں کی دونوں کی دونوں کی کو نبیت دونوں کی دونوں کی کو دونوں کی د

معنی کافر کے لیے جائیں تو مطلب ہی فوت ہوتا ہے بلکہ یہ جملہ ہی خبط ہوا جاتا ہے اور محقق طوی جیسے علامہ کا کلام وہ بھی'' تجریدی'' کتاب کا جو باعتبار الفاظ و معنی کے نہایت ہی ستین ہے مہمل ہوا جاتا ہے اس لیے کہ اگر ان کی مراد فاسق سے کافرتھی تو بجائے "مے خالے فو فسعة و محاربوہ کفرة" کا کہ اگر ان کی مراد فاسق سے کافرتھی تو بجائے "مارب بھی اس میں آجاتے یا اگر بہت تصریح کرتے تو "مخالفوہ و محاربوہ کفرة" فرماتے، یا اگر کفر ہی پران کو قناعت میں ہرتی اور بغیر لفظ فسق کے ان کو صبر نہ آتا تو یہ کہتے کہ "مخالفوہ و محاربوہ کفرة فسعة" پس محقق کا ان سب عبارتوں کو چھوڑ نا اور پھر جملے کے جدا گانہ موضوع کے لیے جدا ہی محمول لا نا صاف اس پر دلالت کرتا ہے کہ دونوں کے معنی علیحدہ علیحدہ بیں اور مجہد صاحب جو ان دونوں کے ایک معنی بیان کرتے ہیں یہ صرف خوش فہمی حضرت کی ہے۔ قطع نظر اس کے مجہد صاحب کو قاضی نور اللہ شوستری کے قول پر بھی غور کرنا چا ہے تھا کہ وہ صاف شیخین میں شرکا تھیں ہو انکار کرتا ہے اور کہتا ہے:

(( • نسبت تکفیر حضرات شیخین که اهل سنت و جماعت به شیعه نموده اندسخنے ست بے اصل که در کتب اصول ایشاں ازاں اثرے نیست . ))

"سنیوں کا یہ بیان کہ شیعہ جماعت حضرات شیخین رخی الیم کو کافر کہتی ہے، یہ بات بالکل ہے اصل ہے کیونکہ کتب شیعہ میں اس کا کوئی ثبوت نہیں ہے۔ "
اورا پنے اس قول کے ثبوت میں نصیر الدین طوسی کے اس قول کو سنداً بیان کرتا ہے:

((چنانچہ نصیر الدین طوسی در تجرید آور دہ مخالفوہ فسقة

محاربوه كفرة . ))

'' جبیبا کہ نصیر الدین طوسی نے'' تجرید'' میں ذکر کیا ہے کہ ان کے مخالف فاسق اور لڑنے والے کا فرین ہیں۔''

<sup>•</sup> حواله گزر چکا۔

ا يات بينات دروم المحروم المحر

تو اگر فاسق کے معنی کافر لیے جائیں تو قاضی نور اللہ شوستری کی بات''گوزشتر'' ہو جائے گی اور''تر ہات مجانین' میں داخل مجھی جائے گی ، اگر اس پر بھی مجتہد صاحب کے ذہن مبارک میں نہ آیا تھا تو قاضی نور اللہ شوستری کی اگلی عبارت کودیکھتے کہ وہ کہتا ہے:

((بمقتضائے حدیث حربك حربی و سلمك سلمی واقع ست و ظاهر ست كه حضرات شیخین با امیر المومنین علیه السلام حرب نه نموده اند.))

''اوربلحاظ حدیث کہتم سے جنگ مجھ سے جنگ اورتم سے سلح مجھ سے سلح ہے اور ظاہر ہے کہ حضرات شیخیین رخالتہ نے امیر المونین سے جنگ نہیں گی۔''

اس سے کیسا صاف ظاہر ہوتا ہے کہ یہاں فاسق سے مراد کا فرنہیں ہے بلکہ (خروج عن طاعة الله مع الایمان) مراد ہے۔اب اگر اس پر بھی مجتمد صاحب کے مقلدین ان کے اجتہاد کے رتبہ پر خیال کر کے ان کو سفیہ نہ کہیں اور ان کی سمجھ پر افسوس نہ کریں اور ''ذوالفقار'' کی متانت اور استحکام کا دعوی ہی کرتے چلے جائیں توبس ان کے حق میں سوائے اس کے کیا کہیے کہ .....شعر ......

پیچ آ دا ہے و تــــرتیبـــے مجو ہرچہ می خواہد دلِ تنگت بگو ''کسی ادب وترتیب کی فکرنہ کروجوتمہارے دل میں آئے کہہ ڈالو۔'' اگر فقط مجتہد صاحب کو لفظ فاسق کے اطلاق سے یہ معنی مرتد یا کا فرجوقر آن مجید میں

الرفظ جهر صاحب لولفظ فاسق کے اطلاق سے بیمنی مرمدیا کافر جوفر آن مجید میں بیں شبہ ہوا ہے تو ہم پوچھتے ہیں کہ کیا جہاں لفظ فاسق بولا جائے گا مراداس سے کافر ہوگا، اگر بیہ ہوتو ہم ان سے استفتا کرتے ہیں کہ ایک مجہد نے شراب پی ہے یا زنا کیا ہے یا عمداً نماز نہیں پڑھی ہے وہ کافر ہے یا فاسق، اگر جواب دیں گے کہ فاسق ہے تو ہم کہیں گے کہ مجہد کافر ہوگیا، اس لیے کہ خدا نے قرآن مجید میں فرمایا ہے ﴿وَمَا یَکُفَرُ بِهَا إِلَّا الْفَاسِقُونَ ﴾ کافر ہوگیا، اس لیے کہ خدا نے قرآن مجید میں فرمایا ہے ﴿وَمَا یَکُفَرُ بِهَا إِلَّا الْفَاسِقُونَ ﴾ کافر ہوگیا، اس لیے کہ خدا نے قرآن مجید میں فرمایا ہے ﴿وَمَا یَکُفَرُ بِهَا إِلَّا الْفَاسِقُونَ ﴾ کافر ہوگیا، اس کے کہ خدا کے اس خدا کی

جس نے مجھے پیدا کیا ہے کہ میں مبالغہ سے نہیں کہنا ہوں اور مطلق تعصب کو دخل نہیں دینا ہوں کہ جو تقریر مجھ ساحب نے اس مقولہ طوی کی کی ہے وہ ایسی پوچ اور لچر اور سفاہت سے بھری ہوئی ہے کہ حضرت تو مجھ ہد، علامہ، فخر العلماء اور سلطان العلماء ہیں، ان کی نسبت کیا کہوں چھوٹا منہ بڑی بات ہے لین اگر کسی اور شخص عامی کے قلم سے نکلی ہوتی تو میں دو حرف بھی اس کے جواب میں نہ لکھتا اور اس کی تر دید میں ایک لمحہ بھی اپنی عمر عزیز کا ضائع نہ کرتا کیونکہ یہ تقریر ایسی پوچ ، لچر ہے کہ اس کی تر دید میں جو کا غذ صرف ہوا اس کی قیت بھی وصول نہیں ہوتی ۔ بار خدایا یہ کیسے مجھ تھے اور ان کی فضیلت و تبحر پر شیعوں کو کیسا ناز تھا اور سے نکلے جاتے تھے امرائی کی شخص نے بیا ک باحیا تھے کہ ایسی تقریر وں پر ناز کرتے تھے اور ایسی بیہودہ باتوں کے لکھنے پر جامے کہ سے نکلے جاتے تھے، استغفر اللّٰہ ، استغفر اللّٰہ .

اب میں اس امر سے بحث کرتا ہوں کہ جو کچھ مجتہد صاحب نے فرمایا کہ ساری ضروریات دین میں سے کسی کا بھی منکر ہو وہ کا فر ہے، پس اس سے مقولہ طوبی کے پچھمعنی تو نہ بدل جائیں گے اور جو بچھاس نے فرمایا ہے اس میں فرق نہ ہوگا اس لیے مجہد صاحب کو جا ہے تھا کہ بجائے اس کے کہ گھڑ گھڑ کے اس کے کلام کے معنی بناتے اور اس کے لفظوں سے وہ معنی نکالتے جواس نے خواب میں بھی نہ خیال کیے ہوں گے اور اگر وہ زندگی میں اپنے کلام کے ایسے معنی سنتا تو معنی بنانے والوں کے سریر پٹکتا، صاف بیہ کہہ دیتے کہ گونصیر الدین طوسی یا قاضی نور الله شوستری نے بیاکھا ہے مگر چونکہ مخالف احادیث ائمہ اور جمہور علماء امامیہ کے ہے، اس لیے ان سے غلطی ہوئی ہے، ہم اسے تسلیم ہی کرتے ۔ پس جس طرح ہم ملاعبداللہ کے کلام نہ ماننے سے مجتہد صاحب پر دار و گیرنہیں کرتے اسی طرح اس کوسن کر جیب ہو جاتے اور حقیقت میں بیامر بیجانہیں ہے، اس لیے کہ بیہ کچھ ضروری نہیں کہ اہل مذہب کو ہر مجتهداور ہر عالم کے سب قولوں اور سب باتوں کا ماننا لازم ہے خصوصاً وہ بات جو کہ صرف اپنی رائے سے کسی نے لکھی یا کہی ہو بلکہ قرآن و حدیث کا ماننا ضروری ہے۔ پس اگر مذہب شیعہ کے عالم ہوں یا سنیوں کے جس کا کلام قرآن وحدیث کے مطابق ہوگا اس کلام کو ماننا اس مذہب

ا يات بيات روم ( 437 ) المات المات المات ا

والے کو ضروری ہے ورنہ کچھ ضروری نہیں ، چنانچہ ہم صرف علامہ طوسی کے اس قول پر تکبیہ کر کے نہیں بیٹھتے بلکہ جس راہ پر مجھ تدصاحب چلیں چلنے کو تیار ہیں اور جس کو جمہور کا مذہب کہیں اور جس پراپنے اجتہاد کا مدار رکھیں اسی پر جرح کرنے کو مستعد ہیں۔ شعر.....

رشته در گردنم افگندد وست می برد هر جا که خاطر خواه اوست

جناب قبله کعبه شروع کتاب میں فرماتے ہیں:

((پوشیده مخفی نماند که این عبارت ناصب که او درین جا التزام نموده که بآنچه درین اجزاء بر شیعیان احتجاج نماید در عدم استحقاق لعن اصحابِ ثلاثه و احزاب آنها از اصولِ مقرره پیشِ شیعه باشدواصلاً قول اهلِ سنت را دران دخل نه دهدپس بدانکه از جمله اصول مقرره پیش شیعه اثنا عشریه اصول دین ست که عبارت از توحید و عدل و نبوت و امامت و معاد باشد پس شکے نیست که امامیه منکر یکے از اصول مذکوره را مومن نمی دانندو اور از جمله ملاعین می انگارند آرے منکر امامت رابا وجود اقرار او به توحید و نبوت و معاد کا فرنمید اند یعنی احکام کفار رادردنیا برآنها خاری نمی سازند.))

''واضح رہے کہ ناصبی دشمن نے بی عبارت اس جگہ اس لیے ککھی ہے کہ ان اجزا کے ذریعے شیعوں سے احتجاج کرے کہ اصحاب ثلاثہ اور ان کے گروہ کے لوگوں کو گالی نہ دینا شیعوں کے اصول میں سے ہے اور اہل سنت کے قول کو اس میں کو گالی نہ دینا شیعوں کے اصول میں سے ہے اور اہل سنت کے قول کو اس میں کوئی دخل نہیں جاننا جا ہیے کہ شیعوں کے اصول مقررہ میں سے وہ اصل دین ہے جس میں تو حید، عدل، نبوت، امامت اور قیامت داخل وشامل ہواور حقیقت بھی

ا يات بينات دروم المحال المحال

یہی ہے کہ اصول مذکورہ میں سے کسی اصول کا جو کوئی انکار کرے وہ شیعوں کے نز دیک مومن نہیں بلکہ ایسے شخص کو ملعون سمجھتے ہیں، البتہ بیضرور ہے کہ جو کوئی امامت کا انکار کرے اور تو حید و نبوت اور معاد کا اقرار کرے تو ایسے شخص کو کا فر نہیں جانتے ، یعنی کفار کے احکام ایسے شخص پر دنیا میں جاری نہیں کرتے۔' پھرایک اور مقام پر بھی لکھتے ہیں:

((از کلام • بعضے معلوم می شود که کفر واقعی ایشاں را اجماعی می دارند.))

''بعض کے کلام سے ظاہر ہوتا ہے کہ ان کے کافر ہونے کو وہ اجماعی طور پر مانتے ہیں۔''

#### اس کے بعد فرماتے ہیں:

میں جب بیمتعلوم ہو گیا تو بیں صاف صاف اہتا ہوں کہ اصحاب ثلاثہ عائشہ، حفصہ، طلحہ، زبیر، معاویہ طبح کے بیامامیہ طلحہ، زبیر، معاویہ طبحہ کے بیامامیہ

**<sup>1</sup>** عبارت ذوالفقار مطبوعه مطبع مجمع البحرين لدهيانه، ١٢٨١ ه صفحه ال-١٢

<sup>2</sup> الضاً صفحه ال-١٢

شیعوں کے مقررہ معتبرہ اصول کے مخالف تھے اور متفقہ طور پر معلوم ہے کہ بیہ
اور ان کے پیرو بارہ اماموں کی امامت کے قائل نہ تھے اور جس طرح شیعہ
مانتے ہیں یہ بہیں مانتے تھے اور یہ بھی ثابت ہے کہ ہمارے اماموں نے ان
سب سے بیزاری کی اور اپنے ماننے والوں کو ان پر تبرا کرنے اور ان کو منافق
ماننے کا حکم دیا ہے۔'

اور حضرت والامقدمهُ چہارم کے جواب میں فرماتے ہیں:

((بباید و دانست که تنازع عامه باخاصه بآن ماند که زن بامردمخاصمه نماید زیرا که معلوم است که صدد شنام زن به یك دشنام مرد مقاومت نمی تواند کر دد و مصداق این حرف این ست تطویلات بلا طائل که بکاربرده ویك حرف که عدم ثبوت ایمان اصحابِ ثلاثه و نظرای ایشان از جهت عدم اعتراف بامامت ائمه اثنا عشرست کا فیست و بازهرگز احتیاج گفتگو باقی نمی ماند.))

''جاننا چاہیے کہ عام آدمی کا تنازعہ خاص کے ساتھ ابیا ہی ہے کہ جیسے عورت مرد سے جھٹڑ ہے اور یہ ظاہر ہے کہ عورت کی سوگالیاں مرد کی ایک گالی کے مقابلہ کی تاب نہیں لاسکتیں اور بے کار دلائل اور گفتگو بے سود ہے، اصحاب ثلاثہ اور ان کے ساتھیوں کے مومن نہ ہونے کے لیے یہی کافی ہے کہ وہ بارہ اماموں کی امامت کے قائل ومعترف نہ تھے۔''

پھرایک مقام پر فرماتے ہیں:

((محقق 9 طوسى عليه الرحمة دررساله قواعد العقائد گفته

**<sup>1</sup>** عبارت ذ والفقار مطبوعه مطبع مجمع البحرين لدهيانه، ١٢٨١ ه صفحه ٢٣ ـ

<sup>2</sup> الضاً صفحه ١٢-١١

اصول ایمان نز د شیعه سه چیز ست تصدیق به و حدانیت خدا در ذات اور و در افعال او و تصدیق پیغمبرئ پیغمران و تصديق به امامت ائمه بعد از پيغمبران انتهى كلام المحقق رحمه الله وايس كالام برهان قاطع ست برفساد ذهن واعوجاج طبع این معاند مجادل که از عبارت تجرید محقق مى خواهد كه كفررا مخصوص بمحاربين گردانيده خلفاءِ ثلاثه خودرا ازال نجات دهدونجات متصور نيست.)) ' دمحقق طوسی نے رسالہ'' قواعد العقائد'' میں لکھا ہے کہ شیعوں کے نز دیک اصول ا بمان تین ہیں: ایک یہ کہ اللہ اپنی ذات و صفات میں واحد ہے، دوسرے پنجمبروں کی پنجمبری کی تصدیق اور تیسرے یہ کہ پنجمبروں کے بعد امامت حق ہے ..... بیرکلام اس نتمن کے فسادِ ذہن و تجروی طبیعت پر دلیل قاطع ہے۔اس وشمن کی خواہش محقق طوسی کے کلام کے بیان سے یہ ہے کہ علی ضافیہ سے جنگ کرنے والوں کو ہی کا فرقر ار دے اور خلفائے ثلاثہ کو کفر سے چھٹکارہ دلا دے حالانكەنجات اور چھىكارەنېيں\_''

جو کچھ قبلہ و کعبہ نے فرمایا اسی کے مثل اور علماء متاخرین امامیہ نے ارشاد کیا ہے، چنانچہ بڑے بھائی جناب منشی سبحان اللہ علی خان صاحب کے جواب میں "ایہ ضاح لطافة المقال" کے ، فرماتے ہیں:

((حالا بحواب معارضه که حضرت مخدومی فرموده اند هرچه حاضر طبع ماهرست گزارش می رود وآن این ست که لمحض معارضهٔ جناب اینکه قدمائ امامیه قاطبة معتقد کفر منکران امامت بوده اند واز کلام خواجه نصیر الدین طوسی و علامه حلی و میر نور الله شوستری فسق ایشان

مستفادمی گردد ، بنده عرض میکنم که مختار جمهور امامیه اثنا عشریه خواه از متقدمین و یا از متاخرین همین ست که مخالف جناب امير المومنين على بن ابى طالب عليه السلام اعم من ان يكون محارباً ام لا كافرست ليكن اطلاق كافر براو نظراً الى دار لآخرة وسوء مآل اوست نه باعتبار دردار دنیا مثل جواز مناکحت یا یا مجالست و امثال آن و وجه این عقيده نه آن ست كه ملازمان خيال فرموده اند اعنى دردو حدیثیکه مضمونش این ست که بعد رحلت حضرت حضرت رسالت مآب ﷺ هـمگيل صحابه مرتد شدند بجز چهار کس و جناب بزغم خود این حدیث رامنافی آیات کیثره و احاديث شهيره فهميده اند مع "ان الامرليس كذالك" چنانچه بوجه وجیه این حدیث بموقع خواهد آمد بلکه احسن اينكه امامت بلا فصل على بن ابى طالب عليه السلام و هـمچنین امامت سائر ائمه نزد امامیه از اصول دین مثل توحید و نبوت است ورکنی ازارکان ایمان نه جزو اسلام ست و این مماثلت باعتبار دار آخرت ست یعنی منکر هریکے از ینها مخلد بجهنم ست نه باعتبار این دار چه معترف به شهادتین را در دار دُنیا کافر نمی گویند گو مومن نباشد.))

"جناب محترم کے کتابی مقالہ کے جواب میں عرض ہے کہ جناب کا خلاصۂ جواب میں عرض ہے کہ جناب کا خلاصۂ جواب میں عرض ہے کہ جناب کا فر کہا ہے اور جواب میہ نے قطعاً کافر کہا ہے اور خواجہ نصیر الدین طوسی ، علامہ حلی اور نور اللہ شوستری کے کلام سے منکرین امامت کا فاسق ہونا ظاہر ہے اور خادم عرض کرتا ہے کہ بارہ اماموں کے ماننے والے

متقدمین ہوں یا متاخرین سب کے نز دیک بیر ہے کہ امیر المونین علی بن ابی طالبؓ سے جاہے کوئی جنگ کرے یانہیں ان کا مخالف کا فریے اور ایسے شخص پر کافر (ہونے) کا اطلاق بنا برآخرت ہے کہ وہاں اس کا نتیجہ خراب ہے، دنیا میں اس کے ساتھ کا فروں جبیبا برتاؤنہیں کہان کے ساتھ نکاح، نشست و برخاست وغیرہ جائز ہے۔اس عقیدہ کا وہ سبب نہیں جو جناب نے خیال فرمایا ہے، جبیبا حدیثوں میں ہے کہ رسول اللہ طلط علیہ کی رحلت کے بعد بجز حار کے تمام صحابہ مرتد ہو گئے اور جناب نے اس حدیث کو برغم خود بکثرت آیات واحادیث کے مخالف تصور فرمایا ہے حالانکہ واقعہ بینہیں ہے اور بیہ حدیث حسب موقع لکھی جائے گی اور بہتر بات یہ ہے کہ علی بن ابی طالبؓ کی بلافصل امامت دوسرے ائمہ کی امامت فرقہ امامیہ کے نز دیک اصول دین میں سے اسی طرح ہے جیسے کہ تو حید و نبوت ہے اور اقرار امامت ایک رکن دین ہے یہ جز اسلام نہیں ہے اور کا فر ہونا باعتبار آخرت کے ہے، لینی جو کوئی ارکانِ دین کا انکار کرے وہ ہمیشہ دوزخ میں رہے گا اور ایسے منکر کو چونکہ وہ کلمۂ شہادتین پڑھتا ہے، اس لیے د نیاوی طور پر کافرنہیں کہتے اگر چہوہ مومن بھی نہیں ہے۔''

غرض کہ ان ساری تقریروں کا خلاصہ یہ ہے کہ اصحاب ثلاثہ رفخی اللہ ہو اور ان کے تابع امامت ائمہ اثناعشر سے منکر تھے، اس لیے وہ کافر ہیں اور دنیا میں ان پر کفر کے سب احکام جاری نہیں ہیں اقرار تو حید و نبوت کے سبب سے ان پر اسلام کا اطلاق ہے لیکن قیامت میں ان پر سب احکام کا فروں کے جاری ہوں گے اور وہ''مخلد فی النار''ہوں گے۔۔۔۔۔اب ہم چند طرح سے اس کا جواب دیتے ہیں:

اوّل: ..... مجمهر صاحب قبله نے خلفاء ثلاثه اور حضرت طلحه وزبیر وَاليُّهُا اور حضرت علامه وَاليُّهُا اور حضرت عائشه وَاليُّهُا كَي نسبت فرمايا:

((ایشان و تبعه ایشان با مامت ائمه اثنا عشر قائل نبودند.))

## المركز آياتِ بينات ـ دوم المركز (443 على المركز

'' بیراوران کے پیروکار بارہ اماموں کی امامت کے قائل نہ تھے۔''

دوسرے: اگر جمہد صاحب کا بیہ مطلب ہو کہ ائمہ اثنا عشر سے مراد صرف ذات علی والنہ نے ہوں سے ، اس لیے کہ ان کی امامت کا اقر اراس وقت میں گویا ائمہ اثنا عشر کی امامت کا اقر ارتھا اور اس سے صحابہ منکر تھے .... خیر ہم اس عذر کو بھی قبول کرتے ہیں اور ایسی پوچ تو جبہہ کو بھی مانتے ہیں۔ اس کا جواب بیہ ہے کہ جب خدا نے مہاجرین وانصار کی شان میں آیتیں نازل کیس اور جب ان کی ہجرت و نصرت اور جہاد پر ان کی ثنا وصفت کی بھی فرمایا کہ ﴿وَالسَّابِقُونَ الْاَوْلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْاَنْصَادِ ﴾ کمی ارشاد کیا ﴿اللّٰهِ عَنْهُمُ وَالسَّابِ قُونَ الْاَوْلَ فِی سَبِیْلِ اللّٰهِ ﴾ کمی فرمایا کہ ﴿وَالسَّابِ قُونَ اللّٰهُ عَنْهُمُ اللّٰهِ عَنْهُمُ اللّٰهُ عَنْهُمُ اللّٰهِ عَنْهُمُ وَا وَجَاهَدُوا وَجَاهَدُوا وَجَاهَدُوا وَجَاهَدُوا وَجَاهَدُوا وَيْ سَبِیْلِ اللّٰهِ ﴾ کمی فرمایا کہ ﴿ وَضِیَ اللّٰہُ عَنْهُمُ اللّٰہِ وَاللّٰہُ عَنْهُمُ اللّٰهِ عَنْهُمُ وَا وَجَاهَدُوا وَجَاهَدُوا وَجَاهَدُوا وَيْ سَبِیْلِ اللّٰهِ ﴾ کمی فرمایا کہ ﴿ وَرَضِیَ اللّٰہُ عَنْهُمُ اللّٰهُ عَنْهُمُ اللّٰهُ عَنْهُمُ اللّٰهُ عَنْهُمُ وَا وَجَاهَدُوا وَجَاهَدُوا وَ عَنْ اللّٰهُ عَنْهُمُ وَا وَجَاهَدُوا وَ عَامِ اللّٰهُ عَنْهُمُ وَا وَجَاهَدُوا وَ عَنْ اللّٰهُ عَنْهُمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَنْهُمُ اللّٰهُ عَنْهُمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَنْهُمُ اللّٰهُ عَنْهُمُ اللّٰهُ عَنْهُمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَنْهُمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَنْهُمُ اللّٰهُ عَنْهُ اللّٰهُ عَنْهُ اللّٰهُ عَنْهُ اللّٰهُ عَلَٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَنْهُ اللّٰهُ عَنْهُ اللّٰهُ عَنْهُ

ترجمہ: ''اور جولوگ قدیم ہیں، پہلے وطن چھوڑنے والے اور مدد کرنے والے۔۲ا۔ (سورہ توبہ)

**ع** ترجمہ:''جویقین لائے اور گھر چھوڑ آئے اور لڑے اللہ کی راہ میں۔'' ۱۲ (سورہ توبہ)

<sup>🗗</sup> ترجمه: ''الله راضي ان سے اور وہ راضي الله سے ـ'' (سورہ مائد)

وَرَضُواْ عَنُهُ ﴾ بھی کہا کہ ﴿ لَقَلُ رَضِی اللّٰهُ عَنِ الْہُوْمِنِیْنَ إِذْ یُبَایِعُوْنَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةَ ﴾ تواس وقت میں جبہ یہ آبین نازل ہوئیں کیا سوائے تو حیداور نبوت کے امامت بھی اصول دین سے تھی اور علی مرتظیٰ گی امامت کا منکر کافر کہلاتا تھا۔ اگر کوئی آبیت قرآن مجید میں ہوتو ذرا دکھلا دیجئے ۔۔۔۔۔ جب یہ آبینی نازل ہوئیں اس وقت کچھ ذکر بھی امامت کا نہ تھا، اس لیے کہ امامت کہتے ہیں خلافت کو اور خلافت کی بنیاد ہے بعد وفات بینمبر طیفی ہے ہوئے کے ، تو ان لوگوں کو جو کہ پیغیر طیفی ہی ہے کہ اور ان کے ساتھ ہجرت کی اور ان کے ساتھ جہاد کیا اور ان کی شان میں خدانے آبین نازل کیں ، زمانۂ خلافت شروع ہونے سے قبل اور ایک نئے اصول امامت کے قائم ہونے سے قبل کافر کہنا حقیقت میں پیش از مرگ واو بیلا کرنا ہے۔ ہاں اصول شیعہ کے موافق ان لوگوں کے حق میں کفر کا اطلاق ہوسکتا ہے واو بیلا کرنا ہے۔ ہاں اصول شیعہ کے موافق ان لوگوں کے حق میں کفر کا اطلاق ہوسکتا ہے جنہوں نے زمانہ خلافت کا پایا اور جنہوں نے علی مرتضی خلافیہ کی امامت کا انکار کیا۔

تیسرے: اس کی امامت سے انکار کیا ان میں خلفاء ثلاثہ داخل ہیں، اسی واسطے ہم ان کو پایا اور جنہوں نے ان کی امامت سے انکار کیا ان میں خلفاء ثلاثہ داخل ہیں، اسی واسطے ہم ان کو کفر کہتے ہیں اور ان کو ان آیات کی فضیلت سے مشٹی کرتے ہیں۔ اس کا جواب بہ ہے کہ ان کا فر کہتے ہیں اور ان کو ان آیات کی فضیلت سے مشٹی کرتے ہیں۔ اس کا جواب بہ ہے کہ ان کا کفر بھی اس اصول شیعہ کے موافق کہ منکر امامت کا فر ہے اس زمانہ پیغیبر طفی آئی ہی منکر ہوئے اور خود خلیفہ بن بیٹھے کہ بہ زمانہ پیغیبر طفی آئی ہی وفات کے بعد شروع ہوا ہے اور قرآن مجید بھی پیغیبر طفی آئی کے سامنے اتر اہے اور ہجرت اور نصرت اور جہاد جو بھی مہاجرین نے کیا ہے وہ پیغیبر طفی آئی کے سامنے، اور انہیں کا موں اور خدمتوں کو خدا نے قبول کر کے ان کی تعریف میں آئی نیازل کی ہیں تو جب تک ان بے چاروں نے خلافت کو خصب نہیں کیا اور امام اوّل کی امامت سے منکر نہیں ہوئے وہ کس قصور میں ان خلافت کو خصب نہیں کیا اور امام اوّل کی امامت سے منکر نہیں ہوئے وہ کس قصور میں ان آئی فضیلت سے محروم کیے جاتے ہیں اور کس جرم میں باوجود مہاجر اور انصار ہونے کے آئیوں کی فضیلت سے محروم کیے جاتے ہیں اور کس جرم میں باوجود مہاجر اور انصار ہونے کے فرانسی نے قون آلا قُلُون مِن آلمه اُلِی فی قون آلا قُلْ ہے اُلی کی المقاربی کے زمرے سے خارج کی خارج کے خارج کے خارج کے خارج کے خارج کے خارج کے خارج کی قون آلا قُلْ کے خارج کے خارج کے خارج کی المامت سے خارج کی خارج کی خارج کے خارج کے خارج کے خارج کے خارج کی ان کی خارج کی خارج کے خارج کی خارج کے خارج کی خارج کے خارج کے خارج کے خارج کے خارج کے خارج کے خارج کی ان کی خارج کے خارج کے خارج کے خارج کے خارج کی ان کی خارج کے خارج کی خارج کے خا

**<sup>1</sup>** ترجمہ: ''اللہ خوش ہوا ایمان والول سے جب ہاتھ ملانے لگے تجھ سے اس درخت کے نیچے۔''۱۲۔ (سورہ فتح)

چو تھے: .... بار خدایا کوئی قابل اٹھ کریہ فرمائے کہ پیغمبر طلعے آیا نے اپنے ہی سامنے حضرت على خلينه كوخليفه كرديا تها اوران كا خطبه يره ه ديا تها اور''من كنت مو لاه فعلي مولاه '' كههكرسب سے ان كى امامت كا اقرار لے ليا تھا اور صحابة بيغمبر طلطيقاتيم كے سامنے ہی منگر امامت ہو گئے تھے، اس لیے وہ کا فر ہیں۔اس کا ہم دوطرح سے جواب دیتے ہیں: اوّل: بيه كه خلافت على المرتضى خالتُهُ كى بيغمبرخدا طلطيَّاتِهُمْ نِهُ سَن وفت سے ظاہر كى ..... آیا شروع اسلام کے زمانے سے جبکہ اپنی نبوت کا اعلان کیا اسی وفت حضرت علی خالٹیہ، کی امامت کو قائم کیا، اگر پیغمبر خداط اللے عَلَیْم نے ایسا کیا ہے تو ذرا اس کا نشان دیجئے، ہم جہاں تک سمجھتے ہیں ہمارے نزدیک کوئی دانش منداگر چہمولوی دلدارعلی صاحب قبلہ بھی کیوں نہ ہوں الیمی بات زبان سے نہ نکالے گا اور آخریہی کہے گا کہ ججۃ الوداع میں خم غدریہ پر خلافت کا خطبہ یڑھا۔اس کا جواب بیہ ہے کہ بیا خیر زمانہ پنیمبر خداط لیے ایم کا ہے اور اس کے بعد بہت ہی کم آيتين نازل موئيس مين اور ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ ﴿ ﴾ اقرار شيعه كے موافق دين کے کامل ہونے پر شامد ہے اور جو آیتیں صحابہ ریخانیہ کے فضائل میں ہیں وہ یا مکی ہیں یا مدنی اور ججۃ الوداع سے برسوں پہلے نازل ہو چکی ہیں تو اس سے بھی ان آیتوں کے مصداق سے صحابه کبارخارج نہیں ہو سکتے۔

دوسرے: پینمبرط نظیم کے سامنے بقول شیعوں کے کسی نے امامت کا انکار نہیں کیا اور سب نے اس کو ظاہر میں قبول کر لیا تو اس وقت میں بھی زبان سے صریح انکار کسی نے حضرت علی خلافت پر نہیں کیا اور جب تک زبان سے کوئی محض تو حید اور نبوت سے انکار نہ کرے وہ کافر نہیں ہوتا ظاہر میں، تو جو محض امامت سے ظاہر میں انکار نہ کرے وہ کیوں کرکا فر ہوگا۔

غرض كه مجتهد صاحب كايرقول كه (اصحاب ثلاثة وعائشة و طلحة و زبير

**<sup>1</sup>** ترجمہ: ''آج میں پورا دے چکاتم کودین تمہارا۔'' (سورۂ مائدہ)

وغير هم به امامت ائمه اثنا عشر قائل نبو دند) "اصحاب ثلاثه، عا نشه اور طلحه و ز بیر رشخالیہ، وغیرہ بارہ اماموں کی امامت کے قائل نہ تھے۔''اور نیز حضرت کا بیرارشاد کہ (عدم ا بمان اصحاب ثلاثه ونظرای ایثال از جهت عدم اعتراف بامامت ائمه اثناعشرست کا فیست ) ''اصحاب ثلاثة اور ان کے جیسوں کا ایمان والا نہ ہونا، اس لیے کافی ہے کہ وہ بارہ اماموں کی امامت کو نہ مانتے تھے۔'' ایبا پوچ اور بیہودہ ہے کہ اس تقریر کے بعد جو میں نے کی ہے اگر اس برکوئی انہیں کے اس مقولہ کو کہ (تنازعہ عامہ با خاصہ بآں ماندکہ زن بامرد مخاصمه نماید زیرا که معلوم ست که صد دشنام زن بیك دشنام مرد مقاومت نمی تواند کرد) ''یعنی عام لوگوں کا جھڑا خاص لوگوں کے ساتھ ایسا ہے جیسے کہ عورت اپنے شوہر سے جھگڑے اور بہ ظاہر ہے کہ عورت کی سو گالیاں مرد کی ایک گالی کا مقابلہ نہیں کرسکتی ہیں۔'' انہیں براعادہ کرے اور پیہ کھے کہ'' تنازعہُ خاصہ بینی حضرات شیعہ باعامه یعنی سنیال بآل ماند کهزن با مردمخاصمه نماید زیرا که معلوم است که صدؤ شنام زن بیک د شنام مرد مقاومت نمی تواند کرد ، یعنی سنیوں اور شیعوں کا جھگڑا بالکل ایسا ہی ہے کہ عورت اینے مرد سے جھگڑتی ہے اور پیرامر واضح ہے کہ عورتوں کی سو گالیاں مرد کی ایک گالی کا مقابلہ نہیں کر سکتیں۔) تو کیا ٹھیک اور درست ہے لیکن ہم اپنی زبان سے پھے نہیں کہتے اور گالی گلوچ نہیں کرتے.....اے حضرات شیعہ! اپنے غفران مآب کے تقدس اور تہذیب و متانت کو دیکھو کہ حضرت قبلہ وکعبہ مثال بھی دیتے ہیں تو گالی گلوچ ہی کی ، کاش! بجائے اس کے دوسری مثال دیتے اورا بنی تہذیب ومتانت کو برقرار رکھتے تو لوگوں کے سامنے شرمندگی نہ ہوتی۔ دیکھو کہ'' ذوالفقار'' میں ورق کے ورق اس اصول کی تصدیق میں کہ علماء شیعہ کے نز دیک امامت کا منکر کا فرہے سیاہ کیے ہیں اور ناحق کتاب کا حجم بڑھایا ہے تا کہ لوگ سمجھیں کہ بڑی موٹی کتاب لکھی ہے حالانکہ سب کا مطلب یہی ہے کہ شیعوں کے نز دیک امامت اصول دین سے ہے اور منکر اس کا کا فر ہے، کیکن اس سے کچھ جواب صاحب'' تحفہ'' کے کلام کانہیں ہوتا،اس لیے کہ وہ تمام سنیوں کے ایمان ثابت کرنے پر بحث نہیں کرتے کہ جس پر

موافق اصول شیعہ کے بہسب انکارامامت ائمہ اثناعشر کے عدم ایمان یا کفر کا اطلاق ہو بلکہ وہ صرف صحابہ مٹی کی ہے بحث کرتے ہیں اور اس امر کا دعویٰ کرتے ہیں کہ اصحابِ رسولؓ بر کفر کا اطلاق نہیں ہوتا اور اس کے ثبوت میں وہ آیتیں جو صحابہ رخی اللہ ہم کی شان میں نازل ہوئی ہیں پیش کرتے ہیں اور ملائصیر الدین طوسی اور نور الله شوستری وغیرہ کے کلام کو اس کی تائید میں لاتے ہیں اور مجتہد صاحب اس واضح فرق کوتو ملاحظہ نہیں کرتے اور صاحب'' تحفہ'' کی تحریر کا مطلب تو نہیں سمجھتے ، دونوں امروں کو خلط ملط کر کے عامیوں کی طرح جواب دیتے ہیں کہ ہمارے اصول سے تو بیرہے کہ منکر امامت ائمہ اثناعشر کا فریے .....اے صاحب آپ کے اصول دین میں منکر امامت ائمہ اثناعشر کا فرکیسا؟ اگر آپ کے اصول میں آپ کے نقدس اور اجتهاد کا منکر بھی کا فر ہو، صاحب ''تخفہ'' اس سے بحث نہیں کرتے۔ پس حقیقت میں جو کچھ مجتہد صاحب نے لکھا اس سے صرف بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ منکر امامت کا فر ہے اور چونکہ انکارِ امامت اصحاب نے نہیں کیا مگر بعد وفاتِ پیغمبرِ خداطشے میں کے اس لیے ان کا اس اصول سے کافر ہونا حالت حیات نبوی میں ثابت نہ ہوا اور جب ان کا کفر ثابت نہ ہوا تو جو آیتیں مہاجرین وانصار کی شان میں نازل ہوئی ہیں ان میں بدرجہ ُ اولیٰ ان کا داخل ہونا واضح ہوا، اس لیے ایمان ، ہجرت ، جہاد ، نصرت اور بیعت وغیرہ جو جو باتیں آیتوں میں خدا نے بیان کی ہیں ان سب صفات کا مہاجرین وانصارخصوصاً خلفاء ثلاثہ میں بدرجہ کا مل ہونا ثابت ہے۔ پس کیا وجہ ہے کہ بیلوگ اس سے خارج ہوں اور اگریہی خارج ہوں گے تو پھرسوائے ایک حضرت علی خالٹیہ اور دو تین اوروں کے خاص احباب کے کون رہے گا اور ساری آیتوں کا اطلاق صرف حضرت علی خالٹیو' ہی کی شان میں کہنا اور سب مہاجرین وانصار کواس سے خارج کرناحقیقت میں صاف قرآن مجید کی تحریف کرنی ہے۔

میں اس موقع پر اس قول کو بھی باطل کیے بغیر چھوڑنا مناسب نہیں سمجھتا جو کہ مجہد صاحب نے محقق طوسی کا ان کے رسالہ'' قواعد العقائد'' سے نقل کیا ہے، جس کو اوپر ہم نقل کر چکے ہیں اور جس سے انہوں نے اس امر کو ثابت کیا ہے کہ محقق موصوف امامت کو اصول دین سے سمجھتا ہے سووہ کیوں کر کفر کومحاربین سے مخصوص کرے گا۔

جواب اس کا بیہ ہے کہ اوّل تو محقق کا بیقول جو انہوں نے رسالہ'' قواعد العقائد'' میں لکھا ہے بہت سے علمائے شیعہ کے مخالف ہے، اس لیے کہ وہ لکھتے ہیں:

((اصولِ ایمان نزد شیعه سه چیزست تصدیق به وحدانیت خدا و تصدیق پیغمبری و تصدیق به امامت.))

''شیعوں کے نزدیک اصول ایمان تین چیزیں ہیں: خدا کی وحدانیت کی تصدیق، پنیمبری اور امامت کی تصدیق۔''

اوراکٹر علماء نے لکھا ہے دین کے اصول پانچ ہیں، چنانچہ خود قبلہ و کعبہ نے اپنی کتاب '' ذوالفقار'' میں فرمایا ہے:

((از جمله اصول مقرره پیش شیعه اثنا عشریه اصول دین ست که عبارت از توحید و عدل و نبوت و امامت و معاد باشد.))

"بارہ اماموں کے ماننے والے شیعوں کے نزدیک جملہ اصول مقررہ دین یہ ہیں، (۱) توحید، (۲) عدل و انصاف ، (۳) نبوت، (۴) امامت (۵) آخرت۔'

پس محقق صاحب نے دواصول یعنی عدل اور معاد کوتو اُڑا ہی دیا اور پانچ کو چھوڑ کر تین کواختیار کیا تو جب ان کوتین سے ایسی محت تھی کہ اصول دین کے بھی تین ہی لکھے تو اگر تینوں خلفاء کوانہوں نے ''مخالفوہ فسقة '' کہہ کر کفر سے خارج کر دیا تو کیا عجب ہے۔ علاوہ بریں یہ قول محقق صاحب کا جو انہوں نے رسالہ '' قواعد العقائد'' میں لکھا ہے درحقیقت ان کے اس مقولے کو جو تجرید میں لکھا ہے کچھ باطل نہیں کرتا ، اس لیے کہ یہ قول کہ (اصول ایس مان نزد شیعہ سہ چیز ست) یہ عام ہے اور وہ قول کہ "مخالفوہ (اصول ایس ان نزد شیعہ سہ چیز ست) یہ عام ہے اور وہ قول کہ "مخالفوہ

**<sup>1</sup>** عبارت'' ذوالفقار'' مطبوعه طبع مجمع البحرين لدهيانه ١٢٨ اه صفحه • ١-١٢

## المات بينات دوم المحروم المحرو

فسقة و محاربوه كفرة "خاص ہے، 'وما من عام الا وقد خص "پی گویاوه صحابہ جنہوں نے مخالفت كى اس حكم سے مشتیٰ ہیں اگر كوئی كے كہ جبتم مجہد صاحب كى توجيهہ كونہيں مانتے جوانہوں نے "مخالفوه فسقة" كى نسبت كى ہے توتم كيوں ايسى توجيهہ كرتے ہو ۔۔۔۔ اس كا جواب يہ ہے كہ اس توجيهہ كى ہم سند ركھتے ہیں اور ایک دوسرے محقق شیعی كے قول سے اس كى تائيد ہوتی ہے، یعنی قاضی نور الله شوسترى مقولہ محقق طوسى كى تائيد میں فرماتے ہیں:

((حضرات شیخین با امیر المومنین علیه السلام حرب نه نموده اند بلکه بے زحمت قتال و تکلف استعمال سیف القتال و کثرت خیل الرجال حق اور ابطال نمودند و غصب خلافت رسول متعال از و نمودند.))

''حضرات شیخین نے امیر المونین سے جنگ نہیں کی بلکہ بغیر شمشیر زنی کے لوگوں کو اپنا کرعلیٰ کا حق باطل کر دیا اور خلافت رسول کا حق علیٰ سے غصب کر لیا۔''

پس اگر ان کے نزدیک خلافت کا غصب کرنا خلفاء ثلاثہ کے کفر کا موجب ہوتا تو وہ کیوں کر غصب خلافت کو بے جنگ و جدال کے ثبوت میں عدم کفر مخالفین جناب امیر ﷺ کے بیان کرتے اور اگر مطلب قاضی نور اللہ کے اس قول کا اور پھے ہوتو بیان فرما ہے۔ (فعلیکم البیان و علینا دفعہ بالبر ھان . )

اگر کوئی کے کہ جس طرح پرتم توجیہہ کے لیے دوسرے محقق کی سند لائے اسی طرح پر جناب قبلہ و کعبہ تو محقق طوسی جناب قبلہ و کعبہ تو محقق طوسی ہی کی دوسری کتاب سے سند لائے ہیں بلکہ تم تو دوسرے شخص کی سند لائے قبلہ و کعبہ تو محقق طوسی ہی کی دوسری کتاب سے سند لائے ہیں ..... اس کا جواب سے ہے کہ بے شک ہم دونوں اپنی اپنی تو جیہہ پر سند لائے ہیں مگر دونوں میں فرق ہے۔ ہماری توجیہہ مطابق لفظ اور عبارت اور معنی ظاہری محقق کے ہے اور سند سے اس کی تائید بصراحت ہوتی ہے اور قبلہ و کعبہ کی توجیہہ

خالف لفظ اورعبارت اور ظاہری معنی محقق کے ہے اور سند سے بھی اس کی تائید بھراحت نہیں ہوتی۔ ہم نے جو معنی کے وہ کھلے ہوئے ہیں اور صاف ظاہر ہیں اور قبلہ و کعبہ نے جو معنی بنائے ہیں وہ ایسے بیچیدہ ہیں کہ قواعد نحو وصرف سے اس کی مطابقت نہیں ہوتی اور اگر شک ہو تو کسی طالب علم عربی خوال کے سامنے دونوں کے معنی رکھ دواور طالب علم بھی وہ ہو جو نہ سی ہونہ شیعہ اور اس سے پوچھو کہ کون سے معنی صحیح ہیں؟ تو ضرور وہ یہ کہے گا کہ یہی معنی صحیح ہیں جو یہ سنی کہتا ہے اور جو معنی مجتهد صاحب فرماتے ہیں وہ ان لفظوں سے نہیں نکلتے۔ ایسے دقیق مضمون کو شایداما مسمجھیں گے اس لیے "سر من دای" جاکرامام صاحب سے پوچھو پس جب تک امام صاحب ظاہر نہ ہوں اور مجہ تدصاحب کی فہم وفراست اور جو دتے طبع کی تعریف کر کے ان کے بنائے ہوئے معنی کی تصدیق نے کریں تب تک کوئی بھی ان کے معنی کو تسلیم نہ کرے گا۔

اس بحث کوہم لکھ چکے اس لیے اب اس قول سے بحث کرتے ہیں کہ اسلام کا اطلاق اصحاب کبار اور خلفاء ابرار پر اصول شیعہ کے مطابق ہوتا ہے یا نہیں۔ چنانچہ جمہد صاحب اس کا افر ارکرتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ منکر امامت کا فرنہیں ہے، یعنی احکام کفر کے دنیا میں اس پر جاری نہیں ہیں، چنانچہ اس قول کو اوپر ہم نقل کر چکے اور "جو اب ایضا لطافة المقال" سے اس کی تائید کر چکے اور اس سے ثابت ہوتا ہے کہ علاء شیعہ کے نزدیک موافق قول مجہد صاحب کے تین درجے ہیں:

- ا۔ ایمان جویانچوں اصول تو حید نبوت امامت عدل اور معاد کا قائل ہو۔
- ۲۔ کفر، جوان پانچوں اصول کا یا سوائے امامت کے ایک کا بھی منکر ہو کہ نہ اس پر ایمان کا اطلاق ہوگا نہ اسلام کا۔
- س۔ اسلام، جو فقط امامت کا منکر ہو کہ وہ قیامت میں تو مثل کا فروں کے ہوگا مگر دنیا میں اس پر کفر کے احکام جاری نہیں ہیں۔

غرض ان تین درجوں کے قائم کرنے سے یہ ہے کہ صحابہ ریخالیہ اور کھی کہنے کا موقع

حرا آیات بینات۔ دوم کی کھی کا کھی کے کا کھی کا کھی کے کہ کا کھی کے کہ کے ک

رہے اور مسلمان کہنے کا بھی، لیمنی جب ان کوتو حید اور نبوت کے اقر ار میں سچا اور اعمال حسنہ میں کامل اور دین میں بکا دیکھتے ہیں اور کسی طرح کا نقص ظاہری اعمال میں ان کے نہیں پاتے تو کہتے ہیں کہ وہ مسلمان تھے اور جب ان کو آیات فضیلت کے مصداق سے خارج کرتے ہیں اور ان کو برا کہتے ہیں تب فر ماتے ہیں کہ وہ مومن نہ تھے، لیمنی اصول دین میں اسے ایک اصول لیمنی امامت کے منکر تھے اسی واسطے در میان کفر اور ایمان کے ایک تیسر واسطہ قائم کیا اور اس کا نام'' اسلام'' رکھا۔

اب آگے سینے کہ جب بیہ خیال کیا کہ جوشخص اس تفرقے کو سنے گا وہ ہنسے گا اور ایسے اصول قائم کرنے والوں کو احمق کہے گا، اس لیے کہ دین کے پانچ اصول تو قائم کیے اور پانچوں کو برابر کا درجہ دیا اور پھر چاراصول تو ایسے ہیں کہ اگر ان میں سے چاروں کا یا ایک کا بھی کوئی انکار کرے وہ اسلام سے خارج ہو جائے اور کفر کا اس پراطلاق ہواور ایک اصول امامت ایسا ہو کہ جس کا منکر نہ کا فر ہونہ مومن بلکہ مسلم رہے اور وہ دائر ہ اسلام سے خارج نہ ہوتو یا تو یہ اصول امامت حقیقت میں اصول دین سے نہیں ہے فروع سے ہے یا اگر اصول دین سے نہیں ہے فروع سے ہے یا اگر اصول دین سے نہیں ہے فروع سے ہے یا اگر اصول دین سے نہیں ہے فروع سے ہے یا اگر اصول دین سے نہیں ہے فروع سے ہے یا اگر اصول دین سے نہیں اس کا منکر بھی کا فر ہے تو اس سفا ہت کے جتانے کے لیے اس کی وجہ اور علات تحریر کرنے پر بحث کی اور اس کا سبب خاص بیان فر مایا ہے جس سے سوائے اس کے کہ سفا ہت پر پردہ پڑے اس کی بیہودگی اور دوبالا ہوگئی، چنا نچہ اب میں اس وجہ کو بیان کرتا ہوں اور این کا تا ہی کرتا ہوں کہ جناب قبلہ و کعبہ '' ذوالفقار'' میں فر ماتے ہیں:

((بنا برورود احادیث بسیار محققین امامیه در کتب خود تصریح نموده اند که مخالفین در عقبی حکم کفار دارند و هرگزاز جهنم بیرون نمی آیند و درین دنیا نیز در احکام کفار شریك اندا ماچون علام الغیوب می دانست که دولتِ باطل بر دولتِ حق پیش از ظهور قائم آلِ محمد غالب خواهد گردیدو شیعیان را معاشرت مواصلت و معاملت با مخالفان

ضرور خواهد شد دریس دو لتهائ باطل احکام اسلام رابرایشان جاری گردانید که جان و مال ایشان محفوظ بوده باشد و حکم به طهارت ایشان به کنندو ذبیحه ایشان را حلال دانند و دختر از ایشان بخواهند و میراث بایشان بد هندواز ایشان بگیر ند و دیگر احکام اسلام بر ایشان جاری کنند تابر شیعیان کار دُشوار نه شُود در دولتِ ایشان و هر گاه حضرت صاحب الامر ظاهر شود حکم بت پرستان رابر ایشان جاری کندو در همه احکام مثل سائر کفار باشند واین تفضل خداست نسبت بحال شیعیان زیرا که فرقِ کفار بسیاراند اگر برسُنیّان نیز درین ایام احکام کفار جاری می گردید در امور مسطوره عسرتے برشیعیان می شد که مزیدی برآن متصورنیست.)

''بہ کثرت احادیث کے حوالہ سے شیعہ محققین نے اپنی کتابوں میں صراحت کی ہے کہ خالفین علی بلحاظ آخرت کا فر ہیں جو دوز خ سے ہرگز باہر نہ نکل سکیں گے اور اس دنیا میں بھی وہ کفار کے احکام میں شریک ہیں اور خدا کو معلوم تھا کہ امام صاحب الزمان کے ظہور سے پہلے حکومت حق پر باطل کی حکومت غالب آئے گی اور شیعوں کو اپنے خالفین سے معاشرتی معاملات کرنے پڑیں گے، اس لیے باطل حکومت کرنے والوں کو مسلمان کہنے کے احکام جاری کردیے تا کہ شیعوں کی باطل حکومت کر دورے داکھ جان و مال محفوظ رہے اور وہ سنیوں کو پاک کہیں ان کے ذبیحہ کو حلال سمجھیں، ان کی لڑکیوں سے شادی کریں، ان کو میراث دیں اور ور شہلیں اور دوسرے احکام اسلام ان پر جاری کریں تا کہ شیعوں پر سنیوں کی حکومت میں دنیاوی کاروبار تنگ نہ ہوں اور جب امام صاحب الزمان کا ظہور ہو تو سنیوں پر بت پرستوں

کے احکام جاری کریں اور اس وقت سنیوں پرتمام کا فروں کی طرح احکام جاری ہوں، شیعوں پر بیراللہ کا فضل و کرم ہے کیونکہ کا فروں کے فرقوں کی اکثریت ہے، اگر اس زمانے میں سنیوں پر کافر ہونے کا حکم لگا دیا جائے تو شیعوں پر د نیاوی عرصہ حیات اس قدر ننگ ہو جائے گا کہ جس کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا۔'' اس سے ثابت ہوتا ہے کہ بحثیت اس کے خدا کومعلوم تھا کہ تیعی بے جارے ذکیل و خوار رہیں گے اور عزت اور دولت سنیوں کو ملے گی بس اگر سنیوں پر کفر کے احکام جاری کیے جائیں تو بے جارے شیعی روٹی کہاں سے یائیں گے اور ان کو کھانا کون دے گا اور چونکہ شیعوں کو بہ مجبوری سنیوں کی خدمت گزاری کرنی پڑے گی اور وہ سنیوں کے دست نگرر ہیں گے ، اگرسنیوں پر کفر کے احکام جاری کر دیے جائیں اورشیعی ان کو کافر کہنے لگیں تو سارے شیعیان پاک بھوکوں کے مارے مرجائیں گے اور سنی ان کا نان ونفقہ بند کر دیں گے بلکہ غصے میں آ کر کا فرکہنے پران کو جان ہی ہے مار ڈالیں گے اور اگر ایسا ہوا تو دین جعفری جاتا رہے گا اور کوئی خدا ورسول کا نام لینے والا دنیا میں نہرہے گا، گویا خدا کی عبادت حضرات شیعہ کے فنا ہوتے ہی دنیا سے موقوف ہو جائے گی اور چونکہ بے جارے شیعوں کی مظلومیت اور غربت پر خدا کو بڑا رخم ہے اور ان کے حال زار براس کو بہت توجہ ہے، اس لیے حضرات شیعہ کے طفیل خدا نے سُنیوں کو دنیا میں کفر سے بیایا اور ان کومسلمان رکھا مگر بیراسی وقت تک ہے بہ نظر عنایت ومہر بانی جب تک کہ امام صاحب الزمان پیدا ہوں جبکہ امام شیعوں کے غار ''سرمن رای'' سے ظہور فرمائیں گے اور بعد چندیں ہزار سال سنیوں کے خوف سے نجات یائیں گے اسی وقت پر کیا ہی دارو مدار شیعوں کا ہے، سلطنت اور حکومت ان کی ہے، کسی کے ہاتھ میں عباس کاعلم ہوگا،کسی کے دوش پر امام کا شدار رکھا ہوگا،کوئی ذوالفقار چومنے کے لیے دوڑا جاتا ہوگا، کوئی صوارم اور صمصام اپنی کھولتا ہوگا۔ کوئی زرارہ کی غول میں بھا گتا ہوگا، کوئی ہشام اور شیطان الطاق کو ڈھونڈ تا ہو گا، پس اس وقت وہ دھوم دھام شیعوں کی ہو گی کہ لوگ محرم کی دسویں کو بھول جائیں گے اور یا امام یا امام کاغل آسان پر پہنچا دیں گے تو جب ایسے زور وشور

کا امام شیعوں کا ہو گا اور کچھ بھی غرض شیعوں کی ان سے نہ رہے گی ، پس اس وقت شیعوں کے امام یکار کر کہہ دیں گے کہ آج اسلام کا حکم تو موقوف ہوا کفر کے اعلانیہ اطلاق کرنے کا زمانہ آگیا اب ہمارے شیعوں کو کوئی کام سنیوں سے نہیں رہا، اس لیے کوئی آج سے کسی سنی کو مسلمان نہ کہے اور اسلام کا لفظ بھی زبان پر نہ لائے ، اب ان کو کا فرمطلق جانو اورنجس سمجھواور بت پرستوں کے احکام ان پر جاری کرو نہان کے ہاتھ کا ذبیحہ کھاؤ، نہان کے ہاتھ کا یانی پیو بلکہ اپنی اپنی ذوالفقار اور حسام نکال کرخوب ان کوتل کرو ، بہت دنوں تک انہوں نے ہمار ہے شیعوں کو دبایا اور صدیا برس تک ان سے تقیہ کرایا ، انہیں کمبخت سنیّوں کے سبب سے ہمارے شیعوں کو جھوٹ بولنا پڑا بلکہ شیعہ کیسے خود ہم اماموں کو سچ بولنا مشکل ہو گیا اور بجبوری ذووجہین بننا بڑا بہت کچھ تکلیف ان کم بختوں نے ہم کواور ہمارے شیعوں کو دی ہیں ، اب خوب بدلہ لو اور مزے سے چین کرو، حکومت کا نقارہ بجاؤ، ذوق وشوق سے سلطنت کرواورا پنے ہزار برس کے دلی غبارسنیّوں سے نکال لو ..... پس اے سنیّو! خدا کے واسطے شیعوں کا شکر ادا کرو کہ انہی کی بدولت تم کفر سے بیچے اور انہیں پر رحم کر کے خدا نے تم کو تا ظہورِ امام کافر نہ گردانا اور اسلام کے احکام تم پر جاری کیے ..... اگر شیعہ نہ ہوتے تو پہلطف تمہارے حق میں خدا ہر گز ہرگز نہ کرنا۔

ریہ وجہ جو جناب قبلہ و کعبہ نے عدم اطلاق لفظ کفر کی نسبت سنیّوں کے تا ظہور امام بیان فرمائی ، اس سے بے شک سارے اعتراض دفع ہو گئے ، سنیّوں کی سب یینی جاتی رہی ، بھلا کسی سنّی کی مجال ہے کہ اس پر بچھاعتراض کرے اور اسی وجہ کو جو دلائل فلسفیہ سے بڑھ کر ملل ہے ردّ کر سکے ، بے شک ہم ہارے اور مجہد صاحب جیتے۔

اس تقریر کا جس کی متانت اور استحکام پراس کے الفاظ و معانی خود شاہد ہیں ، ہمارے پاس کچھ جواب نہیں ہے۔ اے حضراتِ امامیہ! تم غور سے سنو اور اس وجہ کو دل میں جگہ دو کہ بہت بڑی باریک بات قبلہ و کعبہ نے فر مائی اور نہایت حکم کی تقریر تم کو سکھلائی ہے۔ مجہد ہوں تو ایسے اور محقق ہوں تو ایسے کہ جن کی تقریر پر ہر شخص کی زبان سے 'آمَنّا و صَدَقنا ''کے تو ایسے اور محقق ہوں تو ایسے کہ جن کی تقریر پر ہر شخص کی زبان سے 'آمَنّا و صَدَقنا ''کے

سوا دوسراکلمہ نہ نکلے اور جن کی بات کوسوائے بجا اور درست کے کوئی رد نہ کر سکے:

اذا قالت • حذام فصد قوها فات القول ما قالت حذام

جب میں نے صوارم میں مجہد صاحب کو دیکھا تھا کہ انہوں نے ذوالفقار پر بڑا ناز کیا ہے اوراس کی تقریر وتحریر کو لا جواب تصور فرمایا ہے اوراس کی نسبت یہ بھی ارشاد کیا کہ اب تک کسی نے جواب نہیں لکھا تو مجھے ذوالفقار کے بالاستیعاب دیکھنے کا شوق ہوا تا کہ دریافت ہوکہ وہ حکیمانہ دلیلیں اورفاسفی تقریریں کیا حضرت نے اس کتاب میں بھر دی ہیں کہ کسی نے اس کا جواب نہیں لکھا۔ جب اس کواول سے آخر تک دیکھا تو خدا گواہ ہے کہ میں مبالغے سے نہیں کہتا ہوں کہ اس کے برابر کیا باعتبار عبارت کے ، اور کیا بلحاظ مضمون کے ، اور کیا بخیال انتشار مطالب اور کیا بوجہ خلط مجث اور تقریر لا طائل کے میں نے کسی عالم کی کتاب کواس سے زیادہ پوچ لچر نہیں پایا اور نظر اُٹھا کر دیکھنے کے لائق بھی اسے تصور نہ کیا ، اسی واسطے شاید اس وقت تک کسی نے اس کا جواب نہ لکھا ہوگا ، اگر کسی کوشکے ہوتو جس قدر تقریریں اس کتاب کی میں نقل کر چکا ہوں ان کو بخو بی دیکھا ور گیے اور میرے کلام کی تصدیق کرے۔

اب میں خاص اس وجہ پر جوعدم اطلاق کفر کی نسبت سنیوں کے مجتہد صاحب نے بیان کیا ہے کچھ دوایک لطیفے لکھتا ہوں اور شیعوں کو سناتا ہوں جو شاکق ہوں وہ سنیں کہ میں جو کہتا ہوں وہ بڑے کام کی بات ہے اور بہ مقضائے "تدان" سننے کے قابل ہے بس" ایھا المو منون "غور سے سنو:

سـخـن مـاشـنيـدنــى دارد جــــــوه مـفـت سـت ديـدنــى دارد

<sup>•</sup> حذام عرب میں ایک عورت تھی کہ جب وہ کچھ بات کہتی تو اس کے عاشق سنا کرتے تھے اور کچھ زبان سے نہ کہتے ، اسی عورت کے حال میں کسی شاعر نے بیشعر کہا:'' جب کوئی بات حذام کہے اس کی تصدیق کرواور کچھ نہ بولو کیونکہ بات تو وہ ہی ہے جو وہ کہتی ہے اس کی بات کوکون رد کرسکتا ہے۔'' ۱۲

المات بيات دوم المحال ا

''ہماری بات سننے کے لائق ہے مفت کا جلوہ ہے جود کھنا جا ہیے۔'

اوّل یہ کہ خدا نے سنیوں پر اطلاق اسلام کے لیے صرف یہی وجہ قرار دی ہے کہ' تا ہر شیعہ کا رتگ نہ شود' (یعنی شیعوں کا معاملہ تنگ نہ ہو جائے) تو اس خدا نے ان کے حال پر ذرا زیادہ رخم کیوں نہ کیا اور سارے بت پرستوں اور کافروں کوان کا بھائی کیوں نہ بنا دیا اور ان کی خاطر سے جس طرح ایک اصول امامت کے انکار سے باوجود یکہ وہ صریح کفر ہے سنیوں پر اسلام کا اطلاق کیا، کس لیے ان کی خاطر سے پانچوں اصول کے منکر پر لفظ اسلام کا اطلاق نہ فرمایا اس لیے کہ اب اسلام کے معنی وہ تو باقی ہی نہیں رہے جو کہ قرآن اور حدیث میں مذکور ہیں بلکہ یہ ایک اصطلاح جدید مقرر ہوئی ہے (و لا مساحة فی الاصطلاح) تو پھر جس طرح پر کہ باوجود کفر کے اور 'مہ خلد فی النار ''ہونے ان کے شیعوں کے اوپر مہر بانی کر کے ان کے اوپر اسلام کا اطلاق کیا اسی طرح پر اور کافروں پر بھی اس لفظ کے مہر بانی کر کے ان کے اوپر اسلام کا اطلاق کیا اسی طرح پر اور کافروں پر بھی اس لفظ کے اطلاق کی اجازت دیتا تا کہ شیعوں کا دائر ہ کار اور بھی زیادہ وسیع ہوجا تا۔

دوسرے، شیعوں کی خاطر سے تا ظہور امام محرمات کو حلال کیوں نہ فرمایا؟ '' تاکار برشیعیان نگ نہ شود' جب ان کی خاطر پر ہی کفر واسلام کا اطلاق گھہرا اور خدانے اپنے آپ کو انہیں کے اختیار میں دے دیا تو مناسب تھا کہ ان کے لیے سب چیز وں کو حلال کر دیتا کہ وہ خوثی سے شراب ارغوانی کے جام کے جام اڑاتے اور زنان مہ پارہ کے ساتھ ہم بستر ہوکر خوب ذوق وشوق سے حرام کرتے، سارے دنیا کے مال ومتاع کو ان کے لیے حلال کرتا کہ جس کے گھر سے جو چاہتے لے جاتے اور خوب لوٹ مار کر کے اپنی معیشت کے دائرے کو وسیع کرتے، سب جانوروں کو اگر چہ خوک ہی کیوں نہ ہوان کے لیے حلال کر دیتا تا کہ وہ خوب مزے سے نوش فرماتے اور بے چارے کسی بات کی تکلیف نہ اٹھاتے، نماز کو ان کے ور جب مزے ساقط کر دیتا، روزے کو ان پر واجب نہ فرماتا تا کہ بے چارے کسی بات کی ذرا تکیف نہ پاتے ہی بچیب اور ناممکن تصور کر کے تکلیف نہ پاتے ۔ اگر چہ میں نے اپنے نزدیک اس کو نہایت ہی بچیب اور ناممکن تصور کر کے تکلیف نہ پاتے ۔ اگر چہ میں بہت سی باتوں کو حضرات شیعہ نے اپنے حلال کر رکھا ہے، دیکھو ککھا ہے مگر حقیقت میں بہت سی باتوں کو حضرات شیعہ نے اپنے لیے حلال کر رکھا ہے، دیکھو

پانچ نماز کے بدلے تین وقت ہی پڑھتے ہیں دو وقت کی تکلیف سے محفوظ ہیں، نکاح کی قید سے آزاد ہی ہو گئے ہیں، متعہ کی بدولت خوب چین سے جس کو چاہتے ہیں رات بھر کی اجرت دے کراپنے صرف میں رکھتے ہیں اور خدا کاشکرادا کرتے ہیں لیکن بہتر ہو کہ وہ امام کے ظہور تک شریعت کی سب قیدیں جو تھوڑی بہت رہ گئی ہیں اڑا دیں اور خاصے ملحد بن جائیں اور اگر کوئی اعتراض کر ہے تو اپنے قبلہ و کعبہ کا قول نقل کر دیں کہ "این تفضل خداست نسبت بحال شیعیان ."

تنسرے: اگر حقیقت میں خدانے صرف شیعوں کے حال پر رحم کر کے سنیوں کو ظاہری کفر سے بچایا تو قید زمانہ ظہورِ امام کی بے جاہے بلکہ ظہور مجہد کی قید کافی تھی اور خدا کو پیہ کہہ دینا کافی تھا کہ جب تک کسی مجہد کا ظہور نہ ہوتب تک بیا کم ہے، ورنہ جب کسی خطے میں ز مین کے اس قدرعزت شیعوں کو ہو جائے کہ مجتهد صاحب مسنداجتها دیر بیٹھ جائیں اور دو جار ہزار دنیا طلب ان کے گرد حاضر ہو جائیں اور وہ سُنّیوں کے ردّ میں کتابیں بھی لکھنا شروع کر وي تب يتكم موقوف كرويا جائے، اس ليے كه (اذا فات العلة فات المعلول) جب علت ختم ہوتو معلول بھی ختم ہو جاتا ہے۔ پس تعجب ہے کہ کھنؤ اور ایران میں بیچکم کیوں اب تک جاری نہ ہوا اور ظہور امام کے لیے وہاں کس کا انتظار رہا۔ جبکہ مجتهد صاحب نے '' ذوالفقار'' كو دارالسلطنت لكھنؤ ميں لكھ كرمشتهر كيا تھا اس وقت تو ان كواليى بات زيبا نہ تھى اس لیے کہ جو زورتشیع کا ان کے وقت میں وہاں تھا اس سے زیادہ ہونا تو مجھی ممکن ہی نہیں ہے، اس لیے کہ ان کولکھنؤ میں بیچکم جاری کر دینا تھالیکن حقیقت میں انہوں نے جاری کر دیا تھا گو کتاب میں صاف نہیں لکھا مگر سنیوں کے کفر اور نجاست کا فتویٰ دے دیا تھا، پیرحال ککھنؤ میں ہو گیا تھا کہ اگر کوئی سنی کسی شیعہ یاک کے فرش پر جاتا تو وہ اس وفت دریا پر اس کو دھونے کے لیے بھیج دیتا اور ان کے بیہاں کے کھانے پینے کوحرام اور نایا ک سمجھتا۔ پس حقیقت میں حضرت کا پیفرمانا:

((حکم بطهارت ایشان بکنید و دیگر احکام اسلام برایشان

جاری کنید.))

''ان کو پاک سمجھواور ن پراسلام کے احکام جاری کرو۔''

فقط کتاب کی زنیت دینے کے لیے ہے نہ کہ کمل کرنے کے لیے۔ حقیقت یہ ہے کہ شیعوں کے مجہدٹھیک ٹھیک عیسائیوں کے بوپ اور پادریوں کے مطابق ہیں، جس طرح وہ اپنے آپ کو معصوم جانتے ہیں اور شریعت کے سارے احکام کے روّ و بدل پر اختیار رکھتے ہیں وہی حضرات مجہد مین کا حال ہے کہ احکام نبوگ کو اپنے اختیار میں سمجھتے ہیں جو چاہا وہ حکم دیا، جب چاہا کفر کا اطلاق کر دیا، جب چاہا اسلام کا حکم دیا، چونکہ خدائی ان کے اختیار میں ہوگا، اس لیے جو چاہیں سوکریں اور جو دل میں آئے وہ فرمائیں، قیامت کو اس کا حال معلوم ہوگا، ہم ہوں گے اور مجہد صاحب کا گریان۔

چوتنے: مجہدصاحب نے اپنی تقریر میں میراث کے باب میں فرمایا: ((میراث بایشاں بدھند وازیشاں بگیرند.)) ''ان (سُنّوں) کومیراث دیں اوران سے میراث لیں۔'' اور نکاح کی نسبت کہا:

((دختر از ایشاں بخواهند اور براه دیانت دختر بایشاں مدهند.))

''ان سے لڑکی لیں اور دیانت داری سے ان کولڑکیاں دیں۔''
کے کہنے سے شرم فرمائی، گویا سنیوں کولڑکی دینا جائز نہیں ہے کہ اس کی شناعت کا حال اس شخص پر ظاہر ہوسکتا ہے جو ہماری کتاب کے چند ورق الٹ کر بحث نکاح ام کلثوم گود کھے۔
یہ بحث جو میں نے لکھی اس سے بیہ بات ثابت ہوئی کہ مجتهد صاحب ایمان کا اطلاق اصحاب ثلاثہ پر نہیں کرتے بلکہ ان پر''اسلام'' کا اطلاق کرتے ہیں اور اسی کے ثبوت میں بہت سی سندیں لاتے ہیں مگر حقیقت میں ان کا بی قول بھی غلط ہے اور انہیں کے محققین اور محدثین نے اس کو باطل اور غلط قرار دیا ہے۔ پس تعجب ہے کہ حضرت مجتهد صاحب سے کہ نہ محدثین نے اس کو باطل اور غلط قرار دیا ہے۔ پس تعجب ہے کہ حضرت مجتهد صاحب سے کہ نہ

اس کو دیکھا اور نہاسے نقل کیا اور خلاف اپنے پیشواؤں کے''اسلام'' کا اطلاق کیا۔ افسوس! ہے کہا ہے تشیع میں بھی کامل نہیں ہیں اور اپنے اصول سے بھی اچھی طرح واقف نہیں ہیں اور کتاب کھنے پرمستعد ہیں اور ناحق اپنے اہل مذہب کواپنی پوچ تقریروں سے اور رسوا کرتے ہیں۔ و نعم ماقیل:

(در کفر هم کامل نه زنار را رسوا مکن.)) "کفر میں کے نہیں ہوز تارکورسوا مت کرو۔"

اب اس قول کو سنیے جو علماء اعلام شیعہ نے اس باب میں لکھا ہے اور نہ وہ علماء مثل ملا عبداللہ کے ہیں جس سے حضرت مجتہد صاحب انکار کریں نہ وہ ایسے گمنام ہیں کہ جن کے نام سے واقف نہ ہوں بلکہ اس علامہ اور محقق کی سند پیش کرتا ہوں جس کے علم واجتہا دکا انکار گویا امامت کا انکار ہے اور اس کے تقدس کا اقرار گویا دین کا چھٹا اصول ہے، وہ کون ہیں جناب فضیلت مآب جامع معقول ومنقول حاومی فروع و اصول، فاضل محقق، خبیر مدقق جناب ملا باقر مجلسی علیہ الرحمہ کہ وہ حدیث ارتد اوصحابہ کو' کا فی'' سے نقل کر کے فرماتے ہیں:

((بيان قول عليه السلام من ان يرتد واعن الاسلام اى عن ظاهره والتكلم بالشهادتين الى قوله ولياتي ان الناس ارتد والاثلاثه لان الـمراد منها ارتد واوهم عن الدين واقعا وهذا محمول على بقائهم على صورة الاسلام و ظاهره و ان كانوا في اكثر الاحكام الواقعية في حكم الكفار وقص هذا بمن لم يسمع النص على امير المومنين عليه السلام ولم يبغضه ولم يعاده فان من فعل شيئاً من ذلك فقد انكر قول النبي صلى الله عليه وسلم و كفر ظاهراً ايضا ولم يبق له شئى من احكام الاسلام ووجب قتله.))

''امام کے قول کی وضاحت کہ وہ (اصحاب) اسلام سے پھر گئے بینی ظاہر اسلام

سے اور کلمہ پڑھنے سے، الی قولہ، کہ تین کے علاوہ سب مرتد ہو گئے کیونکہ اس کا مطلب ہے کہ وہ واقعی طور پر دین سے منحرف ہو گئے۔ اور بیاس پرمحمول ہے کہ وہ اسلام کی صورت اور ظاہر پر باقی اور قائم سے اگر چہ اکثر حقیقی احکام میں وہ کفار کے حکم میں شے۔ اور اسی سے سمجھ لو کہ جس نے امیر المونین کی امامت کی نص نہیں سنی اور ان سے بغض وعداوت نہ رکھی (تو وہ ظاہراً مسلمان ہے اور حقیقناً کافر) اور اگر کسی نے ان سے بغض ونفرت رکھی تو تو اس نے نبی طفی آئے ہے قول کا ازکار کیا اور ظاہراً بھی کافر ہو گیا اور اس کے لیے اسلام کے احکام باقی نہ رہیں گا انکار کیا اور ظاہراً بھی کافر ہو گیا اور اس کے لیے اسلام کے احکام باقی نہ رہیں گے اور اس کاقمل واجب ہے۔'

خلاصہ مطلب اس کا بیہ ہے کہ جن اصحاب نے پیغمبر خداط التے ایک نے نص خلافت علی الرتضلی و التی کئی و التی کئی و التی کئی و التی کا اور نہ ان کے ساتھ دشمنی رکھی ان پر اسلام کے احکام جاری ہیں گوبہ سبب بیعت خلفاء کے اکثر حقیقی احکام میں کفار کے احکام میں داخل ہیں مگر جس نے نص نبوی کو سنا ہے یا حضرت علی سے دشمنی رکھی ہے وہ ظاہر میں کا فر ہو گیا اور کوئی حکم احکام اسلام سے اس کے حق میں باقی نہ رہا اور اس کا مسلمان کہنا جا تر نہیں ہے اور اس کا قتل کر دینا واجب ہے۔

اگرکسی کو بیشک ہوکہ ملا باقر مجلسی نے ایبا فرمایا ہوتا تو کیوں کر مجہد صاحب پھراس کے خلاف خلفاء پر اسلام کا اطلاق کرتے؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ ہمارا کام اس روایت کی تھیج کرنا ہے اور تمہارا کام ہے اس کا تصفیہ کرنا کہ مجہد سیچ ہیں یا ملا باقر مجلسی حق پر ہیں۔ہم نے جو کچھ لکھا ہے سواس کی تصدیق ہم سے سنو کہ اسی حدیث کوصاحب "استقصاء الافحام" منتھی الکلام" کے جواب میں نقل کر کے فرماتے ہیں:

(( اگر غرض از نقل این عبارت محض اثبات این معنی ست که صاحب بحار ثلاثه و اتباع ایشان را کافر مید اند پس البته ایس معنی بسروچشم مقبول است اصلاً جای استنکاف و

المركز أيات بينات روم المحروم المركز ( 461 ) المركز المركز ( 461 ) المركز المركز المركز ( 461 ) المركز المركز

''اگراس عبارت کے قل کرنے کی غرض بیہ ہے کہ اصحاب ثلاثۃ اور ان کے تنبعین كوصاحب'' بحارالانوار'' كافر جانتا ہے تو بیمعنی سرآ نكھوں پرمنظور ومقبول ہیں اوراس مضمون سے ہرگز کسی قشم کا عاراورا نکارنہیں ہے۔''

اور بحارالانوارتر جمه فارسی کی عبارت بیرے:

(( ایس حکم یعنی بقای ظاهر اسلام مخصوص بکسی ست که از رسولِ خدا ﷺ نص بر خلافت امیر علیه السلام نشنیده و بغض وعداوت آنحضرت نداشته چه مرتکب ایل امور منكر قول پيغمبر عِلَيْ ست و بحسب ظاهر هم كافر ست و هیچك از احكام برای اوثابت نیست و قتلش واجب ست.)) انتهى بلفظه.

'' بیتکم لینی ظاہری اسلام پر باقی رہنا اس شخص کے لیے ہے جس نے امیر المونين كي خلافت پر رسول الله طلطي الله كي نص نه سني هواور حضرت على خالفه، سے بغض و عداوت نه رکھتا ہو، کیونکہ ان امور کا مرتکب پینمبر طلطے علیہ کے قول کا منکر ہے اور ظاہری اعتبار سے بھی کافر ہے اور اسلام کا کوئی بھی تھم اس کے لیے ثابت نہیں ،اس کا قتل واجب ہے۔''

غرض که اگر حضرات شیعه انصاف کریں اور تعصب وعناد کو دخل نه دیں تو جناب قبله و کعبہ کے تقلی و دیانت پر افسوس کریں کہ حضرت نے سارے اقوال جواس مقام کے مفید تضفّ کیے اور اس سے یہ نتیجہ نکالا:

(( دَردارِ دُنيا احكامِ اسلام براينها جاري مي شود گودر دارِ آخرت مخلد بنار خواهد بود. ))

'' دنیا میں تو ان (اصحاب ریخانیم) پر اسلام کے احکام جاری ہوں گے کیکن

آ خرت میں وہ ہمیشہ ہمیشہ کے لیےجہنم میں جائیں گے۔''

اپنے امام اور علامہ کے قول کونقل نہ کیا جس سے اسلام ظاہری سے اطلاق کرنا بھی خلفاء پر ناورست ہے بلکہ کفر ہے۔ عجب حال ہے حضرات شیعہ کا کہ کسی بات پر ثابت قدم نہیں رہتے اور ایک کلمے پر قائم نہیں رہتے ، بھی کہتے ہیں کہ اصحاب وخلفاء مسلمان سخے ظاہر میں ان پراحکام اسلام کے جاری تھے، بھی فرماتے ہیں کہ وہ کا فرمطلق سخے اور ان کافتل کرنا واجب تھا، خدا اس قوم کو اپنے عدل کا مزہ چکھائے اور جو پچھ خرابی دین محمدی کی انہوں نے کی سے اس کا بدلہ لے۔

ایھ السم ومنون! ذرا'' ذوالفقار'' کواٹھا کر دیکھو کہ اس میں اجرای احکام ظاہری اسلام کا خلفاء ثلاثہ رٹی البیت کس زور وشور سے دعویٰ کیا ہے اور پھر'' بحارالانوار'' اور ''ستقصاء'' کو دیکھو کہ انہوں نے انکارِ گفر کس صفائی سے ظاہر کیا ہے اور اپنے اس اختلاف کی خود داد دو۔

((فاعتبر وايا اولى الابصار وانظر وا الى هُوُلاء الكبار لانهم في كل واديهيمون و في كل تيه يتيهون تلك ايات الله نتلوها عليك بالحق فباي حديث بعد الله واياته يومنون.)) •

جو کچھ ہم نے اب تک بیان کیا اس سے یہ ثابت ہوا کہ علماء شیعہ کفر و اسلام میں صحابہ ریخ اللہ ہم کے مختلف ہیں، لیمنی ان پر کچھ'اسلام'' کا اطلاق کرتے ہیں اور اکثر کفر کا اطلاق کرتے ہیں وہ بھی صرف بہ نظر ترجم حال شیعیان علیؓ کے اور بیان میں کفر و اسلام کو برابر سمجھتے ہیں، اس لیے اب ہم اس سے بحث کرتے ہیں کہ ان پر کفر کا اطلاق کس وجہ سے ہے، آیا اس وجہ سے کہ وہ تو حید کے منکر تھے، خدا کو ایک نہ جانتے تھے۔

 <sup>♣</sup> پسغور کرواے صاحبان بینائی اور دیکھوان بڑوں کی طرف تحقیق وہ لوگ ہر جنگل کے پیچ گھو منے والے ہیں اور ہر میدان کے پیچ پھر نے والے ہیں، یہ باتیں ہیں اللہ کی ہم سناتے ہیں تجھ کوٹھیک پھر کون سی بات کو اللہ اور اس کی باتیں جیسوڑ کر مانیں گے۔۱۲

لات وعزی کی عبادت کرتے تھے، ابوجہل وابولہب وغیرہ کے مثل بت پرست تھے۔ یا نبوت کے مثل بت پرست تھے۔ یا نبوت کے منکر تھے، پیغیبر طلط ایک کی طرح ایمان میں ان کی تکذیب کرتے تھے یا صرف امامت کے منکر تھے اور تو حید و نبوت میں کامل تھے۔ پس ہم تینوں صور توں سے علیجدہ علیجدہ علاحدہ بحث کرتے ہیں۔

بعض علماء شیعہ نینوں امروں کا دعویٰ کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ حقیقت میں خلفاء ثلاثہ رخی سلامی اوّل ہی سے ایمان نہیں لائے اور خدا کی تو حید اور پیغمبر طلط اور کی نبوت کے سیچ دل سے معتقد نہیں ہوئے۔ چنا نچہ یہ امر شیعوں کے نزدیک مسلمات سے ہے اور اس پر سند لانے کی کچھ حاجت نہیں ہے اور خود مجتهد صاحب '' ذوالفقار'' میں جابجا" از 1 امر از ایمان بھرہ نداشت'' کا لفظ تحریر فرماتے ہیں۔

اس کے جواب میں جو کچھ ہم کولکھنا تھا وہ اوپر بحث ایمان شیخین ریخ الیہ میں لکھ چکے اب انہی تقریروں کا إعادہ نہیں کرتے لیکن علاوہ ان دلیلوں کے ان کے ایمان کو اور دلائل سے ثابت کرتے ہیں تا کہ معلوم ہو کہ جو دعویٰ نفاق کا بہ نسبت صحابہ ریخ اللہ مے حضرات شیعہ نے کیا ہے وہ باطل ہے۔

### صحابہ رغن اللہ مے منافق نہ ہونے کا اثبات دلائل سے:

دلیل اوّل: ...... یو ظاہر ہے کہ خلفاء ثلاثہ اور صحابہ کبار مُنْ اللہ این مسلمان سے اور توحید و نبوت کا اقرار کرتے تھے، پس ان کے ظاہری ایمان سے تو انکار ہوہی نہیں سکتا، باقی رہا ہے کہ دل میں توحید اور نبوت کے منکر تھے اور اس وجہ سے وہ منافق تھے تو اس کا ثبوت و بناچا ہیے ورنہ ہر خارجی اور ناصبی جناب امیر علیہ السلام کی نسبت "و حاشا جنابھم عن ذالك" بھی کہہ سکتا ہے پس جس طرح پرتم ان خارجیوں کو جواب دو گے اور جس طرح سے جناب امیر شکاری طرف سے صحابہ رہی اللہ علی میں سمجھو۔ جناب امیر شکاری طرف سے صحابہ رہی اللہ علی میں سمجھو۔ دلیل دوم: .....اگر صحابہ رہی اللہ منافق ہوتے جسیا کہ جابہ جا مجتمد صاحب اور ان کے دلیل دوم: .....اگر صحابہ رہی اللہ منافق ہوتے جسیا کہ جابہ جا مجتمد صاحب اور ان کے دلیل دوم: .....اگر صحابہ رہی اللہ عنا منافق ہوتے جسیا کہ جابہ جا مجتمد صاحب اور ان کے دلیل دوم: .....اگر صحابہ رہی اللہ عنا منافق ہوتے جسیا کہ جابہ جا مجتمد صاحب اور ان کے دلیل دوم: .....اگر صحابہ رہی اللہ عنا منافق ہوتے جسیا کہ جابہ جا مجتمد صاحب اور ان کے دلیل دوم: .....اگر صحابہ رہی اللہ عنا اللہ علیا کہ جابہ جا مجتمد صاحب اور ان کے دلیل دوم: .....اگر صحابہ رہی اللہ عنا کہ جابہ جا مجتمد صاحب اور ان کے دلیل دوم: .....اگر صحابہ رہی اللہ عنا کہ جابہ جا مجتمد صحابہ رہی اللہ دوم: .....اگر صحابہ رہی اللہ علیا کی جابہ جا مجتمد صحابہ رہی اللہ عنا کہ جابہ جا مجتمد صحابہ رہی اللہ علی دیا کیا کہ علیا کیا کہ جابہ جا محتمد عالم کیا کہ عالم کیا کہ عالم کیا کیا کہ حابہ جا محتمد عالم کیا کہ عالم کے دلیل کیا کہ عالم کیا کیا کہ عالم کیا کیا کہ عالم کیا کہ کیا کہ عالم کیا کہ کیا کہ عالم کیا کہ کیا

<sup>🛈 (</sup>ابوبکر وعمر فیانیم) شروع سے ہی ایمان نہ لائے تھے۔ ۱۲

ہزرگوں نے دعوکی کیا ہے تو ضرور ہے کہ پیغیبر خدا طبیع آبان سے بیزاری کرتے اوران کواپنے مشورے اور صلاح میں شریک نہ کرتے اور جہاں اور لڑائیوں میں ان کواپنے ساتھ نہ لیتے اور جہاں اور لڑائیوں میں ان کواپنے ساتھ نہ لیتے اور جہاں اور لڑائیوں میں ان کواپنے ساتھ نہ لیتے اور ہجرت میں اپنا شریک نہ کرتے اور خدا بھی ان سے بیزاری کا حکم دیتا اور پیغیبر طبیع آبانی ان کی صحبت سے منع کر دیتا اور ان کے اوپر جہاد کا حکم کرتا اور ان کو بدترین وقت کی حالت پر پہنچا تا، اس لیے کہ خدا نے منافقین کے حق میں ایسا ہی فرمایا ہے اور ایسا ہی کیا ہے اور افسوس ہے کہ جناب قبلہ و کعبہ نے '' ذوالفقار'' میں بعض ان آیات کو خود ہی نقل کر کے ہماری طرف سے جواب دیا ہے، چنا نچہ جو آئیتیں شاہ صاحب نے '' تحف'' میں فضائل صحابہ می آئیت میں ہیں جناب قبلہ و کعبہ نے بیش میں اور یہ نہی آئیت ہے اور خدا ان کواپنے کلام سے حیوٹ کرتا ہے، چنا نچہ خجملہ ان آئیوں سے ان کا دعو کی غلط ہوتا ہے اور خدا ان کواپنے کلام سے حیوٹ کرتا ہے، چنا نچہ خجملہ ان آئیوں کے ایک آئیت ہے ہے:

﴿ مِنُ آهُلِ الْهَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى النِّفَاقِ لَا تَعْلَمُهُمُ نَحُنُ نَعْلَمُهُمُ مَرَّدُوا عَلَى النِّفَاقِ لَا تَعْلَمُهُمُ نَحُنُ نَعْلَمُهُمُ مَنْ عَلَيْهُمُ مَرَّدُونَ اللَّهِ عَنَابٍ عَظِيْمٍ ٥ ﴾ مَنْعَذِّ بُهُمُ مَرَّ تَيْنِ ثُمَّ يُرَدُّونَ إلى عَنَابٍ عَظِيْمٍ ٥ ﴾

(سورهٔ توبه: ۱۰۱)

''بعض مدینے والے اڑرہے ہیں نفاق پر تو ان کونہیں جانتا ہم کو معلوم ہیں ان کو عذاب کریں گے دو بار پھر پھیرے جائیں گے بڑے عذاب میں۔'
اب خدا کے لیے اس آیت میں لفظ ہمن آھلِ الْمَدِیْنَة ﴿ کا خیال کرواورسوچو کہ اس آیت کا مضمون خلفاء ثلاثہ رفئ النہ ہو کہ مکہ کے رہنے والے سے کیوں کر صادق ہوگا۔ علاوہ بریں خدا اس آیت میں خبر دیتا ہے کہ وہ دو مرتبہ عذاب دیے جائیں گے اور ظاہر ہے کہ اس سے مراد عذاب دنیاوی ہے تو سوائے منافقین کے جن کا حال کھل گیا اور جو مارے گئے اور ذلیل ہو گئے اس آیت کا مضمون صحابہ کبار رفئ اللہ ہم پر کیوں کر صادق ہوگا۔ اس کے علاوہ آیت میں خدا فرما تا ہے کہ ﴿ لَا تَعْلَمُهُمْ نَحْنُ نَعْلَمُهُمْ ﴾ تو ان کونہیں جانتا بلکہ ہم جانتے ہیں ، عال نکہ موافق اصول اور روایات شیعہ کے تیغیبر خدا سے تی خان کو خلفاء ثلاثہ کے نفاق کا حال کا اللہ موافق اصول اور روایات شیعہ کے تیغیبر خدا سے تھی ہوگا اور روایات شیعہ کے تیغیبر خدا سے کہ خانفات کا حال

معلوم تھا جیسا کہ ہم اوپر حدیث سے بروایت ''زادالمعاد'' نقل کر آئے ہیں اور جس سے ثابت ہوتا ہے کہ پینجم رخداطلی آئے آئے ان کے نفاق کا حال حذیفہ صحابی سے بھی کہہ دیا تھا۔ ایک دوسری آیت مجتہد صاحب معارضے میں فضائل صحابہ رخی اللہ مے اپنی ''ذوالفقار'' میں لکھتے ہیں:

﴿لَوۡلَا كِتُبُمِّنَ اللّٰهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمۡ فِيۡمَاۤ اَخَنَاتُمۡ عَنَابٌ عَظِيۡمٌ٥﴾ (سورهٔ انفال: ٦٨)

''اگرنہ ہوتی ایک بات کہ لکھ چکا اللہ آگے سے تو تم کو پڑتا اسے لینے میں بڑا عذاب۔''

اس آیت کی ہم اوپر تشریح کر چکے ہیں مگر اب اور زیادہ تصریح کے ساتھ بیان کرتے ہیں ۔۔۔۔۔ بیہ بدر کی لڑائی کے بیں ۔۔۔۔ بیہ بدر کی لڑائی کے فتح ہونے تو پیغیم خداط اللہ کے اس کے کہ بدر کی لڑائی کے فتح ہونے کے بعد بیشتر کا فر قید ہوئے تو پیغیم خداط اللہ کی نبیت کیا کیا جائے، چنانچہ حضرت عمر زمالٹی نے اور سعد بن معاذ انصاری ڈبالٹی نے فرمایا کہ قل کیے جائیں اور حضرت ابو بکر زمالٹی نے فرمایا کہ فدید لیا جائے، چنانچہ حضرت نے فدید لیا، اس پریہ آیت نازل ہوئی۔ اس کی تصدیق خود مفسرین شیعہ کرتے ہیں۔

بهالا ثبوت: علامه طبرسی این تفسیر دمجع البیان میں فرماتے ہیں:

((قال عمر بن الخطائ يارسول الله كذبوك و اخرجوك فقدمهم واضرب اعناقهم ومكن عليًا من عقيل فيضرب عنقه و مكنى من فلان اضرب عنقه فان هو لاء ائمة الكفر و قال ابوبكر اهلك وقومك خذ منهم فدية يكون لناقوة على الكفار قال ابن زيد فقال رسول الله المناه المناكم غير عمر بن الخطاب وسعد بن معانيً.))

و حضرت عمر ضائلين نے بیغمبر خداط الله علیہ سے کہا کہ پارسول الله! ان کا فروں نے

آپ کو جھٹلایا اور آپ طلطے آئے ہے کو کے سے نکالا ان کی گردنیں مارنا چاہئیں، عقیل اُ کو علی وظائی کے سپر دکرو کہ وہ اسے مارے اور فلال شخص کو میرے سپر دکرو کہ وہ میں اسے قبل کروں، کیونکہ یہ سب کفر کے پیشوا ہیں اور ابو بکر وظائی نے کہا کہ یہ سب آپ ہی کی قوم کے لوگ ہیں، ان سے فدیہ لے کر ان کو چھوڑ دینا چاہیے، جہا کہ یہ چنا نچہ وہ چھوڑ دینا چاہیے۔ ابن زید کہتا ہے کہ پینمبر خداط اُلے آئے فرمایا: اگر عذاب نازل ہوتا تو سوائے عمر بن خطاب وظائی اور سعد بن معاذر وظائی کے کوئی نے ابن نہ یا تا۔''

دوسرا ثبوت: ..... كاشاني تفسير "خلاصة المنهج" مين لكمتاب:

((روز بدر هفتادتن اسیر شدند حضرت درباب ایشان با اصحاب مشوره کرد ابوبکر که از مهاجرین بود گفت یارسول الله صلی الله وآله وسلم اکابروا صاغرایی قوم اقارب و عشائر تو اند، اگر هریك بقدر طاقت و استطاعت فدای بدهدباشد که روز بدولت اسلام برسد .....) الخ ندای بدهدباشد که روز بدولت اسلام برسد .....) الخ مابر ک دن سر (کافر) قید ہوئے، حضرت ملی آیا نے ان کے بارے میں صحابہ رفی اللہ سے مشوره کیا، ابو بکر نے جو کہ مہاجرین میں سے تھے کہا کہ اے اللہ کے رسول! یہ چھوٹے بڑے آپ ہی کی قوم کے ہیں، اگر ہرایک بقدر طاقت و حیثیت فدید دے دے اور وہ چھوٹ جائے تو ہوسکتا ہے کہ کی دن اسلام لے میں ، کسی دن اسلام لے میں ، کسی دن اسلام لے کہ کسی دن اسلام لے کہ کسی دن اسلام لے کہ کسی دن اسلام کے کہ کسی دن

اے مومنین! تم کو دل سے اپنے مجتہد صاحب کے تبحر اور فضیلت کی داد دینی چاہیے کہ معارضہ میں فضائل صحابہ ریخی اللہ کے وہ آیت پیش کی جس سے اور بھی فضیلت خلیفہ ثانی کی ثابت ہوگئ، سے ہے ((الحق یعلو! ولا یعلی .)) شعر ......

مرار آیات بیات۔ دوم مرار آیات بیات۔ دوم

عدو شو سبب خیر گر خدا خوامد خمیر مایهٔ دوکان شیشه گر سنگ ست

اس آیت کے معارضہ میں پیش کرنے سے ہم بھی دل و جان سے اس کا شکر ادا کرتے ہیں اور ان کے تقدس اور فضیلت کی داد دیتے ہیں لیکن اگر ان کے کسی مقلد کو صرف تفسیر ''مجمع البیان' کی ایک روایت پر سیری نہ ہواور وہ اس کی تائید میں دوسری روایت کا طالب ہوتو بسم اللہ ہم دوسری سنداسی قول کی تائید میں ایک بڑے شیعی عالم فاضل کی پیش کرتے ہیں۔ تنیسرا ثبوت: ……ابن جمہور صاحب "غوالی اللآلی" جوا کا برامامیہ میں علم وفضل میں مشہور ہیں، روایت کرتے ہیں:

(( ان النبي عِلَي اخذ سبعين اسيراً يوم البدر و فيهم العباس و عقيل بن عمه فاستشار ابابكر فيهم فقال و قومك و اهلك واستبقهم لعل الله يتوب عليهم وخذ الفدية لقوى بها احبابك فقال عمر نبذوك واخرجوك فعذبهم واضرب اعناقهم فانهم ائمة الكفر ولا تا خذهم الفداء مكن عليًا من عقيل و حمزة من العباس و مكنى من فلان و فلان فقال عِلَيْكُمْ ان الله يلين قلوب رجال حتى تكون الين من اللبن و يقسى قلوب رجال حتى تكون اشد من الحجارة فمثلك يا ابابكر مثل ابراهیم اذ قال فمن تبعنی فانه منی و من عصانی فانك غفور الرحيم و مثلك يا عمر مثل نوح اذقال رب لاتذر على الارض من الكافرين ديارا ـ ثم ان شئتم قتلتم وان شئتم فاديتم ويستشهد منكم بعدتهم فقالوا بل ناخذ الفداء ما استشهد بعد تهم فاخذ كما قال صلى الله عليه واله وسلم.))

'' نبی طلط علیہ نے بدر میں ستر لوگوں (کا فروں) کو قیدی بنایا جن میں آپ کے چیا عباس اور چیا زاد بھائی عقیل بھی تھے۔ ابوبکر سے ان کے بارے میں آپ طلنے آیا ہے ۔ مشورہ لیا تو انہوں نے کہا کہ بیآ یہ کے گھر اور آپ کی قوم کے لوگ ہیں ان کو ماریے مت ، شاید اللہ ان کو ایمان کو تو فیق دے دے، آپ ان سے فدید لے لیں اس سے آپ کو قوت ملے گی ،حضرت عمر ضائلی نے کہا: انہوں نے آپ کو چھوڑا اور (وطن سے) نکالا ان کوسزا دیجئے اور گردنیں مار دیجئے پیہ کا فروں کے پیشوا ہیں فدیہ نہ کیجے عقیل کو علی ضافیہ کے اور عباس کو حمزہ کے حوالے سیجیے اور فلاں فلاں کو مجھے دیجئے (تا کہ ان کوفتل کریں) حضور طلط علیم نے فرمایا اللہ تعالیٰ بعض لوگوں کے دل دودھ سے زیادہ نرم کر دیتا ہے اور بعض کے دلوں کو پیھر سے زیادہ سخت کر دیتا ہے۔ اے ابوبکر! تمہاری مثال ابراہیم عَالِیلاً کی سی ہے انہوں نے کہا تھا کہ جومیری پیروی کرے وہ میرا ہے اور جومیرا کہنا نہ مانے تو تو معاف کرنے والا رحم والا ہے۔ اور اے عمر! تمہاری مثال نوح عَالِيلًا کی سی ہے کہ انہوں نے کہا اے اللہ! زمین برکوئی کا فریسنے کے لیے نہ چھوڑ، پھراگرتم چاہوتو قتل کر دویا فدیہ لے لو، صحابہ مٹی اللہ ہے کہا ہم فدیہ لیں گے، چنانچہ فدیہ لے کران کو چھوڑ دیا گیا۔"

اس علامہ کی تحریر کا جو بلفظ نقل کی گئی اصل مطلب تو وہی ہے جواویر'' مجمع البیان' سے منقول ہوا مگراس عالم نے اتنا اور زیادہ کر دیا ہے کہ پیمبر خداطنے آیا نے ابو بکر صدیق وہائی اور عمر فاروق وہائی کی باتوں کوس کر کہا کہ خدا کی شان ہے کہ بعضوں کے دلوں کو تو مثل دودھ کے نرم کر دیتا ہے اور بعضوں کے دلوں کو پھر کی طرح سخت کر دیتا ہے اور بیہ کہ کر حضرت طلنے آیا نے نے فرمایا کہ ابوبکر! تیری مثال ابراہیم عَالِیلاً کی سی ہے کہ انہوں نے خدا سے کہا کہ جو میری اطاعت کرتا ہے وہ مجھ سے ہے اور جو نافر مانی کرتا ہے سو بخشے والا مہر بان سے کہا کہ جو میری اطاعت کرتا ہے وہ مجھ سے ہے اور جو نافر مانی کرتا ہے سو بخشے والا مہر بان سے کہا کہ جو میری مثال نوح عَالِیلاً کی سی ہے کہ انہوں نے خدا سے کہا کہ اے پروردگار!

پس اے حضرات مونین! جن کوتمہارے مجتہدین منافق کہتے ہیں وہ ایسے منافق سے کہ اپنے باپ بھائیوں کو خدا کے لیے قتل کرنے پر مستعد سے اور قبل کرتے سے اور پیغمبر خداطلط ایک کم ایسے لوگوں کو منافق کہتے خدا کی کہ ایسے لوگوں کو منافق کہتے خداطلط ایک کہ ایسے لوگوں کو منافق کہتے ہیں، منافق کچھ بھی شرم و حیا کا خیال نہ کریں اور جھوں نے کفر و نفاق کی جڑعرب سے کھودی انہیں کو کا فر اور منافق کہیں:

﴿ كَبُرَتُ كَلِمَةً تُخُرُجُ مِنَ أَفُواهِهِمْ إِنْ يَّقُولُوْا إِلَّا كَذِبًا ﴾

(سورهٔ کهف: ٥)

'' کیا بڑی بات ہوکرنگلتی ہے ان کے منہ سے سب جھوٹ ہے جو کہتے ہیں۔'' اگر اس روایت پر بھی سیری نہ ہواور فارسی خوال شیعی کسی فارسی تفسیر سے اس روایت کی تصدیق جا ہیں تو بفضلہ تعالی وہ بھی حاضر ہے۔

چوتھا نبوت: ...... '' کنز العرفان' سے شیعوں کے علامہ رازی نے اپنی تفسیر میں اس مضمون کوان لفظوں سے نقل کیا ہے:

((روایت ست که در روز بدر هفتاد تن اسیر گرفته بودند ازانجمله عباس و عقیل بودند حضرت رسالت صلی الله علیه وآله وسلم دربا ایشان باصحاب مشوره فرمود ابوبکر گفت که اکابر و اصاغر این قوم اقارب و عشائر تو اند اگر هر یك بقدر طاقت و استطاعت فدائے بدهند باشد که روز عمر بهدایت برسند و حالا عددو مدد مسلمانان زیاده شود، عمر گفت یارسول الله اینان تکذیب کردند تراوبیرون کردند اینها ائمه کفر اند همه رابفرمائی تاگردندزنند و مگیراز یشان فدیه عقیل رابعلی سپار و عباس رابحمزه و فلان رابمن تاگردن

زنیم آنحضرت المشرف مود که حق سبحان و تعالیٰ دلهائے مردم را آگاه است که نرمی سازد و بمرتبه که نرم تراز شیر ست و دیگر دلهامی باشد که سخت تراز سنگ است مثل تو اے ابابکر هماں مثل ابراهیم علیه السلام ست که كَ فَتَ ﴿ فَمَنْ تَبِعَنِيْ فَإِنَّهُ مِنِّيْ وَمَنْ عَصَانِيْ فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ و مثل تو اے عمر همچو مثل نوع ست و قتیکه گفت ﴿رَبِّ لَا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِيْنَ دَيَّارًا ﴿ . )) ''روایت ہے کہ جنگ بدر میں ستر آ دمیوں کومسلمانوں نے گرفتار کیا جن میں عباس اور عقبل بھی تھے، رسول اکرم طلق علیم نے ان لوگوں کے بارے میں مشورہ کیا جس پر ابوبکر خالٹین نے کہا یہ قوم کے بڑے اور چھوٹے آپ کے رشتہ دار ہیں،اگر ہرایک اپنی استطاعت کے بہموجب فدید دے کررہائی حاصل کریں تو امید ہے کہ بیرایک دن بیر مدایت یافتہ ہو جائیں گے اورمسلمانوں کی اکثریت ہو جائے گی، اس بر عمر رضائنہ نے کہا یارسول اللہ! ان لوگوں نے آپ طلط علیم کو حجٹلایا اور آپ کو وطن سے نکالا۔ یہ کا فروں کے سردار ہیں، ان سب کی گردنیں

مارنے کا حکم صا در فرمایا جائے اور ان سے فدیہ نہ لیا جائے ، عقبل کو علی خالیہ کے حوالے سیجیے، عباس کو حمز اُ کے اور فلاں کو میرے سیر د فرمایے تا کہ ہم ان کی گردنیں اڑا دیں، اس پر رسول اکرم طلط عَلَیْم نے فر مایا اللہ واقف ہے جو اپنے بندول کے دل دودھ سے زیادہ نرم کر دیتا ہے اور اکثر دلوں کو پتھر سے زیادہ سخت کر دیتا ہے اور اسے ابوبکر! تمہاری مثال ابراہیم عَالیٰلا کی طرح ہے جنہوں نے کہا جس نے میری پیروی کی وہ میراہے اور جس نے میرا کہا نہ مانا تو اے اللہ! تو بخشنے والا کرم برور ہے اور اے عمر! تمہاری مثال نوح عَلَیْلاً کے ما نند ہیں ، جبیبا کہ انہوں نے کہا تھا کہا ہے اللہ! زمین برکسی کا فرکو بسنے کے لیے باقی نہ رکھ۔''

غرض کہ اے حضرات امامیہ! ذرا غفلت کی آ نکھ کھولو اور اپنے قبلہ و کعبہ کے حال پر رحم
کرو کہ جو بچھ انہوں نے لکھا تھا اس سے الٹی فضیلت صحابہ رش الیہ کی ثابت ہوئی اور ساری
مخت ان کی خاک میں مل گئی .....اصل یہ ہے کہ' ذوالفقار' کی تالیف کی نسبت خود حضرت لکھ
چکے ہیں کہ دس ہیں روز کے عرصے میں تالیف کی تھی اور عجلت بہت فرمائی تھی اسی سے بی خرابی
ہوئی ، اگر سوچ سمجھ کر لکھتے اور غور و تامل کو دخل دیتے تو ایسی غلطی بھی نہ فرماتے اور فضیلت کی
آیت کو معارضے میں پیش نہ کرتے ، خیر اب تو جو بچھ ہوا سو ہوا اب بجز اس کے کہ حضرت
شیعہ افسوس کریں اور دل میں شرمائیں کیا ہوتا ہے۔

اے حضرات! اسی لیے ہم نے اوپر کہا ہے اور پھر کہتے ہیں کہ زرارہ اور ہشام ہی کے اقوال کی سند لایا کرو، لِلّٰه خدا کے واسطے قرآن مجید کی طرف توجہ نہ کرواوراس کی آیوں سے سند نہ لاؤ، اس لیے تم کو اس کے مطلب سے واقفیت نہیں ہے اور اس کے شان نزول سے آگاہ نہیں ہواوراس کو قرآنِ محرف اور بیاضِ عثانی اُجانتے ہو، اگر ہمیشہ دیکھا کرواوراس کے نظم پرغور کرتے رہوتو ایبا دھوکہ نہ کھاؤورنہ ایسے ہی مغالطے ہوں گے اور جس امر کے اثبات میں کوئی آیت لاؤگے اسی سے اس کی تردید ہوگی، اس قرآن دانی پر شاہ صاحب مؤلف میں کوئی آیت لاؤگے ارادہ کیا بلکہ ان کا مقابل بننے پر اظہار عارونگ فرمایا اور استاد کا یہ شعر جس کو دھورت نے لکھا ہے بھول گئے کہ: شعر .....

مشو ہم پنجہ با من گرچہ سحر سامری داری زبا نم در سخن گفتن ید بیضاست می گویم ''ہم سے پنجہ نہ لڑانا، گرچہ سامری کا جادور کھتے ہو، اس لیے کہ ہماری زبان بھی

توید بیضا ہے۔''

میں اپنی بحث کوختم نہیں کرتا ایک اور شہے کو جو اکثر حضرات شیعہ کیا کرتے ہیں بیان کرتا ہوں کہ سسب جو ناصبی بیتہمت کرتا ہوں کہ سسب جو ناصبی بیتہمت کرتا ہوں کہ سنجین میں کہ اور صحابہ سے مشورہ لیا کرتے تھے وہ ان کی تہمت ہے، بیامر

کیوں کرممکن ہے کہ پیغمبر خداط التھ عَلَیْلٌ صاحب الوحی والالہام کسی سے مشورہ کریں۔اوراس ابلیہ فریبی کی تقریر کوسن کر جہلاء گھبرا جاتے ہیں اور کہنے لگتے ہیں کہ پیج تو ہے کہ رسول مقبول طلطے عَلَیْم جن پر ہرمعاملے کے لیے خدا وحی بھیج دے اور جس سے سب باتیں جبرئیل عَالیتا کہ جائیں اورجن كى شان ﴿ وَمَا يَنْظِقُ عَنِ الْهُو يُ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحُيٌّ يُّوحِي ﴾ (النجم: ٤٠٣) ہو وہ ابوبکر یاعمر ضافیجا وغیرہ سے صلاح لیں، بے شک بیہ بات عقل کے خلاف اور قیاس سے باہر ہے اور ایسی تقریروں سے قرطاس وغیرہ کے مطاعن کوخوب رونق دیتے ہیں۔اس لیے میں ان حضرات سے کہنا ہوں کہ وہ اس آیت برغور کریں جس کو مجتہد صاحب نے صحابہ رغیالیہ ہ کی برائی ظاہر کرنے کے لیے تحریر فرمائی ہے اور پھران کی تفسیروں کو دیکھواور پھر دیکھو کہ اس سے صحابہ رغیانیہ سے مشورہ کرنا ثابت ہوتا ہے یانہیں، اور ان مشورہ دینے والوں میں سب سے اوّل ابوبکرصدیق خالٹیہ اور عمر فاروق خالٹیہ کا نام ہے یانہیں ..... دیکھو اور پھر دیکھو اور خوب غور سے دیکھو کہ مشورہ کرنا رسول اللہ طلق عَلَیم کا ان سے اور ان کا حضرت طلق عَلَیم کو صلاح دیناتمہارےمفسرین کے قول سے ثابت ہوتا ہے یا پچھاس میں فرق ہے۔ ﴿فَارُجِعُ الْبَصَرَ هَلْ تَرَى مِنْ فُطُورِ ٥ ثُمَّ ارْجِعُ الْبَصَرَ كَرَّتَيْنِ يَنقَلِبُ إِلَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِئًا وَّهُوَ حَسِيْرٌ ٥﴾ (الملك: ٦٧)

سبحان الله، سبحان الله! شیعوں کو ایسے لوگوں کی نسبت منافق کا لفظ کہتے ہوئے کچھ خدا کا خوف، رسول طلط اللہ کا لحاظ بھی ہوتا ہے یا نہیں اور قیامت کے مواخذہ سے بھی ڈرتے ہیں یا نہیں، جناب مجتہد صاحب نے ایسے صحابہ کبار کے منافق لکھنے میں یہ بھی خیال نہ کیا کہ آخر ایک روز انتقال کرنا ہے اور خدا کو جواب دینا ہے، جو کچھ ہم کتاب میں لکھتے ہیں اس کا خدا کو کیا جواب دینا ہے، جو کچھ ہم کتاب میں لکھتے ہیں اس کا خدا کو کیا جواب دین کے دو ہم ان کے حواریین اور

ٹرجمہ:''اورنہیں بولٹا اپنی جاؤے سے بیتو حکم ہے جو پہنچتا ہے اس کو۔''

و ترجمہ: پھر دوہرا کرنگاہ کو کہیں دیکھتا ہے شگاف، پھر دوہرا کرنگاہ دو دوبارالٹی آئے تیرے پاس تیری نگاہ رد ہو کر تھک کر۔'' (سورۂ ملک) ۱۲

اصحاب کوجن سے وہ مشورہ لیتے تھے، جن کواپنا مصاحب بنائے ہوئے تھے، منافق کہتے ہیں، اگریہ ڈر ہوتا اور اس پریفین رکھتے ہوتے کہ قیامت کے دن جب ہاتھ میں نامہُ اعمال دیے جائيں گےاور'' ذوالفقار' کی کفریات پر ملائکہ عذاب 🗣 ﴿ إِقْدَا ۚ كِتَبَكَ كَفْهِ بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيْبًا ﴾ (الاسراء: ٤١) خداكى طرف سے كہيں گے اس وقت كيا حال مو گا، نہان کے مقلدین بچاسکیں گے، نہان کا اجتہاد کام آئے گا.....توبہ توبہ جان بوجھ کریہ لوگ کفریات بکتے ہیں اور مراتب صحابہ ریخانیہ پریفین رکھ کر اسی سے انکار کرتے ہیں اور ا پنے آپ کومسلمان کہہ کر وہ لغویات منہ سے نکالتے ہیں کہ جن کوس کر کفار بھی الا مان الا مان! یکارتے ہیں .....حقیقت میں نہ بیرمبالغہ ہے، نہ تعصب ہے، امرحق کا اظہار ہے کہ جس طرح یر دین محمدی طلتے علیم کواس فرقے نے اور خوارج نے خراب کیا ہے وہ کسی دوسرے نے نہیں کیا، وہ وہ باتیں دین میں داخل کیں کہ جن کو خدا کسی مسلمان کے کان تک نہ پہنچائے ان کے کفریات اور ہزلیات اورلغویات پر شیطان بھی جیران ہو گا اور وہ بھی ان کی شان میں کہتا ہو گا.....اگر کوئی حضرات شیعه نهایت هی غور کو داخل دیں اور قرآن مجید کی اس آیت کومکررسه کر عینک لگا کر برهیس اور دو حیار مجتهد جی ان کے مل کریپفر مائیس که خاص آیت میں تو ذکر مشورہ كرنے كانہيں ہے، اس ليے ہم اسے نہيں مانتے اور جوتفسيريں تم نے بيان كيس ان كو بھى ہم قبول نہیں کرتے، اگر مشورہ لینے کا حکم خدا کا ہوتا تو آیت میں اس کا ذکر ہوتا..... جواب اس کا یہ ہے کہ قرآن کو ذرا اوّل سے آخر تک پڑھواور دیکھو کہ خدا نے مشورہ کرنے کا ارشاد کیا ہے یا نہیں، چنانچہاب ہم اسی آیت کو بیان کرتے ہیں۔

مسلمان نشنواد و کافر مبینا ٥

ويل سوم: ....الله جل شانه ارشا دفر ما تا ہے:

﴿ وَلَوْ كُنُتَ فَضًّا غَلِينَظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمُ

**<sup>1</sup>** ترجمہ: '' پڑھ لے لکھا اپنا تو ہی بس ہے آج کے دن اپنا حساب لینے والا۔'' (سورہُ بنی اسرائیل) ۱۲

علمان كونه سنے اور كافر كونه ديكھے۔ ١٢

المراكبيات ـ دروم المراكبي ال

وَاسۡتَغۡفِرُ لَهُمۡ وَشَاوِرُهُمۡ فِی الْاَمۡرِ۔ ﴿ (سورہ آل عمران: ١٥٩)

"بنبست رحمت خدا کے توان پرنرم ہوگیا ہے اگر توسخت ہوتا تو وہ تیرے پاس سے بھاگ جاتے، پسعفوکران سے اور استغفار کران کے لیے اور مشورہ کران سے۔ '
خیال کرنے کی بات ہے کہ جناب احدیت کس قدر عنایت سے پینمبر خداط ہے آئے آئے کو صحابہؓ پر رحم کرنے کا اور ان کے زلات وقصورات کو معاف کرنے کا اور ان سے مشورہ لینے کا حکم کرتا ہے اور اس سے کیسی کچھ خدا کی مہر بانی صحابہؓ کی نسبت ظاہر ہوتی ہے۔ پس اس سے زیادہ اصحابہؓ رسول طفی آئے آئے کی فضیلت کے لیے کون سی دلیل و بر ہان جا ہے اور آیاتِ خدا سے بڑھ کرکس کی شہادت ہم پیش کریں، اب ہم اس آیت کی تفسیر کو جوعلاء شیعہ نے کی ہے بیان کرتے ہیں۔ علامہ طبری مجمع البیان میں فرماتے ہیں:

((فاعف عنهم مابينك وبينهم واستغفرلهم بينهم وبيني و قيل معناه فاعف عنهم فرارهم باحد واستغفرلهم من ذلك الننب و شاورهم في الامراي استخراج رائهم واعلم ما عندهم واختلفوا في فائدة مشاورته ايا هم مع استغناء مايوحي عن تعرف صواب الراى من العباد على اقوال احدها ان ذلك على وجه التطيب لنفوسهم والتاليف لهم والرفع من اقدارهم لتبيين انهم ممن يوثق باقوالهم ويرجع الى ارائهم عن قتادة والربيع وابن اسحاق، وثانيها ان ذلك لتقتدى به امته في المشاورة ولم يردها نقيصة كما مدحوا بان امرهم شورى بينهم عن سفيان بن عيينة و ثالثها ان ذلك الامرين لاجلال اصحابه وليقتدى امته في ذلك عن الحسن و الضحاك ورابعها ان ذلك ليمتحنهم بالمشاورة ليتميز الناصح من الناس وخامسها ان ذلك في امور الدنيا ومكائد

الحرب ولقاء العدوو في مثل ذلك يجوز ان يستعين بآرائهم عن ابي على الجبائي. )) انتهى بلفظه.

''لینی خدا کے اس کہنے کا کہ معاف کران سے بیمطلب ہے کہ جوتمہارے ان کے پیج ہے اور اگر وہ اس میں کچھ چوک جائیں یا کچھ تیراقصور کریں تو تو معاف کر، اوران کے لیے استغفار کر اس کا مطلب یہ ہے کہ جومعاملہ ہمارے اور ان کے پیچ میں ہے اور اس میں وہ چوک جائیں یا گناہ کریں تو تو ان کی معافی کے لیے ہم سے استغفار کر، اور مشورہ کران سے اس کا مطلب یہ ہے کہ مشورہ لینے کا مطلب بیہ ہے کہ ان کی رائے لے اور دیکھے کہ وہ کیا کہتے ہیں .....اور پھر بہ فقیر بیان کرتا ہے کہ مشورہ لینے کے فائدہ میں اختلاف ہے کہ باوجود مستغنی ہونے پیغمبر خداط لیے آیا کے بوجہ وحی کے دریافت رائے صواب سے کسی بندہ سے مشورہ لینے کا کیوں حکم ہوا اور اس میں لوگوں نے بہت سے قول کیے ہیں۔'' بہلا قول: ..... یہ کہ بیچکم اس لیے ہے تا کہاصحابؓ رسول کے دل خوش ہوں اور ان کو محبت اورالفت پیدا ہواوران کا مرتبہ بلند ہواوران کی قدر ہو کہ یہ بھی ان لوگوں میں سے ہیں جن کے قول پر اعتماد کیا جاتا ہے اور جن سے رائے لی جاتی ہے۔ یہ قول ہے قیادیّہ، رہیجؓ اور ابن اسحاق دالله کا۔

دوسرا قول: ..... یہ ہے: تا کہ امت نبوی اس کی اقتدا کریں اور اس کو عیب نہ بھیں، جسیا کہ صحابہ رسول طلطے علیہ میں کہا جاتا ہے کہ وہ جو کام کرتے تھے سوصلاح ومشورہ سے کرتے تھے، یہ قول ہے سفیان بن عینیہ کا۔

تنیسرا قول: ..... یہ ہے کہ اس سے دو فائدے منظور تھے، ایک صحابہ ریخالیہ ہم کی عزت دوسرے امت کی اقتدااس بات میں۔ یہ قول ہے حسنؓ اور ضحاک گا۔ چوتھا قول: ..... یہ ہے کہ امتحان ہو جائے کہ دوست کون ہے اور دشمن کون۔ پانچوال قول: ..... یہ ہے کہ یہ مشورہ لینے کا حکم امور دنیا میں اور لڑائی کی باتوں میں

ہے اور ایسی باتوں میں ان سے صلاح لینا جائز ہے۔ یہ قول ہے ابی علی جبائی کا۔ فقط اس تفسیر سے چند فائد ہے حاصل ہوئے:

ا۔ یہ کہ خدا اپنے بینیمبر سے فرما تا ہے کہ اگر بیلوگ بہ اِقتضائے بشریت تیرا قصور کریں تو تو خود انہیں معاف کر دے اور اگر میرا گناہ ان سے ہو جائے تو ان کے لیے مجھ سے استغفار کر، سجان اللہ کیا مہر بانی ہے خدا کی صحابہ و فناللہ ہ کے حال پر کہ ان کی خطاؤں کی عفو کرنے کے لیے اپنے پیغمبر طلاع این کی سفارش کرتا ہے اور ان کے گنا ہوں کے خود معاف کرنے کے لیے اپنے پیغمبر کو ان کے واسطے شفاعت کا حکم دیتا ہے۔ افسوس ہے شیعوں کے حال پر کہ وہ ایسے ہی لوگوں کو کا فر اور منافق کہتے ہیں۔

۲۔ یہ کہ جنگ احد کے فرار کا عفواس سے ثابت ہوتا ہے جس پر بہت کچھ زبان دارزی حضرات شیعہ کرتے ہیں۔

س۔ یہ نابت ہوا کہ صرف ان کے اظہار قدر و منزلت کے لیے خدا نے یہ تھکم پیخبر طلطے ایک کو دیا کہ ان سے مشورہ کیا کرو .....اس تفسیر کی نسبت اگر بعض حضرات بی فرما ئیں کہ قادہ وغیرہ اہل سنت سے جس سے صاحب ''مجمع البیان' نے ان اقوال کو نقل کیا ہے، اس کے جواب میں ہم کہیں گے کہ اقوال مختلفہ کے نقل کرنے سے پہلے جو پچھ مفسر موصوف نے کہا ہے وہ تو کسی سے نقل نہیں کیا اور جن اقوال کو اس نے نقل کیا ہے وہ فوائد اور وجوہ میں مشورہ لینے کے ہیں، اگرتم کسی قول منجملہ ان اقوال کے نہ مانو تو ذرابیان فرماؤ کہ خودصاحب''مجمع البیان' کا کیا قول ہے اور پھر پشاور ھے دہ فی الا مو پھے کیا فائدے ہیں۔

دلیل چہارم: ..... بیسب مسلمان جانتے ہیں کہ سب سے پہلی لڑائی بدر کی ہے اور جو لوگ اس دن پنجمبر خداط اللہ کے ساتھ تھے ان کا بڑا رتبہ ہے، اس لیے کہ اللہ جل شانہ نے فرشتوں کو مدد کے لیے بھیجا اور آیات قرآنی نازل کر کے اپنے احسان کو ظاہر کیا اسی واسطے تمام اصحاب نبوی میں وہی لوگ بڑے رہنے کے شار ہوتے تھے جو اس لڑائی میں شریک تھے.....

اب ہم کو دیکھنا چاہیے کہ وہ اصحاب بھی الیہ جن کو حضرات شیعہ کافر اور منافق کہتے ہیں وہ اس لڑائی میں کس طرف سے ، پینمبر طیفے آئے کی طرف یا کفار کی طرف .....اگر کوئی شیعہ بے ثابت کر دے کہ خلفاء ثلاثہ رفی الیہ اس وقت پینمبر طیفے آئے کی طرف نہ سے اور وہ اس لڑائی میں شریک نہ سے تو ہم ان کے دعوی کو تسلیم کرتے ہیں اور اگر ہم ثابت کر دیں کہ وہ مین معرکہ میں موجود سے بلکہ خاص پینمبر طیفے آئے کی خدمت میں حاضر سے تو حضرات شیعہ کو چاہیے کہ وہ تشیع سے فارغ خطی لکھ دیں۔ اس لیے میں لڑائی کے شروع ہونے اور مین لڑائی کے وقت کا حال حملہ حیدری سے قبل کرتا ہوں کہ ایسا متعصب کیا لکھتا ہے۔ لڑائی کے شروع ہونے سنا کہ شرکین قریش کا حال مؤلف موصوف اس طرح لکھتا ہے کہ جب پینمبر خداطی قبل کے شروع ہونے سنا کہ شرکین قریش کا حال مؤلف موصوف اس طرح لکھتا ہے کہ جب پینمبر خداطی قبل نے سنا کہ شرکین قریش کو ایو بکر صدیق بڑائی کے لیے آرہے ہیں تب اپنے اصحاب سے مشورہ کیا تو اس وقت سب سے پہلے حضرت کا ویکر صدیق بڑائی کے شعار بہ ہیں:

پسس از ایس خبر سید المرسلین یکے انجمن ساخت با اهل دیں بفرمود آنکه با صحاب خویش که اے حق پرستان پاکیزه کیش بدانید کر کعبه اهل جفا کمربسته برکین و پر خاش ما رسید ندنزدیك آمد خبر بیایند خود هم بروز دگر بیایند کود هم بروز دگر شمارا کنوں چیست تدبیر کار زار که دشمن رسید از پئے کار زار بپاسخ ابوب کرشاز جائے خاست بپاسخ ابوب کرشاز جائے خاست

ا يات بينات دوم المحال المحال

وزاں پے سے عہر فنیز قد کر دراست قدم پیش بگذار ومارا به بس کے بادشمن دیں چھامی کنم چـه سال در پیت جال فدا میکنم وزاں پے س زجا خاست مقداد نیز بگفت اے حبیب خدای عزیز بودتابتن جان و در کف توال بیاریم شمشیر بر دشمنان ازاں گشته خوش دل رسول خدا بفر مود در حق ایشان دعا چنیں خواست پے سی بھترین بشر کے از راز انہے ارپا بدخبر دگربار فرمود کای دوستان چـه گوئيداندر حق دشمنان زجاخاست ایس بارسعد معاذ چنیس گفت از روی صدق و نیاز كه با جان و دل باهمين عهددست بدست تو روز یکه دادیم هست سر و مال و فرزند و خویش و تبار هـمـان روز كرديـم بـر تـونشـار پیه مبر برایشان نمود آفریر،

المراكبيات ـ روم المراكبي الم

برا صدق و ایمان انصار دیس

''اس خبر کے (آنے کے) بعد حضور طلطے علیہ نے مسلمانوں کی ایک میٹنگ کی، اینے اصحاب ﷺ سے اس وقت آیے نے کہا کہ اے یا کیزہ صفت حق پرستوتم کو معلوم ہونا جا ہیے کہ مکے کے ظالم ہمارے بیراور دشمنی پر کمربستہ ہیں،اطلاع ملی ہے کہ وہ قریب آ چکے ہیں اگلے دن تک وہ آ جائیں گے اب آ یے حضرات کی کیا رائے ہے کیونکہ وشمن لڑائی کے لیے آرہا ہے، سب سے پہلے حضرت ابوبکر صدیق ضاللہ؛ اور اس کے بعد حضرت عمرضاللہ؛ کھڑے ہوئے، کہنے لگے اے رسولوں کے سردار! آپ قدم آگے بڑھائیں، پھرہمیں دیکھیں کہ دشمنان دین سے ہم کیا برتاؤ کرتے ہیں،کس طرح آپؓ براپنی جان فدا کرتے ہیں،اس کے بعد حضرت مقداد بھی اپنی جگہ سے کھڑے ہوئے اور کہنے لگے کہ محبوب خداط السام جب تک بدن میں جان ہے دشمنوں بر تلوار چلاتا رہوں گا رسول الله طلطيَّالِيمَ كا دل اس سے مسرور ہو گيا، ان لوگوں كے حق ميں دعا فرمائی ، خير البشر طلقي الله نه نيخوا مش ظاہر كى كه انصار كا نظرية بھى معلوم ہونا جا ہيے، دوبارہ آپ طلتے آیا ہے نے فرمایا کہ اے دوستو دشمنوں کے بارے میں کیا کہتے ہو، اس بار حضرت سعد بن معاذر ٹالٹیہ کھڑے ہوئے ، پوری سیائی کے ساتھ فر مایا کہ جان و ول سے اسی عہد پر قائم ہیں جس پر آپ کے ہاتھ پر بیعت کی ہے، سر مال، اولاد اور عزیز و اقارب اسی دن (سے) آپ طلطی میر نجھاور کر دیے ہیں، انصار کی اس سجائی اور ایمان پررسول الله طلی علیم نے ان کوشاباش کہا۔' پس اے حضرات امامیہ! ذرا منافقین کے ایمان اور جاں نثاری کو خیال کرو اور ان کے صدق اور اخلاص کو دیکھو سمجھو تو کہ ابوبکر صدیق خالٹیز، اور عمر فاروق خالٹیز، ایسے منافق تھے کہ سب سے پہلے جاں بازی پر مستعد ہوئے اور سب سے پہلے پیغمبر خداط اللے آیا ہے ساتھ ہوئے اوراپنے اخلاص کواپنے اعمال سےسب پر ظاہر کر دیا اور خدا کے حضور سے "افسیض

المهاجرين "كاخطاب پايا.....ا عصرات! پنجمبر خداط التي كومدين كومدين كمنافقين نے جوشوكت اسلام كے بعد ظاہرى كلمه كو ہو گئے تھے ايسے ہى اخلاص كے جواب ديے ہيں اور وقت پر اسى طرح كا ساتھ ديا ہے اور رسول مقبول طلق الله ان منافقوں كے حق ميں اسى طرح دعا اور آفريں كى ہے۔

مجہد صاحب قبلہ اپنی **ہ** ''زوالفقار'' میں منجملہ اور آیات کے جو اثبات فضائل صحابہ رشخالتہ ہے معارضے میں پیش کی ہیں ایک بیآ یت لکھتے ہیں:

﴿ فَإِذَا انْزِلَتُ سُوْرَةً مُحْكَمَةً وَّذُكِرَفِيْهَا الْقِتَالُ رَأَيْتَ الَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمُ مَرَضٌ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ نَظُرَ الْمَغْشِيِّ عَلَيْهِ الْمُوْتُ ﴾ مَرَضٌ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ نَظُرَ الْمَغْشِيِّ عَلَيْهِ الْمُوْتُ ﴾

(سورهٔ محمد: ۲۰)

'' کہ جب سورت جہاد کی نازل ہوتی ہے تو جن کے دل میں بیاری ہے وہ مختجے اپنے میں بیاری ہے وہ مختجے اپنے میں نگاہ سے دیکھتے ہیں۔''

اس آیت کو گویا وہ خلفاء ثلاثہ ریخانیہ کے حق میں صادق سمجھتے ہیں:

﴿ اللَّذِينَ الْمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمُوالِهِمْ وَ اللَّهِ مِلْمُوالِهِمْ وَ اللَّهِ مِنْكَ اللَّهِ ﴾ (سورة توبه: ٢٠)

''جو یقین لائے اور گھر چھوڑ آئے اور لڑے اللہ کی راہ میں اپنے مال اور جان سے انکار بڑا درجہ ہے اللہ کے یاس۔''

کی نسبت فرماتے ہیں:

((پس شك نيست دريس كه از صحابه كسانيكه ايمان داشتند و هجرت و جهاد به نيت صحيح كردند لالت بر فضيلت آنها داردو ليكن چول ايمان غاصبين حق و لايت و هجرت اينها به نيت درست به ثبوت نرسيده استدلايديل آيات بر

ث ذوالفقار"مطبوعه طبع مجمع البحرين لدهيانه ـ ١٢٨ اه صفح ٢٨ ـ

فضيلت ايشان وجهى نداد لاسيما نظر باينكه او سبحان و تعالى مقارن اين هر دو صفت، صفت جهادرانيز مذكور نموده و كيفيت جهاد ايشان در جنكِ احد و خيبر و حنين اظهر من الشمس ست پس ايشان را ازين آية بهره نخواهد بود بلكه ايشان از مصداق قول او سبحانه تعالى "و من يولهم يومئذ دبره سالخ.)) حظ وافردارند.

پس کوئی شخص' تحملۂ حیدری' کے ان اشعار کو حضرت کی قبر پر پڑھ دے کہ شایدان کی روح کو فبر ہو جائے کہ ان کی ساری تقریر و تحریر انہیں کے ایک شاعر کے قول سے رد و باطل ہو گئی، بڑے قبلہ و کعبہ کی وفات کے بعد جب ان کے ولی عہد صاجز ادے، لیمنی دوسرے قبلہ و کعبہ مولوی سید محمد صاحب نے حملہ حیدری کی اصلاح کی تھی اور اس کو تھجے کر کے نظر ثانی فرمائی تھی تب امید تھی کہ شاید وہ ان اشعار کو دیکھ کر متنبہ ہوں گے اور اپ و الد ماجد کی تحریر پر خط ننج کھینج دیں گے مگر افسوس ہے کہ انہوں نے بھی دیانت کی آئکھ بند کر لی اور ' دُوالفقار' کے اوپر ان اشعار کا حاشیہ نہ لکھ دیا تا کہ حضرات شخیین شخالیہ اس کے اوپر ان اشعار کا حاشیہ نہ لکھ دیا تا کہ لوگوں کو معلوم ہو جاتا کہ حضرات شخیین شخالیہ اس جہاد میں جو کہ سب سے اوّل ہواکس فریق میں تھے؟ منافقین کے یامخلصین کے، اور انہوں

نے رسول مقبول طلط علیہ کی خدمت میں سب سے اوّل لڑائی پر آمادگی ظاہر کی تھی یا کسی اور نے اورلڑائی کے وفت پینمبر طلط عَلَیْہ کی خدمت میں حاضر تھے یانہیں؟

باقی رہا حال احد خیبر وغیرہ کی لڑائی کا کہ بار بار مجہد صاحب کے قلم سے احداور فدک اور قرطاس کا لفظ نکلتا ہے اور ہر سطر اور ہر صفحہ میں موقع اور بے موقع اسی کا نام آتا ہے، سو حضرات امامیہ ذرا صبر کریں، دوسرا حصہ مطاعن صحابہ کے جواب کا چھپنے دیں تب اس کی بھی حقیقت کھل جائے گی اور جو کچھ حضرت نے لکھا اس کا حال سب کو معلوم ہو جائے گا مگر اس وقت ایک آیت کو لکھ کر اس کا جواب دیتا ہوں کہ جنگ احد میں صحابہ رشی الیہ ہو جو لغزش ہو گئی تھی اس کو خدا قرآن مجید میں بیان فرما تا ہے کہ:

﴿إِنَّ الَّذِيْنَ تَوَلَّوا مِنْكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعٰنِ إِنَّمَا اسْتَزَلَّهُمَا الشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسُبُوْا وَلَقَلُ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ عَفُوْرً حَلِيْمٌ ﴾

(سورهٔ آل عمران: ١٥٥)

''جولوگ تم میں ہٹ گئے جس دن گھہریں دوفو جیں، سوان کو ڈگرگا دیا شیطان نے کچھان کے گناہ کی شامت سے، اور ان کو بخش چکا اللہ، اللہ بخشنے والا تخل رکھنے والا ہے۔''

پس اس کوخدانے خودصاف کر دیا اس کے معاف کرنے کے بعد اس کا ذکر کرنا گویا خدا کی تکذیب کرنا ہے کہ اس کو بھی مجتہد صاحب نے ظاہر کر دیا اور خدا کو جھٹلا دیا، ونعوذ باللہ منہ۔ چنانچہ اسے ذوالفقار میں فرماتے ہیں:

((فرار صحابه درروز احد متيقن وعفو ايشان بحيثيتي كه مطلق ماواى ايشان درجهنم نه باشد مشكوك، واليقين لايزول الاباليقين مثله.))

'' جنگ احد میں صحابہ کا فرار (بھا گنا) امر واقعی ہے اور ان کی بخشش اس طرح کہ ان کا ٹھکانہ دوزخ میں نہ ہو گا مشکوک ہے اور یقین تو یقین ہی سے ختم ہوتا ہے۔'' ا يات بيات روم ) يات بيات روم )

جنگ بدر کے حال میں حملہ حیدری کے اشعار .....

پسس آورد رو سوی یزدانِ پاك بنالید و مالید رو رابه خاك بگفت اے نمائنده عدل و داد فرستنده انبیاء برعباد تو دانی که من رهنمائے قریش به حکم تو بودم نه بر رائے خویش کشیدم برایشاں به حکم تو تیغ

مكن نصرت خويش از من دريغ الٰهے اگر ایس چند تنے از عباد كه كردند حكم ترا انقياد بحکم توبستند هرکس میان نه دیدند بیش و کم دشمنان بماننداز فتح کو تاهم دست بیابند از دست دشمن شکست بروئے زمیں تا قیامت دگر نــه گــر دد پــر ستــنـده ای داد گـر بایس زاری و عجز رنجیده بود كــه خـواهــش بـفرمان حق درربود دران دم صفِ خشم نزدیك شد زبے کے دخورشید تاریك شد ابوبکر نز دنبی داشت جای بگفت اے بحق خلق را رهنمای در آمــد بــه تـنگـی سیاهِ ضـلال چـه فـر مای اکـنـو ب برای قتـال ''(آب طلن الله نزم نزم الله نزم الله نزم الله الله النارخسار الله النارخسار یاک زمین رکھ دیا، فرمایا: اے عدل وانصاف کے دکھانے والے، انبیاء کواپنے بندوں پر بھیجنے والے تو جانتا ہے کہ ہم قریش کے رہنما ہیں، ہم تیرے حکم کے تابع ہیں اپنی رائے کے نہیں۔ ہم نے تیرے ہی حکم سے ان پر تلوار اٹھائی ہے تو ا بنی مدد ہم سے نہ روک، الہی اگر تیرے یہ چند بندے جنہوں نے تیری

المراكب المرا

فرمانبرداری کی ہے تیرے تھم پر ہی سب تیار ہوئے ہیں اور دشمنوں کی کمی بیشی کو نہیں دیکھا ہے، اگر بیہ فتح یاب نہ ہو سکے اور دشمنوں سے شکست کھا گئے تو قیامت تک دوبارہ روئے زمین پراہے خدا تیری عبادت نہ ہو سکے گی ،اس الحاح وزاری سے رنج طیک رہا تھا کہ فرمانِ خداوندی سے خواہش پوری ہووے دشمنوں کی صف اس وقت نز دیک آگئی اور ادھرسورج بھی ڈوب گیا۔حضرت ابوبکر خالٹیز، حضور طلطے علیہ کے پاس ہی تھے کہنے لگے: اے مخلوق کے رہنما! دشمنوں کی فوج نے گھیرا تنگ کر دیا ہے اب لڑائی کے لیے آپ طلط علیہ کیا فرماتے ہیں: کہاں ہیں ایمان کے کان اور انصاف کی آنکھ جوحضرات شیعہ اس مؤلف کے الفاظ کو دیکھیں اور سنیں اور اس کے مطلب کوسوچیں کہ ساری نفاق کی باتیں اور کفر کے کلمے خاک میں مل گئے اور ایمان بھی اور اخلاص بھی اور ہجرت بھی اور نصرت و یاری بھی سب کا مہاجرین وانصار دیناتہ کی نسبت ثبوت ہو گیا۔'' اے مسلمانو! خدا کے لیے دیکھو، اب اس سے زیادہ اصحاب نبوی کی فضیلت کیا ہوگی کہ پنجمبر خداط السيطانية ان كے حق میں خدا سے عرض كرتے ہیں كہ خدایا ان چند آ دميوں نے صرف تیرے حکم سے جہاد پرمستعدی کی ہے، اگر ان کوشکست ہوئی اور یہ مارے گئے تو پھر قیامت تک کوئی تیری عبادت نہ کرے گا۔ پس اہل سنت اور کیا کہتے ہیں، انہیں باتوں پر اصحاب نبوی سے محبت کرتے ہیں اور ایسی ہی فضیلتیں ان کی بیان کرتے ہیں۔ جب پینمبر خداط السکے عَلَیْم ان کے حق میں پیفرما دیں کہ یہی لوگ تیری عبادت پھیلانے اور تیرا نام بلند کرنے کے ذریعے ہوں گے،اگریہ مارے گئے تو دین کا خاتمہ ہو جائے گا اور قیامت تک کوئی تیرا نام نہ لے گا تو کیوں کر ہم اہل سنت ان کومومن اورمخلص نہ جانیں اور کس طرح صرف ایک عبداللہ ابن سبا یہودی کے بہکانے سے ایسے پاک لوگوں کو منافق کہہ کر ایمان سے دست بردار ہو جائیں ..... اور خدا کی قدرت کا تماشا دیکھنا جا ہیے کہ اس مقام پر بھی اس مؤلف کے قلم سے خدا نے ابوبکرصدیق خالٹیو کا نام ککھوا دیا اور وہ بھی ایسے موقع پر کہ جس سے قربت نبوی طلطے علیہ

ایت بینات۔ دوم کی کھر کی گھر کی گ

ثابت ہوتی ہے، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت ابوبکر صدیق خالٹی، پیغمبر طلقے علیم کے برابر ہی کھڑے تھے جبیبا کہ مولف موصوف فر ما تا ہے کہ: مصرع .....

ابوبکر نزد نبی جائے داشت

اے یارو! کیا حملۂ حیدریہ کا مؤلف ناصبی اور سنّی ہے جس نے اپنے مذہب کی خاطر سے ابو بکر صدیق ضائنیہ کا نام لکھ دیا اور اس کو ابو بکر ضائنیہ سے محبت تھی جس کی وجہ سے اس نے ان کے حق میں یہ بچھ کہہ دیا۔ آخر کیا سبب ہے؟ خدا کے لیے اس کا بچھ سبب تو بتلاؤ، بھائیو، بجزاس کے دوسرا کوئی سبب نہیں ہے کہ قربت نبوی طلط علیم حضرت ابوبکر صدیق خالیہ، کو ایسی حاصل تھی کہ اس سے انکار کرنا اور ان کا نام نہ لکھنا در حقیقت آفتاب کو چھیانا تھا۔ باذل بے بدل کو مجهتد صاحب کی سی جرأت نه ہوئی که وہ ایسی کھلی ہوئی بات کو چھیا تا اور جو بات تمام مہاجرین و انصار میں مشہور تھی اور جس کا شہرہ اس وقت سے اب تک ہے اس سے انکار كرتا.....ا سے مومنین! ذراغور كروكه جو دعا پنيمبر خداط التي عَايْم نے اصحاب رعی اللہ كى نسبت كى ہے اور ان کا جو حال انہوں نے خدا کے سامنے بیان کیا ہے اس سے بھی ان کا نفاق ثابت ہوتا ہے، کیا منافقوں کے حق میں پیغمبر خدا اللہ علیہ نے ایسا ہی ارشاد فرمایا ہے، کیا منافقوں کے حق میں پیغمبر خداط لیے آیا نے فرمایا ہے کہ اگر فتح نہ ہو گی تو خدایا تیری عبادت قیامت تک پھر کوئی نہ کرے گا۔ باوجود ایسی نص صرح ہونے کے جس کا ثبوت تمہارے ہی مذہب والوں کے کلام سے ہوتا ہے،تم ان کو کا فر اور منافق کہتے رہو گے اور کیا ایسی باتوں کوس کر بھی نفاق سے تو بہ نہ کرو گے، اگر اس کے باوجود بھی تم ان کی نسبت نفاق کا اطلاق کروتو معلوم ہوتا ہے کہ تمہاری اصطلاح میں اخلاص اور ایمان اور قربت نبوی طلط علیہ کے معنی نفاق کے ہیں، پس لامشاحة في الاصطلاح.

مجہ تد صاحب باربار اپنی کتاب ذوالفقار ..... وغیرہ میں یہی فرماتے ہیں کہ شیخین رظائی اور ان کے متابعین کی نیت بخیر نہ تھی اور جب تک نیت بخیر ہونے کا حال معلوم نہ ہوا ثبات فضیلت کی مصداق سے ان کو بچھ حصہ نہیں ہے۔ اس لیے میں نہایت ادب سے عرض کرتا

ہوں کہ اگر خوارج لعتہم اللہ جناب امیر علیہ السلام کی نسبت یہی سوال کریں تو اے حضرات شیعہ! تم کیا جواب دو گے؟ اگر قرآن مجید سے ان کا نام نکال دوادر پھر ہم ابو برصدیق رخالیٰ کا نام نہ نکال دیں تو بے شک تم سے ہم جھوٹے، جب قرآن مجید میں تو کسی کا نام ہی نہیں ہے تو جس طرح تم ابو برصدیق بڑالیٰ کی فضیلت سے باوجودان کے ان فضائل اور درجات کے انکار کرتے ہواسی طرح پر وہ جناب امیر کے فضائل سے باوجودان کے اعلی مراتب کے انکار کرتے ہیں ۔۔۔۔ اب ذراغور کرو کہ جب تم جناب امیر کے فضائل کو ان کے اعمال اور حالات سے ثابت کرو گے اور ان کی صدق نیت کو جو کہ امر ناطق ہے ان کے اعمالِ حسنہ ظاہری سے ظاہر کرو گے وہی ہم ابو بکر صدیق بڑائیٰ کی نسبت ثابت کرتے ہیں۔ پس ذراغور طاہری سے دیکھو کہ جس طرح برتم آیت:

﴿إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللّٰهُ وَرَسُولُهُ وَ الَّذِينَ الْمَنُوا الَّذِينَ يُقِينَهُونَ الصَّلُوةَ وَيُونَ الصَّلُوةَ وَيُونَ الرَّكُونَ الرَّاكُونَ الرَّكُونَ الرَّاكُونَ الرَّكُونَ الرَّكُونَ الرَّاكُونَ الرَّاكُونَ الرَّاكُونَ وَالْحَالَ اللّٰهِ عِلَى اللّهِ عِلَى اللّهِ عِلَى اللّهِ عِلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَ

سے حضرت علی بڑائیّۂ کی امانت ثابت کرتے ہوکیا اس کے برابریہی ہمارا ثبوت صدق نیت کا ہجرت میں ابوبکر صدیق بڑائی کی نسبت نہیں ہے، آیت ﴿ إِنَّ ہَا وَلِیُّ کُمُ اللّٰهُ ﴿ میں تو کوئی اللّٰی میں تو کوئی اللّٰی میں نو کوئی اللّٰی میں نو کوئی ہے۔ آیت ﴿ إِنَّ ہَا وَلِیْ کُمُ اللّٰهُ ﴾ میں تو کوئی اللّٰی میں نہیں ہے جیسے کہ آیت غار میں ہے کہ وہاں ﴿ إِذْ يَتُ وُلُ لِيَا اِللّٰہِ رَفِيقَ کُور ' کا صاف لفظ ہے جو دلالت کرتا ہے کہ مراداس سے وہی یار ہے جو غار میں تھا اور غار میں ہونا سوائے ابوبکر صدیق بڑائی کے دوسرے کا کسی کے قول سے بھی ثابت نہیں ہوتا، پس غور کرو کہ قرآن مجید سے تمہارا دعوی ثابت ہوتا ہے یا ہمارا۔ ذرا دونوں کو ملا کر دیکھو اور انصاف کرو کہ کون اپنے دعوے میں غالب ہے اور کون ضعیف!

ا يات بينات ـ دوم المحروم المح

## آ شانے کو شانے سے ملا دیکھ قد میں ہمی کچھ بلند ہوں گے

قرآن کو جانے دو، اس کو بیاض عثمانی سمجھ کر اس کی سند نہ لوتو اپنی اور اپنے بھائیوں خوارج کی کتابوں برنظر کرو، دیکھیںتم خوارج مخذولوں کی کتاب سے جناب امیر ﷺ کے کس قدر فضائل ثابت کرتے ہو.....اور پھران کو گن کرعلیجدہ کرواور پھرہم سے شار کر کے اس سے تین حصے زیادہ صحابہ ریخانیہ کے فضائل میں اپنی کتابوں کی سندلو۔ آخر جب ایک فرقہ خوارج کا دشمن اہل بیت ہو گیا اس نے کیا کیا نہیں کیا ہے جو کہتم صحابہ ریخاندہ کی نسبت کرتے ہو، وہ بھی جناب امیر کوساری فضیلتوں کی آیتوں سے وبیا ہی خارج سمجھتے ہیں، (ونعو ذبالله من هف واتهم) جبيها كهتم خلفاء راشدين وغنهيم كو ..... وه بهي ساري مطاعن كي آيتول كو ذات پاک سید الاولیاء کی نسبت صادق شجھتے ہیں، جبیبا کہتم صحابہ کبار رہی الیم کی نسبت، وہ بھی ساری خوبیوں سے جناب امیرعلی بن ابی طالب کرم اللہ تعالی وجہہ کی اس طرح انکار کرتے ہیں جس طرح کہتم اصحاب نبوی کی خوبیوں سے، وہ بھی ہزاروں اعتراض اور مطاعن جناب امیر ؓ کی شان میں قائم کرتے ہیں جبیبا کہتم پنجمبر طلقے علیہ کے یاروں کی شان میں، وہ بھی اس برائی سے ان کے پاک نام کو لیتے ہیں، جبیبا کہتم صحابہ رشخالیہ کے ناموں کو .... غرض کہ ایک تراز و میں اپنے آپ کو اور خوارج کو تولو دونوں کا پلہ برابر ہے، نہتم کم ہونہ وہ زياده، نهتم زياده هونه وه كم ہيں۔

پس ذرا انصاف کرو کہ جبتم نے دشمنی صحابہ کو اپنے معتقدات اور اصول دین میں قائم کر لیا تو تم ان کی فضیلت کا کیول کر اقرار کرو گے، لیکن خدا کی شان ہے کہ اپنے رسول طلع آنے کے یاروں کی فضیلت ظاہر کرنے کے لیے تمہارے ہی مذہب کے عالموں اور محدثوں کی زبان سے بعض کلم فضیلت کے ظاہر کر دیے اور کیسی با تیں ان کی قدر ومنزلت کی تمہارے مؤرخین کے قلم سے ذکال دیں کہ اگر وہ سب جمع کی جائیں تو نام بنام خلفاء راشدین شکانیم کی شان میں ہزار ہا احادیث و اقوال سے متجاوز ہوں گے اور جس سے ان

کے ایمان اور اخلاص اور جہاد اور امامت اور خلافت سب کا ثبوت اچھی طرح پر ہوگا، چنانچہ بطور نمونے کے میری اس چھوٹی سی کتاب میں سوحدیث واقوال اور اخبار سے زیادہ ہوں گے اور جس میں باقرار تمہارے محدثین کے ائمہ علیہم السلام کی زبان سے ان کی صدیقیت اور امامت اور فضیلت کا ثبوت ہوتا ہے۔ پس اس سب کو جبتم سنتے ہوتو کیا پیرخیال نہیں ہوتا کہ باوجود اس بغض وعناد کے جب ہمارے محدثین وعلماء کے اقوال سے ان کے فضائل ثابت ہوتے ہیں تو حقیقت میں وہ کیسے افضل ہوں گے۔اگر حقیقت میں تم سوچ کر اور سمجھ کر ره جاتے ہواور بہ مقتضائے "احزب النار علی النار" کے ترک مذہب کو گوارانہیں کرتے تو خیر مجبوری ہے اور اگرنہیں سمجھتے ہوتو پھرالیں سمجھ کا کیا علاج .....خدا کی کتاب سے سمجهایا،مهاجرین وانصار کی شان میں آیاتِ ببّنات کو کھول کر دکھایا احادیث نبوی کو جوتمهاری ہی کتابوں میں ہیں نقل کر کے ان کی فضیلت کو ثابت کیا، اقوال ائمہ کراٹم سے تمہارے ہی مذہب کے موافق ان کے ایمان اور مراتب کو ظاہر کیا، ان کے اعمال حسنہ کو بھی تمہارے مؤرخین وعلماء کی شہادت سے ثابت کر دیا۔ اور پھر جبتم کہوتو یہی کہو کہ نیت اصحاب نیخالیہ کی بخیر نہ تھی اور وہ منافق تھے تو سوائے خدا کے جس کی شان ہے کہ ﴿ يَهْ بِائِ مَن يَّشَاءُ وَيُضِلُّ مَنْ يَّشَاءَ ﴾ '' جسے جاہے ہدایت کرے اور جسے جاہے گمراہ کرے۔'' ہمتم کو ہدایت نہیں کر سکتے اور ہم کسی نسخے سے تمہاری بیاری کی دوانہیں دے سکتے۔ ﴿ لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ اَعْمَالُكُمْ ﴿ " بهم كو ملنے ہیں ہمارے كام اورتم كوتمهارے كام ـ " شعر .....

ہمارا کام کہہ دینا تھا یارو

اب آگے جاہے تم مانو نہ مانو

غرض جوآیت ﴿ لَوْلَا کِتَابٌ مِیْنَ اللّٰهِ ﴾ کومجہدصاحب نے معارضے میں پیش کیا تھا اس نے کس خوبی سے صحابہ رخی اللہ کے فضائل کو ثابت کیا خصوصاً حضرت عمر رفی لینی کی شان میں باقر ارعلماء شیعہ بیغمبر خدا طلقے آئے ہے کیا کچھ فر مایا سبحان اللہ، صحابہ رخی اللہ می وعیب ثابت کرنے کے لیے جو سارے قرآن کو ڈھونڈ ڈھونڈ کر حضرت نے آینین نکالیں ان سے ثابت کرنے کے لیے جو سارے قرآن کو ڈھونڈ ڈھونڈ کر حضرت نے آینین نکالیں ان سے

بھی ان کی فضیلتیں ثابت ہوئیں۔ پس جو آیتیں خاص کر ان کی فضیلت میں ہیں ان کا حال اسی پر قیاس کرنا چاہیے کہ ان سے کیا کچھ فضیلت ان کی ثابت ہوئی ہوگی جو کہ تین آیتوں سے جن کا ذکر مجہد صاحب نے کیا تھا بفضل فراغت ہوگئی اب میں ایک اور چوتھی آیت نقل کرتا ہوں جسے مجہد صاحب نے اظہار معائب صحابہ کے لیے'' ذوالفقار'' میں نقل کیا ہے: قوله تعالیٰ:

﴿ مَا كَانَ لِنَبِّي آَنَ يَّكُونَ لَهُ اَسُرِىٰ حَتَّى يُثُخِنَ فِي الْأَرْضِ تُرِيْكُونَ وَمَا كَانَ لِنَبِّي آَنَ يَكُونَ لَهُ اَسُرِىٰ حَتَّى يُثُخِنَ فِي الْأَرْضِ تُرِيْكُونَ وَمَا اللَّهُ عُزِيْزٌ حَكِيْمٌ ﴾ (سورهٔ انفال: ٢٧) عَرضَ اللَّهُ عُزِيْزٌ حَكِيْمٌ ﴾ (سورهٔ انفال: ٢٧) ''كيا جا ہے نبی كو كه اس كے ہاں قيرى آئيں جب تك كه نه خون كرے ملك ميں تم جا ہے ہوجنس دنيا كى اور الله جا ہتا ہے آخرت اور الله زور آور اور حكمت والا ہے۔''

اس آیت کے لکھنے سے غرض حضرت کی بیہ ہے کہ بعض لوگ پیغمبر خداط لیے آپنے کی نسبت کچھ اور خیال کرتے تھے اور حضرت کی تقسیم کو پیند نہ کرتے تھے ۔۔۔۔۔ پس اس سے بیہ مطلب حضرت کا ثابت نہیں ہوتا کہ وہ کہنے والے جن کے حق میں بیسورت نازل ہوئی ہے وہ خلفاء راشدین وی اللہ ہو گائیہ ہو آئیہ ہے مطلب داشدین وی اللہ ہو گائیہ ہو مفسرین شیعہ کے اقرار سے اس آیت سے اہل بدر کی جن کا حال ابھی ہم لکھ رہے ہیں فضیلت ثابت ہوتی ہے۔ چنانچہ کا شانی "خسلا صفالہ المنہ ہوتی ہے۔ چنانچہ کا شانی "خسلا صفالہ المنہ ہے" میں اسی آیت کی تفسیر میں لکھتا ہے:

((اگر نه حکمے و فرمانے می بود از خدائے تعالیٰ که پیشی گرفته شده اثبات آن در لوح محفوظ که بیے نهئ صریح عقوبت نه فرمایدیا اصحاب بدر را عذاب نه کند.))

''اگراللہ کی طرف سے پہلے سے طے شدہ امر نہ ہوتا جو کہ لوح محفوظ میں ثابت ہے کہ کہ بدر والوں کوعذاب نہ کرے گا۔''

پس اس آیت سے بھی اہل بدر کی صاف فضیلت ظاہر ہوتی ہے کہ خدا ان کے حق میں

وعدہ کر چکا ہے کہ ان پر عذاب نہ کرے گا تو ایسی آیت کو معرض مناظرہ میں اس وقت مجہد صاحب کو پیش کرنا چا ہیے تھا جبکہ پہلے اس کی تفسیر کو ملاحظہ کرلیا ہوتا آخر اس کی تفسیر سے بھی اہل بدر کی فضیلت اور ان کی مغفرت کا وعدہ خدائے پاک کی طرف سے شیعہ مفسرین کے اقرار سے ایسا ثابت ہے کہ ان کو اس سے انکار کرنے کا کوئی موقع نہیں ہے، چنانچے ہم اس کو تفاسیر شیعہ سے بخو بی اس روایت کے علاوہ ثابت کرتے ہیں۔ واضح ہو کہ آیت:

﴿ يَا يُهَا الَّذِينَ الْمَنُو اللَّ تَتَّخِذُو ا عَدُو فِي وَعَدُو كُمْ اَوْلِيَا عَ ﴾ ﴿ يَا يُهَا الَّذِينَ الْمَنُو اللَّ تَتَّخِذُوا عَدُو فِي وَعَدُو كُمْ اَوْلِيَا عَ ﴾ (سورة ممتحنه: ١)

به خلاصه به اس تقریر کا جومفسرین امامیه نے کی ہے۔ چنانچه میں بلفظه "خدلاصة السمنهج" سے جو که معتبر تفاسیر شیعه سے ہے، اس کوفقل کرتا ہوں تا که سی شیعه کو به کہنے کی جرائت نه ہو که شاید کچھ تحریف کردی ہوگی، و هو هذه:

((حضرت رسالت مآب على بطريق خفا عزيمت مكه داشت ساره كنيز ابى عمرو سسالخ.))

"حضرت رسالت مآب طلط علیم نے خفیہ طور سے مکہ جانے کا ارادہ کیا، ابوعمرو کی گئیز سارہ آگے بڑھی .....الخ"

اوراسی روایت کے مطابق اہل بدر کی مغفرت کامضمون ہے،تفسیر'' مجمع البیان'' میں کہ مفسر موصوف لکھتا ہے:

(( وما يدريك يا عمر لعل الله اطلع على اهل بدر فغفر لهم فقال اعملوا ماشئتم فقد غفرت لكم . ))

'' کیا جانتے ہوتو تم اے عمرٌ شاید اللہ آگاہ ہوا اہل بدر پر، پس ان کو بخش دیا، پس کہا: کروتو جو جا ہومیں نے تم کومعاف کر دیا ہے۔''

اس روایت کا جواب جوعلاء شیعہ دیتے ہیں اس کا حال سوال و جواب سے جو باہم منشی سجان علی خان صاحب اور مولوی نور الدین کے ہوئے ہیں .....ظاہر ہوتا ہے۔منشی سجان علی خان سوال کرتے ہیں:

((در تفسیر مذکور از ابتداء سوره ممتحنه در مطاوی بیان حال حاطب بن ابی بلتعه مسطورست که جناب رسالت پناه این بسحق او فرمودند که اور ابحالش بگذارند و از اهل بدرست و بدریان راحق تعالی وعدهٔ مغفرت فرموده ، امید هست که نامهٔ عصیان اور ابه آبِ مغفرت بشوید انتهی خلاصه ، حالا عرض من ست که اصحاب ثلاثه هم از بدریان هستندمی باید که ایشان راهم بحال ایشان گزاشته شود و لعن و طعن بحق ایشان کرده نه شود .))

**<sup>1</sup>** مكاتيب سبحان على خان صفحه ١٠٨ سطر ٢

'دتفسر' بمجمع البیان' میں سورہ ممتحنہ کے آغاز میں حاطب بین ابی بلتعہ صحابی کی بابت تحریر ہے کہ رسول اللہ طلط اللہ اللہ علیہ نے حاطب کے بارے میں فرمایا: اسے اس کے حال پر چھوڑ دو، یہ اصحاب بدر میں سے ہے اور بدر والوں کو بخش دینے اور معاف کر دینے کا اللہ نے وعدہ کیا ہے امید ہے کہ ان لوگوں کے گنا ہوں کو وہ خود آ بِ مغفرت سے دھوڈ الے گا۔ اس بنا پر میں عرض کرتا ہوں کہ اصحاب ثلاثہ بھی بدری ہیں، اس لیے ان کو بھی ان کے حال پر رہنے دیا جائے اور ان پر میں من بدری ہیں، اس لیے ان کو بھی ان کے حال پر رہنے دیا جائے اور ان پر ملامت نہ کی حائے۔'

## اس کے جواب میں مولوی صاحب نہایت درد دینی سے لکھتے ہیں:

((قصَّه ماطب برائع خلفاء ثلاثه بر اصول امامیه قیاس مع الفارق ست زير اكه رواياتِ جامعين اصول دلالت بران داردکہ اینها هرگز باعتقاد قلب سوئے جناب ختمی مآب مائل نبودند تمامی امور ایشان از صلاح و تقوی هم در حیات شریف و هم بعد و فات مبنی بر سمعه و ریا و اینها كلهم معتقدين كاهنين و منجمين بودند بد لالت احاديث بخلاف حاطب كه مثل اينها نبود الى قوله پس عفوا حاطب مستلزم عفواز مشائخ سُنّيان نيست، علاوه گناهِ حاطب را ملاحظه فرمایند که فقط افشاء امریست بے آنکه فرموده باشند که این راز را هرگزفاش نه باید کرد و هر گاه دختران اوّل و ثانی بعد منع سِرِّ حضرت را فاش کردند و توبه شان مقبول افتاد چنانچه از مجمع وغیره ظاهر ست پس عفو حاطب بطریق اولی وآن هم برائے آنکه کفار قریش سرپرستی اهل و عیالش نمانید بخلاف حال کسانیکه جناب

ختمى مآب رابز هر كشتند و چند معصوم را شهيد كردند و هـزاران نسخ قرآن مجيد رآباتش نهادند وآنچه باقى گزاشتند دران هم دادِ تحريف دادند.))

'' حاطب رہالٹی' کا قصہ خلفاء ثلاثہ کے حق میں اصول امامیہ کے پیش نظر قیاس مع الفارق کی حیثیت رکھتا ہے کیونکہ اصول جمع کرنے والوں کی روایات اس امر کا ثبوت ہیں کہ یہ تینوں خلفاء نیک نیتی کے ساتھ رسول اکرم طلطے علیم کی طرف مائل نہ تھے۔ رسول اللہ طلط علیم کی زندگی میں اور آی کی رحلت کے بعد ان تتنوں کے صلاح وتقویٰ کے کام دکھائے اور ریا کاری پرمنحصر رہے اور بیرسب در اصل کا ہنوں اور نجومیوں کے معتقد تھے، جبیبا کہ احادیث سے ثابت ہے اور حاطب ضائنہ کی کیفیت اُن سے جداتھی ، حاطب ضائنہ کو معاف کر دینے سے سنیوں کے سرداروں کو معاف کرنا لازم نہیں آتا، حاطب خالٹین کا جرم فقط بیرتھا کہ اس نے راز فاش کیا باوجود یکہ بیراز فاش نہ کرنے کی کوئی ممانعت نہ تھی اور جسیا کہان دونوں کی لڑکیوں نے رسول اللہ طلطے علیہ کا راز فاش کیا تو ان کی توبہ قبول ہوگئی جبیبا کہ مجمع وغیرہ نے لکھا ہے، اس لیے حاطب ؓ کو معاف کر دینا بطریق اولی درست تھا اس وجہ سے بھی کفار قریش اس کے اہل وعیال کی سریرستی کریں، اس کے خلاف وہ لوگ جنہوں نے رسول اکرم طلطے عَلَیْم کو زہر دے کر ہلاک کیا اور کئی معصوموں کوشہید کیا اور قرآن کریم کے ہزاروں نسخے نذر آتش کیے اور جو کچھ بیچے تھےان میں تحریف و تبدیلی کی۔''

خلاصہ اس کا بیہ ہے کہ چونکہ خلفاء ثلاثہ کا کوئی کام مکر وفریب اور نفاق سے خالی نہ تھا،
اس لیے بہ سبب عدم ایمان وہ اس فضیلت سے محروم ہیں جو کہ اہل بدر کو حاصل ہے اور بیہ کہنا
حقیقت میں مثل اس کہنے کے ہے کہ حضرات شیخین بدر میں شریک ہی نہ تھے یا بدر کی لڑائی فی
نفسہ ہوئی ہی نہ تھی یا شیخین دنیا میں بیدا ہوئے تھے، یا پیغمبر طلطے علیم نے دعوی پیغمبری ہی نہیں

ایت بینات۔روم کی کھا کی اور کا کھا کی کھا کی کھا گاگا کی کھا کی کھا گاگا کی کھا گاگا کی کھا گاگا کی کھا گاگا ک مارکا کی کھا گاگا کی کھا ک

کیا کہ ایسے منکرین کا سوائے خدا کے کسی کے پاس بچھ جواب نہیں ہے۔

اس عبارت اعدم لوا ما شئتم فقد غفرت لكم كي نسبت بعض شيعه بياعتراض کرتے ہیں کہ بیامر بعیداز قیاس ہے کہ خداکسی سے وعدہ کرے کہ جو چاہو کروہم نےتم کو بخش دیا ہے اور ان کے واسطے محر مات کو حلال کر دیا ہے اس کا تحقیقی جواب بیرے کہ السلسہ يعلم حيث يجعل رسالته كه خداكو برشخص كى خوب خبر ہے، وہ اين علم اور تقدير كے موافق ہر کام کرتا ہے، جب اس کو اہل بدر پر اطمینان تھا، تب اس نے پیرارشا دفر مایا..... اور الزامی جواب بیہ ہے کہ ذرا اینے یہاں کی ان روایتوں کو دیکھیں جوشیعوں کی مغفرت میں ہیں کہ جن میں صاف لکھا ہے کہ بس علیؓ کی دوستی کافی ہے کسی گناہ کے ہمقابلہ اس کے برسش نہیں ہے اس کو ہم اس کے مقام پرصد ہا اقوال سے ثابت کریں گے۔ پس اسی طرح پر ذرا اصحاب بدر کے حال پر رحم کرو کہ اگر خدا نے بایں خیال کہ انہوں نے اپنے گھروں کو چھوڑا، ا پنے وطن سے ہجرت کی ، اپنے عزیزوں قریبوں سے قطع تعلق کیا ، اپنے مال ودولت کولٹایا ، ا پنی جان اور مال کوخدا کی راہ میں نثار کیا اور پھراینے بھائی بندوں کے تل پرمستعد ہوئے اور ان کے مارنے میں خدا کی محبت کے مقابلہ میں کچھ بھی خوف نہ کیا اور جن کے مرتبے کو بڑھانے میں خدانے ملائکہ کوان کی مدد کے واسطے بھیجا اور سب سے پہلے لڑائی اسلام کی ان کے ہاتھوں سے فتح ہوئی اور اوّل معرکہ میں خدا نے ان کی ثابت قدمی اور جاں نثاری ظاہر کر دی اور اسلام کا غلبہ ان کے ہاتھ پر کیا اورآئندہ کوفتوحات اور اجراء اسلام کا دروازہ ان کی تلواروں سے کھول دیا اور سب کچھان کے عاشقوں، رسول طلنے علیم کے باروں نے اس باک ذات کی حضوری میں کیا جو خدا کا محبوب تھا اور جو سارے پیغمبروں کا سردار تھا، جس کی شفاعت سے بڑے بڑے کبیرہ گناہ ہوں کو خدا بخشے گا اور جس کی سفارش سے ان لوگوں کو جنہوں نے سوائے اقرار تو حید و نبوت کے کوئی بھی نیک کام نہ کیا ہو گا اور جس کی ساری عمر محرمات کے ارتکاب میں گزری ہو گی بخش دے گا ..... پیس جب ایسے سردار اور دین و دنیا کے بادشاہ کے ساتھ ہوکر جو سیاہی اوّل لڑائی میں لڑتے ہوں اور ایسے خدا کے محبوب اور ممتاز کے

قدموں براینی جانوں کے نثار کرنے برسب سے اوّل آمادہ ہوئے ہوں اور نہ صرف منافقانہ مستعدی اور ظاہری آ مادگی دکھلائی ہو بلکہ جو کہا ہو وہ کر دکھلایا ہواور جن کےلڑنے پر پیغمبر خدا نہایت عجز ومنت سے دعا کرتے ہوں کہ ابھی بے جارے ان چندغریبوں مختاجوں نے صرف تیری رضا حاصل کرنے کے لیے اپنی جانوں کو قربان کرنے کا ارادہ کیا ہے، ان کو فتح دینا یہی لوگ تیرا نام بلند کرنے کے ذریعے اور تیرا دین پھیلانے کے وسلے ہیں، اگران کو فتح نہ ہوئی تو پھر قیامت تک کوئی تیری عبادت نہ کرے گا اور پھر خدا نے ان کے ہاتھ پر فتح بھی دی اور انہوں نے باوجود بہت قلیل ہونے کے کفار کی ایک فوج کی فوج کومٹا دیا اور بڑے بڑے نامی قریشی کافروں کومثل ابوجہل وغیرہ کے تہہ نینج کیا اور ان دشمنوں کو جنہوں نہایت ایذا اور مصیبت سے پنجمبر خداط اللے علیہ کو مکہ سے نکالا اور جن مردودوں نے کمال دکھ اور تکلیف سے خدا کے حبیب طلعے علیہ سے اس کا گھر چیٹرایا خاکِ مذلت پرلٹایا اور ان کے گوشت پوست زاغ وزغن کالقمہ کر دیا اور جن کے اس غلبے سے کا فروں کے کلیجے دہل گئے اور کفارِقریش کے بدن کا نینے لگے اور بڑے بڑے سلاطین میں ان کے ایمان اور شوکت کا شہرہ ہو گیا تو پھر ایسی مختوں ، کوششوں اور ایمان اور اخلاص کے صلے میں خدا نے جو نکتہ نواز ہے اور جوایئے رحم و کرم سے ایک عمل کے بدلہ میں ستر اور سات سوحصہ زیادہ تواب دیتا ہے اور جوصرف اپنے فضل سے براہ بندہ نوازی صرف زبان و دل سے بغیر کسی عمل کرنے کے توبہ قبول کر لیتا ہے اور بهموجب آیت کریمه:

﴿ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّئَآ يَهِمُ حَسَنَاتٍ ﴾ (سورهٔ فرقان: ٧٠) ''برل دے گا الله برائيوں كى جگه بھلائياں۔''

کے گناہوں کونیکیوں سے بدل دیتا ہے، ان پاک لوگوں سے مغفرت کا وعدہ کرلیا اور ان کی شان میں اعدملوا ماشئتہ فقد غفرت لکم فرما دیا تو کیا مقام تعجب اور حیرت کا ہے۔ ۔۔۔۔ کیا اے حضرات شیعہ! تم خدا کو رحیم نہیں جانتے، کیا تم اللہ جل شانہ کو نکتہ نواز نہیں سمجھتے، کیا وہ اپنے بندوں پرفضل نہیں کرتا، وہ ان کے اعمال سے ہزار ہا حصہ زیادہ تواب نہیں

دیتا.....تو جب تمام آ دمیوں کے ساتھ بلکہ گناہ گاروں کے ساتھ اور کا فروں کے ساتھ اس کے رحم و کرم کا بیرحال ہو کہ اگر گبر صد سالہ اور مشرک ہفتاد سالہ جس نے اپنی ساری زندگی بت برستی اور کفر میں ضائع کر دی ہوایک دفعہ صدق دل سے کلمۂ شہادت پڑھ لے اور توحید و نبوت کا مقر ہو جائے تو خدا اس کے ایک لمحہ کے ایمان پر اس کے سوبرس کے کفر ونٹرک بخش دیتا ہے تو پیغمبر خداط ﷺ کے یاروں اور رسول مقبول کے اوپر جاں نثاروں کے حق میں بغیر دیکھےان کے ایمان اور اخلاص اور ہجرت اور جہاد اور نصرت کے وعدہ مغفرت کا کیا تو کیا تم بعيداز قياس سجھتے ہو..... کياتم نہيں جانتے کہ اکثر اعمال خاص کسی خاص وجہ سے زيادہ عزت اورعمدہ صلہ کے مستحق ہو جاتے ہیں .....مثلاً: دنیا کے حال پر خیال کرو کہ اگر کوئی سیاہی کسی جمع دار کے ساتھ کسی چھوٹی لڑائی پر جائے اور فتح کر لے تو اس کیا عزت ہو گی اور اس کو جمع دار کے ساتھ لڑنے میں کیا انعام ملے گا اور بادشاہ کے ساتھ ہو کرلڑنے اور فتح ہونے پر کیا تغمہ ملے گا؟ اگرتم دونوں میں کچھ فرق نہیں کرتے اور دونوں حالتوں کو برابر سمجھتے ہوتو حقیقت میں تم خطاب کے لائق نہیں ہواور اگر دونوں کے رہنے میں تمیز کرتے ہوتو پھراس وعدے کو خدائی تغمہ کیوں نہیں سمجھتے جو کہ ایسی بڑی لڑائی کے صلہ میں ہو جوسید الانبیاء سند الاصفیاء محبوب کبریا شاہ ہر دوسرا کی معیت میں ہوئی۔

دیکھوحدیث شریف میں آیا کہ قیامت کے دن کچھ گناہ گارایسے دوزخ میں پڑے رہیں گے جن کے گناہوں کی کثرت اور شدت سے انبیاء بھی بلکہ سیرالا نبیاء طفی آیا بھی شفاعت نہ کریں گے تو خدا ان کے حال پرخود رحم کرے گا اور ان کو دوزخ سے نکال کر جنت میں بھیج دے گا اور ان کی نورکی گردنوں میں نورکی تختی پرنور سے لکھ دے گا کہ (ھندا عُتَقَاءُ السَّحَمٰن من النیران) کہ بیآزاد کیے ہوئے ہیں خدا کے دوزخ سے، جن کا نہ کوئی شفیع السَّدَ حمٰن من النیران) کہ بیآزاد کیے ہوئے ہیں خدا کے دوزخ سے، جن کا نہ کوئی شفیع تھا نہ سفارشی ۔ پس اگر خدا نے ان لوگوں کو جو کہ خاص اس کے بندے تھے اور جنہوں نے اپنے قصور کو ظاہر بھی کر دیا اور ان کے نیک کاموں کا نتیجہ بھی ظاہر ہوگیا، اپنے فضل سے دنیا میں نورکا تغمہ کہ (اعہ ملوا ما شائتہ فقد غفرت لکم) دے دیا تو سوائے کفار اور

المراكب بيات روم على المراكب ا

فاسقین کے کون اس پر تعجب کرسکتا ہے اور کس کو خدا کی ذات سے اس بخشش پر تعجب ہوسکتا ہے۔ ذرا اُن روایتوں کو چند صفح لوٹ کر دیکھو کہ پیغمبر خداط نے آئے جب جہاد پر آمادگی طاہر کی اور مہاجرین و انصار سے پوچھا تو انہوں نے کیا جواب دیا اور پھر ان میں بھی سب سے اوّل کون بولا سوائے ابو بکر صدیق و اللهٰ کے اور کون پہلے اٹھا اور کس نے پیغیبر خداط نے آئے کے قدم چوم کر یہ کہا کہ یا حضرت ہم تو اوّل ہی جان و مال اپنا آپ طلتے آئے ہم تو ران کر چکے بین اور اپنا گھر بار آپ پر ٹربان کر چکے بین اور اپنا گھر بار آپ پر ٹنار ہے اور ایک جان کیا ہزار جانیں ایسی یارسول اللہ طلتے آئے ہم آپ پر ثنار ہے اور ایک جان کیا ہزار جانیں ایسی یارسول اللہ طلتے آئے ہم تربان ہیں۔ قطعہ:

میخواهم از خدا بد عاصد هزار جال تاصد هزار بار بسیرم برائے تو من کیستم که بهر تو جال را فدا کنم اے صد هزار جان مقدس فدائے تو

''اے خدا! مجھے سو ہزار جانیں دے دے تا کہ تیرے واسطے سو بار مرسکوں، میں
کون ہوں کہ تیرے واسطے جان فدا کروں تیرے لیے سو ہزار جانیں فدا ہیں۔'
حضرت ابو بکر صدیق رضائیہ کہنے نہ پائے تھے کہ حضرت عمر رضائیہ اور سعد بن معاذر خالئہ اللہ المطے اور انہوں نے بھی اپنی جاں شاری کا شوق ایسا ہی بیان کیا۔ دیکھو تہارے ہی مذہب کا مؤرخ ان اصحاب کبار کے ولو لے اور شوق اور عشق اور آمادگی کوکن لفظوں سے لکھتا ہے۔ مؤرخ ان اصحاب کبار کے ولو لے اور شوق اور عشق اور آمادگی کوکن لفظوں سے لکھتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ جب پینم برخدا طلاح کیا ہے سوال کیا تب، اشعار .....

بپاسُخ ابوبکر از جای خاست وزاں پس عمر نیز قد کر دراست بگفتندیا سید المرسلین قد پیش بگذار و مارا به بیس که با دشمن دیس چهامی کنیم چه سال در پیت جال فدامی کنیم بود تابه تن جال و در کف توال بیساریم شمشیر بر دشمنال زجا خاست ایس بار سعد معاذ چنیس گفت از روی صدق و نیاز که با جان و دل با همیس عهددست بدست تو روزیکه دادیم دست سرومال و فرزند و خویش و تبار هممال روز کردیم بر تو نشار هممال روز کردیم بر تو نشار

''پہلے تو حضرت ابوبکر وہائی تھے، اس کے بعد حضرت عمر وہائی کھڑے کہ انہوں نے کہا اے سید المرسلین طلطے آپ آپ آگ بڑھے اور پھر ہمیں دیکھئے کہ ہم وشمنوں کے ساتھ کیا کرتے ہیں کس طرح آپ پر جان فدا کرتے ہیں، جب تک جسم میں جان اور ہاتھوں میں طاقت ہے دشمنوں پر تلوار چلاتے رہیں گے، اس مرتبہ سعد بن معاذ کھڑے ہوئے اور سچائی و نیاز مندی سے کہا کہ جان و دل سے اسی عہد پر قائم ہیں جس پر آپ کے ہاتھوں بیعت کی ہے، سر مال اولاد اور عزیز وا قارب اسی دن آپ پر قربان کر چکے ہیں۔'

پی جب ان اہل بدر کے شوق ، محبت ، ایمان اور اخلاص کا بیر حال تو تم صرف ایک اعملوا ما شئتم پرتعجب کرتے ہواوران وعدوں کو جوخدان ان کے واسطے جابہ جا قرآن مجید میں کیے ہیں کچھ خیال نہیں کرتے اس سے تو صرف مغفرت ثابت ہوتی ہے۔ ذرا قرآن مجید کھول کر دیکھو کہ مہا جرین وانصار کی شان میں خدانے کیا کیا فرمایا ہے ..... دیکھو......

ا يات بيات دروم المحروب المحرو

''الله راضی ان سے وہ راضی اس سے۔'' ان کی شان میں فر مایا ہے یانہیں؟

﴿ اَعَلَّا لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِی مِنْ تَحْتِهَا الْآنْهَارُ ﴾ (سورهٔ توبه: ١٠٠) الله نے ان کے لیے باغ تیار کیے اس کے نیچ نہریں جاری۔' ان کے حق میں کہا ہے یانہیں؟

﴿ ذَالِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ﴾ (سورهٔ توبه: ١٠٠) "يهى توبرى كاميا بى ہے۔" ان كى نسبت قرآن ميں آيا ہے يانہيں۔

یس جو جو وعدے خدانے ان سے کیے ہیں اس سے تو سارا قرآن بھرا ہوا ہے۔تم ایک ہی وعدے پر تعجب کرتے ہواور ان کی ساری خوبیوں سے چیثم پوشی کر کے ان کے معائب تلاش کرتے ہو، اے یارو! ذرا انصاف کرواور خدا کے لیے اپنے یہاں کی حدیث اور سیر کی کتابوں کو دیکھو کہ شیعیان کوفی نے حضرت علی خالٹین کے ساتھ کیا کیا اور ان کی کیسی قدر کی اور کوفہ کے فضائل میں تمہارے یہاں کے محدثین کیا لکھتے ہیں وہی شیعیان کوفی تھے جنہوں نے حضرت علی خالٹین کا ساتھ حجھوڑا اور جنہوں نے ہمیشہ جناب امیر ؓ کو رنجیدہ رکھا..... وہی کوفی تھے جنہوں نے امام حسن خالٹین کا ساتھ نہ دیا، جنہوں نے ان کے قدموں سے مصلی تک نکال لیا، وہی کوفی تھے جنہوں نے اوّل حضرت مسلم کے ساتھ بیعت کی اور پھر وقت پر سب کے سب چنیت ہو گئے اور آخر بے جارے مسلم تن تنہا مع دومعصوم بچوں کے شہید ہو گئے۔ وہی کوفی تھے جنہوں نے امام حسین رٹائٹیؤ کو بلایا اور شوق و ذوق کے خط لکھے، چنانچہ بارہ ہزار خط شیعوں نے امام کو بھیجے اور جن کے سرنامہ پریہی تھا کہ بیہ خط علی ضائٹیۂ اور تمہارے شیعوں کی طرف سے ہے اور پھران خطوں میں کیسا اپنا شوق بیان کیا کہ کچھ بیان نہیں ہوتا، پس جب اس تمنا سے بلائیں اور نہایت اپنی آرزو ظاہر کریں کہ یا ابن رسول الله طلط الله آپ جلد تشریف لایئے اوراس خطہ کورونق دیجیے، کوفیہ کی زمین ہمہتن چیثم انتظار ہورہی ہے، درو دیوار

سے خیر مقدم کی آواز آرہی ہے، ہر شخص کی زبان پر لبیک لبیک کی صدا ہے، ہر آدمی جمال با کمال کے انتظار میں محو ہور ہا ہے، ذرا جلد تشریف لایئے، ہم سب جاں نثاری کو حاضر ہیں پھر دیکھیے ہم کیا کرتے ہیں، اشعار .....

سپاهی چون آشفقه پیلان مست
همه نیزه گرزو خنجر بدست
زتورأیت فتح افراختن
زمالشکر بیکران ساختن
زمالشکر بیکوان ساختن
چوب اتیغ آهنگ خون آورند
زسنگ آب و آتش برون آورند
چون تیر از کمان در کمین آورند
سر آسمان برز مین آورند

''مست ہاتھی کی طرح ہم آپ کے سپاہی ہیں سب نیزہ گرز اور خیر لیے ہوئے ہیں آپ کے ذریعہ فتح کا مجھنڈ ابلند ہوگا، اس کے لیے ہمارا بے حساب لشکر تیار ہے جب بلوار سے لڑائی کا ارادہ کریں گے تو پھر سے پانی اور آگ نکال لیس گے جب کمان سے تیرنشان پرلگائیں گے تو آسمان کا سرزمین پرلے آئیں گے۔' جب کمان سے تیرنشان پرلگائیں گے تو آسمان کا سرزمین پرلے آئیں گے۔' جب حضرت امام جائیں تو ایک بھی ساتھ نہ دے اور عذر وفریب کر نے بکہ و تنہا امام کو شہید کریں اور تین دن کا بھوکا پیاسافٹل کریں جس کے حال پر آسمان و زمین کو قیامت تک رفت ہے اور اس کے باوجود کوفہ کی وہ عزت نہیں ۔

((در حدیث معتبر دیگر از حضرت امام جعفر صادق منقول است که حق تعالی عرض کرد و لایت مارا بر هر اهل شهر پس قبول نه کردند مگر اهل کوفه.)) انتهی بلفظه

''ایک دوسری معتبر حدیث میں حضرت امام جعفر صادق سے منقول ہے کہ قق تعالیٰ نے ہماری ولایت کو ہر شہر والوں پر پیش کیا تو کسی نے قبول نہ کیا سوائے کوفہ والوں کے۔''

اس سے صاف ثابت ہوا کہ جور تبہ خدانے کوفہ کو دیا ہے اور اس کے رہنے والوں کو وہ نہ کے کو ہے خدمد ہے کہ ایک حدیث میں امام زین العابدینؓ کی طرف سے ملا باقر مجلسی نہ کے کو ہے نہ مدینے کو بلکہ ایک حدیث میں امام زین العابدینؓ فرماتے ہیں:

((بقدری جای پادر کوفه نزد من بهتر ست از خانه که در مدینه داشته باشم.))

"کہ کونے کی ایک قدم رکھنے کی جگہ میرے نزدیک اس گھرسے بہتر ہے جو مدینے میں ہو۔"

ریکوئی شبہ نہ کرے کہ کوفہ کے رہنے والے شیعہ نہ تھاس لیے کہ بہ مقتضائے الحدیث بعضا یفسر بعضا خود قاضی نور اللہ شوستری'' مجالس المونین' کو میں امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت کرتے ہیں، ذرااس کو سینے، عبداللہ بن ولید سے روایت ہے:

((گفت در زمان بنی مروان بخدمت امام جعفر علیه السلام رفتم آنحضرت از من ورفیقان من پر سید ند که شما چه کسانید گفتم از اهل کوفه ایم آنحضرت فرمودند در هیچ از یک بلاد ایس قدر دوست نداریم که در کوفه بعد ازان فرمودند که ایتها العصابه ان الله هدا کم الامر جهله الناس و جتبمونا و ابغضنا الناس و بایعتمونا و خالقا الناس و وافقتمونا و کذبنا الناس و صد قتمونا فا حیا کم الله محیانا واما تکم مماتنا.)

مجالس المومنین ترجمه اردوصفحه ۱۲، صفحه ۱۲ ناشر اکبرحسین جیوانی ٹرسٹ، کراچی۔

" میں ایک روز مروانیوں کے سلطنت کے زمانہ میں امام جعفر صادق علیہ السلام
کی خدمت میں حاضر ہوا اور امام نے پوچھاتم کہاں رہتے ہو، میں نے جواب
دیا کہ کوفہ میں، حضرت نے فرمایا کہ سی شہر میں ہمارے اسنے دوست نہیں ہیں
جتنے کو فے میں اور پھر فرمایا کہ خدا نے تم کوفیوں کو اس بات کی ہدایت کی ہے،
جس سے اور سارے لوگ جاہل رہے، تم کوفیوں نے ہم سے محبت کی اور سب
نے ہمارے ساتھ دشمنی کی، تم کوفیوں نے ہماری بیعت کی اور سب نے مخالفت،
تم نے ہمارا ساتھ دیا اور سب نے ہم کو جھٹلایا، تم نے ہماری تصدیق کی ہے۔خدا
تم کو ہماری زندگی پر جیتا رکھے اور ہماری سی موت پر تمہاری موت ہو۔"
اس حدیث کو کہیں کہیں قاضی نور اللہ شوستری لکھتے ہیں:

((بالجمله تشیع اهل کو فه حاجت به اقامت دلیل ندارد.)) "دابل کوفه کے شیعہ ہونے پرکسی دلیل کی ضرورت نہیں ہے۔'

پیں اے مونین! اب دہیر اور اِنیس کے مرشے جلاؤ اور کتاب خوانی موقوف کرو، اس
لیے کہ جن کو فیوں کی تم شکایت کرتے ہواور جنہوں نے امام حسین عَالِیٰلاً کوشہید کیا وہ خاص
اس کو فے کے تھے جہاں کے رہنے والے امام کے جان وجگر تھے اور جس کا رہنہ امام کے بند کر یک مکہ مدینہ سے بھی زیادہ تھا اور جس کے رہنے والوں کی موت اور زندگی امام کی سی تھی۔
بن وہ کوفہ جس کی الیی عزت ہواور وہ کوفی جن کی بی قدر ومنزلت ہو، مذمت کے لائق نہیں بیں ، ان کی شان میں مدح کے قصید ہے کہواور ان پر رحمت بھیجو، اس لیے کہ وہ کوفہ معیار تشیع ہے ، کوفی ہونا شیعہ ہونے کی دلیل ہے۔ چنانچہ قاضی نور اللہ شوستری تمہاری ''مجالس المونین' میں فرماتے ہیں :

((كوفى بودن شخصے دليل تشيع است اگرچه ابو حنيفه كوفى باشد.))

''کسی شخص کا کوفی ہونا شیعہ ہونے کی دلیل ہےا گر چہ ابوحنیفہ کوفی ہے۔''

مرار آیات بینات۔ دوم کی کھی اور کی کھی کا ایک کی کھی کا ایک کی کھی کا ایک کی کھی کے ایک کی کھی کا ایک کی کھی ک مراکز کی ایک کی کھی کے ایک کی کھی کے ایک کی کھی کے ایک کی کھی کے کہا تھی کے ایک کی کھی کے کہا تھی کے کہا تھی ک

پی اے حضرات شیعہ! جن کو فیوں کے حالات آج کل تمہارے چھوٹے چھوٹے بچے بھی جانتے ہیں اور جاہل لڑ کے بھی ان کے حق میں اَلْ کُوْ فِیْ لَا یُوْ فِیْ بِرِّ صحة ہیں اور جن کے حالات مکروغدر اور بے وفائی کے محرم میں علی رؤس المنابر تمہارے چھوٹے بڑے سب بیان کرتے ہیں اور جن کا امام کو تشنہ کام شہید کرنا ہر آ دمی پر ظاہر ہے اور اس شعر کامضمون: شعر از آب ھے مضائقہ کر دند کو فیاں

خوش داشتند حرمتِ مهمان کربلا ''کوفیوں نے یانی بھی تنگ کردیا کربلا کے مہمان کی اچھی عزت کی۔''

سب پر روش ہے، ان کی شان میں ائمہ کرام کی ایسی ایسی تعریفیں تمہار ہے محدثین نقل کریں اوراس کوامام کی طرف نسبت دیں اورامام کی زبان سے ان کے حق میں پیکلمہ کہ''تم کو خدا ہماری سی زندگی اور ہماری سی موت دے۔'' نقل کریں اور کوفیہ کی ایک مشت خاک کو مدینه منوره کی زمین سے بھی زیادہ امام کے نز دیک محبوب ہونا بیان کریں اور کوفیوں کو ائمہ کا محبوب اور دوست کہیں اور ائمہ کی دوستی کے سبب ان کوجنتی اور بہشتی جانیں اور پھران لغویات اور مزیانات کوس کرتمہارے ایمان کی رگ کو ذرا بھی جنبش نہ ہواورتمہارے یاک دلوں کو کچھ بھی وسوسہ پیدا نہ ہو بلکہان کو فیوں کی حرکتوں کی ہرسال خودنقلیں کر کے مَا هٰذِہِ التَّمَاثِیْلُ الَّتِيْ أَنْتُمْ لَهَا عَاكِفُوْنَ كَامْضُمُون اداكرواورايي مِجهدين ومحدثين كي نسبت ان رواياتِ کا ذبہ اور اقوال مہملہ کے نقل کرنے پر کچھ غیرت ایمانی کا جوش نہ دکھلاؤ بلکہ سب کو جھوٹ ہویا سے، غلط ہو یاضچے آمنا و صدقنا کہ کرتصدیق کرواور جب رسول طلنے عَلیم کے یاروں اور پیغمبر کے حوار بوں کا نام آئے اور بدر بوں کی نسبت مغفرت کا وعدہ کسی بے جارے سی کی زبان سے سنوتو بس سنتے ہی سارے بدن کا خون جوش کرنے گئے اور تمام جسم تعصب کی آگ سے تھکنے لگے، تشیع کا وہ جوش ہو کہ رگ رگ مارے غصے کے پھول جائے ، عداوت کا وہ غلیان ہو کہ سودا صفرا سب ایک ہو جائے ، اس وقت سارے شیطانی وسوسے دل میں پیدا ہو جائیں، لفظ لفظ برگرفت بات بات برشبہ کرنے لگو۔

ایات بینات۔ روم کا کھا کا ایک کا کھا گاگا کا کھا گاگا کا کھا کا کھا گاگا کا کھا گاگا کا کھا گاگا کا کھا گاگا ک مارکا کی کھا گاگا کے کہا کہ کا کھا کہ کا کھا کہ کا کھا کہ کا کھا کہ کہا گاگا کہ کہا گاگا کہ کہا گاگا کہ کہا تھ

سبحان اللہ! اپنے کوفیوں کے برابر بھی بدریوں کا رتبہ نہیں سبحتے اور ان کے حق میں جن باتوں اور جن قولوں کو صادق سبحتے تھے ان کو پیغیبر طلط این کے یاروں کے حق میں غیر صادق کہتے ہو۔ یہ کیسا ایمان ہے کہ نام تو رسول کا لو اور کلمہ پڑھوعبداللہ بن سبا کا، ایمان تو تم کو نصیب ہوخلفاء کے طفیل اور شکر ادا کرواس یہودی ملعون کا اور پھر پاک صاف بن کر سنیوں کے سامنے ہوکر مباحثہ کا قصد کرو اور خدا کی آیتوں اور رسول طلط ایک کی حدیثوں اور انکہ کے قولوں کو چندمفتری مکاروں کے مقابلہ میں جھٹلاؤ۔

بھائیو! بیکسا دین اور ایمان ہے، یا تو مسلمانی کو چھوڑو، پاک صاف یہودی بن جاؤیا اگر مسلمان ہوتو مسلمانوں کے سے عقیدے رکھو، اس خرافات و اہیات مذہب پر جس کی بنا سراسر جھوٹ اور فریب پر ہے تہرا بھیجو، اس کے بانیوں پر لعنت کرو ور نہ ایسے دولفظ ہیں چھوٹا کا ذب چھوٹے جھوٹے منہ سے ایسا بڑا دعوی ایمان کا اچھانہیں معلوم ہوتا۔ مسلمان ہونا اور پھر رسول خدالی آئے آئے کے یاروں کو برا سمجھنا عجب ایمان ہا ہے کہ جولفظ ہی لفظ ہے جس کے پھر معنی نہیں اور پوست ہی پوست ہے جس میں پچھ مغزنہیں بھی کہا ہے جس نے کہا ہے: شعر وجدو منع بادہ اے زاہد چہ کافر نعمت ست وجدو منع بادہ اے زاہد چہ کافر نعمت ست دشمن می بودن و ہمرنگ مستاں زیستن شراب سے روکنا اے زاہد کیسی نعمت کی ناشکری ہے، دشمن بھی ہو شراب کے اور مستوں کی سی زندگی بھی ہے۔ "

غرض جونضیات خدانے اہل بدرکودی اور جس کا ثبوت قرآن مجید سے ہوتا ہے اور جس کا اقرار مفسرین شیعہ بھی کرتے ہیں اور جن کے اعمال بھی اس پر دلالت کرتے ہیں وہ کسی قدر ہم لکھ چکے اب اس کے مقابل میں ایک قول مجہد صاحب ثانی کا جو "مقالهٔ ثالثه" میں اپنی کتاب کے کھا ہے اور جس کا جواب "از الله الغین" ہے نقل کرتے ہیں تا کہ معلوم ہوکہ حضراتِ شیعہ کے نزدیک ان کا درجہ کیسا ہے، مجہد صاحب فرماتے ہیں:

حضراتِ شیعہ کے نزدیک ان کا درجہ کیسا ہے، مجہد صاحب فرماتے ہیں:

((دعویٰ نفاق ایشاں و غدر اھل بدر.))

ایت بیات۔ دوم کی کار کی کار

''ان کے نفاق کا دعویٰ اور اہل بدر کی دغا۔''

﴿إِذَارَأَيْتَهُمُ تُعْجِبُكَ آجُسَامُهُمْ وَإِنْ يَتَقُولُوْا تَسْبَعُ لِقَوْلِهِمْ كَأَنَّهُمُ فَإِذَارَأَيْتَهُمُ لَعُمُ لَغُولُوْ كَأَنَّهُمُ خُشُبُ مُّسَنَّلَهُ مَ لَعَدُونُ فَاحْنَارُهُمُ فَصُلَاقًا فَاحْنَارُهُمُ فَصُلَاقًا فَاحْنَارُهُمُ فَصُلَاقًا فَاحْنَارُهُمُ فَصُلَاقًا فَاحْنَارُهُمُ فَاحْنَارُهُمُ فَصُلَاقًا فَاحْنَارُهُمُ فَصُلَاقًا فَاحْنَارُهُمُ فَعُمُ اللّهُ آنَةُ يُؤْفَكُونَ ﴿ (سوره منافقون: ٤)

''جب تو دیکھے ان کو اچھے لگیں تجھ کو ان کے جسم اور اگر بات کہیں تو سنے تو ان کی بات، کسے ہیں جسے کہ لگا دی لکڑی دیوار سے، جب کوئی چیخ ہوتو سمجھیں ہمیں پر بلا آئی، وہی ہیں دشمن، ان سے بچتارہ، گردن مارے اللہ ان کی کہاں سے بچرے سے بین دیمن، ان کے بہاں سے بچرے سے بین دیمن، ان کے بہاں ہے

مگراس میں بھی مجتهد صاحب نے مغالطہ دیا اور تحریف سے کام لیا اور اخیر کی آیتوں کو چھوڑ کرنچ میں سے ایک دوآ بیتیں لکھ دیں ، اب میں ان کولکھ کراس کی تفسیر بیان کرتا ہوں۔ واضح ہو کہ یہ آیت جو مجتهد صاحب نے فضیلت کے معارضہ میں بیش کی ہے یہ سورہ منافقوں کی ہے جو کہ منافقین کی شان میں خدانے نازل کی ہے اور شروع اس کا یہ ہے:
﴿ إِذَا \* جَاءَكَ الْہُنَافِقُونَ قَالُوْا نَشْهَلُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ وَالْوَا مِنْ مِیْنَ مِی اللَّهُ وَالْوَا مُنْ اللَّهُ وَالْوَا مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْوَا مُنْ الْمُؤْمُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْوَا مُنْ وَلَا اللَّهُ وَالْوَا مُنْ وَالْمُؤْمُ وَالُ

مجالس المومنين ترجمه اردوصفحه ۱۲، صفحه ۱۲۱ ناشرا كبرحسين جيواني ٹرسٹ، كراچي -

اً یات بینات۔ دوم کی کھی کا کھی کا کھی کا کھی کا کھی کا کھی کہ کا کھی کے کہ کھی کا کھی کے کہ کھی کا کھی کے کہ

يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ٥ إِتَّخَذُوا اَيْمَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ٥ ذٰلِكَ بِأَنَّهُمُ الْمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطَبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ٥ وَإِذَا رَآيُتَهُمُ تُعْجِبُكَ آجُسَامُهُمُ وَإِنْ يَّقُولُوا تَسْبَعُ لِقَوْلِهِمْ كَأَنَّهُمُ خُشُبُ مُّسَدَّلَةٌ يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِ فُو الْعَلُو فَاحْنَارُهُمُ قَاتَلَهُمُ اللَّهُ أَنِّي يُؤْفَكُونَ ٥ وَإِذَا قِيْلَ لَهُمْ تَعَالَوُا يَسْتَغُفِرُ لَكُمُ رَسُولُ اللَّهِ لَوَّوا رُءُ وَسَهُمْ وَرَآيَتَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُمْ مُسْتَكَّبِرُونَ ٥ سَوَاءٌ عَلَيْهِمُ ٱستَغُفَرْتَ لَهُمُ آمُ لَمُ تَسْتَغُفِرْ لَهُمُ لَنُ يَّغُفِرَ اللَّهُ لَهُمُ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهُدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ٥ هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لَا تُنْفِقُوا عَلَى مَنْ عِنْكَرَسُول اللَّهِ حَتَّى يَنْفَضُّوا وَلِلَّهِ خَزَائِنُ السَّمُوٰتِ وَالْارْضِ وَلٰكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ٥ يَقُولُونَ لَئِنَ رَّجَعْنَاۤ إِلَى الْمَدِيْنَةِ لَيُخُرِجَنَّ الْاَعَزُّ مِنْهَا الْاَذَلَّ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِيْنَ وَلٰكِنَّ الْمُنَافِقِيْنَ لَا يَعْلَمُوْنَ٥﴾ (المنافقون: ١ ـ ٨) ''جب آئیں تیرے پاس منافقین، کہیں ہم قائل ہیں تو رسول ہے اللہ کا، اور اللہ جانتا ہے کہ تو اس کا رسول ہے اور اللہ گواہی دیتا ہے کہ بیرمنافق جھوٹے ہیں۔ انہوں نے رکھا ہے اپنی قسموں کو ڈھال بنا کر ، پھر روکتے ہیں اللہ کی راہ سے۔ یہ لوگ جو کر رہے ہیں برے کام ہیں۔ بیاس لیے کہ وہ ایمان لائے پھرمنگر ہو گئے، پھرمہرلگ گئی ان کے دل پر ،سووہ اب کچھ نہیں سمجھتے ، اور جب تو دیکھے ان کوتو اچھے لگیں تجھ کوان کے ڈیل اور اگر بات کہیں سنے تو ان کی بات، کیسے ہیں جیسے کہ لکڑی لگا دی دیوار سے، جو کوئی چیخے جانیں ہمیں پر بلا آئی، وہی ہیں دشمن ان سے بچتارہ، گردن مارے ان کی اللہ، کہاں سے پھرے جاتے ہیں اور جب کہیے ان کوآؤ معاف کرا دےتم کواللہ کا رسول، مٹکاتے ہیں اپنے سراورتو دیکھے

کہ وہ رکتے ہیں اور وہ غرور کرتے ہیں، برابر ہے ان پر تو معافی چاہے ان کی یا خہمعافی چاہے ، ہرگز نہ معاف کرے گا ان کو اللہ، بے شک اللہ راہ نہیں دیتا نافر مان لوگوں کو۔ وہی ہیں جو کہتے ہیں مت خرچ کروان پر جو پاس رہتے ہیں، رسول اللہ کے یہاں تک کہ متفرق ہو جا ئیں، اور اللہ کے ہیں خزانے آسانوں کے اور زمین کے ولیکن منافق نہیں سمجھتے۔ کہتے ہیں البتہ اگر ہم پھر گئے مدینہ کو تو نکال دے گا جس کا زور ہے وہاں سے کمزور لوگوں کو۔ اور زور تو اللہ کا ہے اور اس کے رسول کا اور ایمان والوں کا، لیکن منافق نہیں جانے۔''

ان ساری آیتوں کے نقل کر دینے سے ہی مجتهد صاحب کا جواب ہو گیا اور جو مغالطہ اور دھو کہ حضرت نے دیا تھا وہ کھل گیا اور بیہ معلوم ہوا کہ بیآ بیتیں منافقوں کے بارے میں ہیں۔ مگر حضرات شیعہ سے کب امید ہے کہ وہ صرف قرآن مجید کے الفاظ اور اس کے معنی پر قناعت کریں ۔ضرور ہے کہ وہ اس پر بھی ساکت (خاموش) نہ ہوں گے، اس لیے ہم انہیں کی تفسیر سے اس کی شان نزول بیان کرتے ہیں:

واضح ہو کہ تفسیر علی 🗗 بن ابراہیم قمی میں جو کہ ابوجعفر 🤁 کلینی کے استاذ تھے سورہ منافقون

• تفسیر علی بن ابراہیم فمی روافض کی قدیم ترین تفسیروں میں ہے۔ بقول روافض اس کے مفسر ابوالحسن علی بن ابراہیم بن ہاشم فمی گیار ہویں امام حسن عسکری کے شاگر دیتے، تیسری صدی ہجری کے ممتاز شیعہ علماء میں ان کا شار ہوتا ہے۔ فہرست طوسی میں ان کی نسبت لکھا ہے علمی بن ابر اھیم بن ھاشم القمی ابوالحسن ثقة فی الحدیث ثبت معتمد صحیح المذھب۔ (فہرست طوسی مطبوعہ کلکتہ صفحہ ۲۰) یعنی علی بن ابراہیم بن ہاشم فمی ابوالحسن حدیث میں ثقہ ہے پکا ہے معتمد ہے تھے المذہب ہے۔

ابوجعفر محرین یعقوب بن آخی کلینی الرازی ایران کے شہر رہے کے قریب کلین نامی ایک دیہات میں بزمانہ حضرت امام حسن عسکریؓ لگ بھگ ۲۵۰ھ میں پیدا ہوئے۔ دوسرے اسا تذہ کے علاوہ انہیں علی بن ابراہیم فمی اور علی بن محمد سمری آخری نائب خاص (امام فرضی) کی شاگردی کا شرف بھی حاصل تھا۔ روافض کے مذہب کی اساس اور بنیاد جن چار کتابوں (کتب اربعہ) پر ہے ان میں سب سے جامع اور مستند ترین کتاب ''الکافی'' انہیں کی تالیف ہے۔ ۔۔۔۔۔۔روافض کے خیال میں اس کتاب کی سب سے بڑی خصوصیت ہے ہے کہ اسے امام زمانہ کے نائبین کے عہد میں لکھا گیا ہے اور وہ بارہویں (فرضی) امام کی تصدیق شدہ بھی ہے۔ الفضل مطبع اللہ کے دور حکومت میں ۲۲۹ھ میں انتقال ہوا۔ (شیخ محمد انثر ست)

کے نزول کا سبب اس طور پر لکھا ہے کہ کے ہجری میں جبکہ غزوہ بنی المصطلق پر پیغمبر خداط التی عیام تشریف لے گئے جب وہاں سے لوٹے تو راہ میں ایک کنویں پر حضرت عمر بن الخطاب ضافیہ، کے اجورہ دارنے جس کا نام جہجاہ تھا، انس بن سیار کو جو کہ انصار کا منہ بولا بھائی تھا مارا۔عبداللہ بن ابی کو جو که مدینه کا رہنے والا تھا بیخبر ہوئی، اس کو نا گوار ہوا اور اپنے لوگوں، یعنی مدینه والوں سے کہا کہ اسی لیے قریشیوں کا آنانہیں جا ہتا تھا، یہ سبتمہارے کام ہیں کہتم نے ان کے کے رہنے والوں کواینے گھروں میں اتارا اور اپنے مالوں کوان پرخرچ کیا اور اپنی جانوں کوان کے پیچھے تلف کیا اور اپنی بیویوں کو بیوہ ، اپنے بچوں کوان کی خاطر سے بتیم کیا ، تب بیر ذلت ہوئی اگرتم ان کو نکال دیتے تو وہ دوسروں کے اوپر جاپڑتے اور بیہ کہہ کریہ کہا: ﴿لَئِنْ رَّجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيْخُرجَنَّ الْآعَزُّ مِنْهَا الْآذَلَّ ﴾ ( العني الرجم مدينه واپس لوٹے تو عزت والا ذلیلوں کا نکال دے گا۔' اس قوم میں ایک لڑ کا موجود تھا جس کا نام زید بن ارقم تھا، اس نے پیغمبر خداط لیے آتے ہے بیز نبر کہہ دی، حضرت طلیے آتے ہوا اور انہوں نے کوچ کی تیاری کی کہ سعد بن عبادہؓ دوڑے آئے اور کہا کہ یارسول اللہ! بہتو وقت آی کے کوچ کرنے کانہیں ہے، آنخضرت طلق آئے ترمایا کہتم نے اپنے صاحب کی باتیں سنیں، انہوں نے جواب دیا کہ پارسول اللہ! ہمارا صاحب تو آپ طلع علیم کے سوا دوسرا کوئی نہیں ہے۔ تب حضرت طلقے علیہ نے فر مایا کہ عبداللہ بن ابی گمان کرتا ہے کہ اگر مدینے کولوٹے تو عزت والے ذلیلوں کو نکال دیں گے۔ تب سعد بن عبادہ ضافیہ نے جواب دیا کہ یا حضرت آپ طلطی اور آپ کے اصحاب دی اللہ عزت والے ہیں اور عبداللہ بن ابی اور اس کے

غرض یہ سن کر خزرج جو مدینہ والوں کا ایک قبیلہ ہے، عبداللہ بن ابی پر لعنت ملامت کرنے لگے، اس نے حلف کیا کہ میں نے تو کچھ نہیں کہا تو لوگوں نے کہا کہ اچھا پیغمبر صاحب طلع میں نے حلف کیا کہ عذر کر، اس نے اپنی گردن جھکائی تب دوسرے دن صبح کووہ پیغمبر طلع میں نے کے سامنے با اور حلف کیا (قشم کھائی) کہ میں نے کچھ نہیں کہا اور کہا کہ آشہ کہ اُشہ کُ

اصحاب ذلت والے ہیں۔

ایت بیات۔ دوم کی کارٹ ک

اَنْ لَا إِلٰهَ إِلَا اللهُ وَاَ نَكَ رَسُولُ الله اور عذر كيا كه زيرٌ نه مير او پرجموئى تهمت كى تقى \_ پھرلوگ زيد فالني پر ملامت كرنے گئے، آخر خدا نے سورة منافقون نازل كى اور پيغمبر خدا نے وہ سورة اصحاب كو جمع كر كے سنائى \_ فقط

غرض کہ یہ قول ایک بڑے مفسر سے ثابت ہوا کہ یہ سورت عبداللہ بن ابی بن سلول منافق کے بارے میں نازل ہوئی اور جناب قبلہ و کعبہ نے نہ معنی سمجھے نہ شان نزول پر خیال فرمایا، نہ اپنی تفسیروں کو دیکھا، بلکہ دیدہ و دانستہ کچھ آیتیں اوپر کی اڑا دیں اور کچھ نیچے کی ، پیچ میں کی دو آیتیں لکھ کر اصحاب رہی اللہ میں کی فضیلت کے معارضے میں پیش کیں ..... اگر ایسا ہی معارضہ کرنا تھا تو جو آیتیں قر آن مجید میں بنی اسرائیل، فرعون اور نمر و داور شداد کی شان میں بیں ان سب کو فضیلت صحابہ رہی تھی لاگ ہے معارضے میں لکھ دیتے تا کہ کتاب کا جم بھی بیں ان سب کو فضیلت صحابہ رہی تا ہے کہ اوگ اقر ارکرنے لگتے۔

غرض كه جناب قبله وكعبه ان آيات كولكه كرفر ماتے ہيں:

((وامثال ایں دیگر آیات ست پس لابدست که در جمع بین آلایات گفته شود که مورد آیات مناقب غیر مورد آیات ذم ست پس بعضے صحابهٔ آنحضرت عموماً ممدوح باشند و بعضے مذموم وایں عین مطلوب شیعیان است.))

''مندرجہ بالا آیات کی ماننداور بھی آیات ہیں اور ضروری ہے کہ جمع آیات کے بارے میں وضاحت کی جائے کہ آیات مناقب اور آیات مذمت جن کے بارے میں نازل ہوئی ہیں یہ لوگ الگ الگ ہیں، لیعنی رسول اللہ طلقے علیہ کے بعض صحابہ قابل تعریف اور بعض قابل مذمت ہیں اور شیعوں کا کہنا بھی یہی ہے۔'' (ذوالفقار مطبوعہ طبع مجمع البحرین لدھیانہ ۱۲۸اھ صفح ۱۲۸

پس بیروہم جناب قبلہ و کعبہ کوقر آن مجید کی آیات کے معنی نہ بیجھنے سے پیدا ہوا ہے، اس وہم کا علاج تفسیر اور شان نزول کا مطالعہ تھا، اگر حضرت شان نزول دیکھتے اور اپنی ہی تفسیر وں

کو ملاحظہ فرماتے اور اگلی بچپلی آیتوں کو ملا کرغور کرتے تو حضرت بیہ ضابطہ اور کلیہ جمع بین الآیات کا ارشاد نہ فرماتے۔ اس لیے کہ جو آیتیں کا فروں اور منافقوں کی شان میں ہیں ان سے مہاجرین اور انصار واصحاب نبوی کو بچھ تعلق ہی نہیں ہے اور یہ آیتیں جن میں کفر ، نفاق اور دین میں ستی وغیرہ کا ذکر ہے وہ منافقوں کی شان میں ہیں جو اصحاب نبوی طیفتا ہے میں داخل نہیں ہیں سساسے اور دین میں سیس سے نہ کہ تو افق کی سساس داخل نہیں ہیں ہیں ان آیتوں سے ملانا جو کہ منافقین کی لیے ان آیتوں سے ملانا جو کہ منافقین کی فضیلت میں ہیں ان آیتوں سے ملانا جو کہ منافقین کی فضیلت میں ہیں ان آیتوں سے ملانا جو کہ منافقین کی فضیلت میں ہیں ان آیتوں سے ملانا جو کہ منافقین کی فرمت میں ہیں در حقیقت جمع مین الآیات نہیں ہے بلکہ حضور جمع مین انقیصین ہے جو ہمارے نزد کیک ممتنع اور آپ کے نزد یک ممکن ہے۔ پس اپنے لیے آپ گھر بیٹھے ایسی آیتوں کو جمع کیا تیجے اور آنہیں موضوع اور غلط اصول پر کسی کو خارج کسی کو داخل کیا جن کو جا ہا منافقین میں شامل کیا۔

یا نچویں دلیل صحابہ رضی اللہ ہے سمنا فق نہ ہونے کی : ا

جو تخص قرآن مجید پر ایمان رکھتا ہوگا وہ مہاجرین اور انصار کی نسبت منافق کے لفظ کو ہرگز نہ بولے گا، اس لیے کہ قرآن مجید میں بہت ہی آیتیں ہیں جس میں صاف بہت مہا میں ہمافقوں سے نہ ملو، ان سے راضی نہ رہواور ان کو اپنے ساتھ جہاد میں نہ رکھو، ان کا پچھ عذر نہ سنو سنو سنو ساتھ ہوا جہاد میں اگر مہاجرین اور انصار خصوصاً خلفاء ثلاثه و شخاہ ہمافق ہوتے تو کیوں بینم ہر طابع آیا ہمان کو ذکیل نہ کرتے اور کیوں ان کو اپنی صحبت میں رکھتے اور کیوں ان سے صلاح ومشورہ لیتے اور کیوں ان کو اپنے ساتھ جہاد میں رکھتے ..... چنا نچہ جو دعویٰ میں نے کیا ہے اس کے ثبوت میں دو تین آیتوں کو لکھتا ہوں:

الله جل شانه فرما تا ہے:

### پهلی آیت:

﴿يَعۡتَانِدُوۡنَ اِلَّيۡكُمُ اِذَا رَجَعۡتُمُ اِلَّهِمِ قُلُ لَّا تَعۡتَانِدُوۡا لَنُ تُوۡمِنَ

ا يات بينات دوم المحروم المحروم

لَكُمْ قَلْ نَبَّأَ نَا اللَّهُ مِنَ آخَبَارِ كُمْ وَ سَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَ رَسُولُهُ ثُمَّ تُرَدُّونَ اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ثُمَّ تُرَدُّونَ اللَّهِ عَلِم الْغَيْبِ وَ الشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ وَسَيَحُلِفُونَ اللَّهِ لَكُمْ إِذَا انْقَلَبْتُمْ إِلَيْهِمْ لِتُعْرِضُوا عَنْهُمْ فَاعْرِضُوا عَنْهُمْ فَاعْرِضُوا عَنْهُمْ اللَّهِ لَكُمْ إِذَا انْقَلَبْتُمْ جَهَنَّمُ جَزَآءً بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونِ وَ عَنْهُمْ وَاللَّهُ لَا يَرْضَى يَخْلِفُونَ لَكُمْ لِتَرْضَوا عَنْهُمْ فَإِنْ تَرْضَوْا عَنْهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَرْضَى عَنْ الْقَوْمِ الْفُسِقِيْنَ ٥﴾ (التوبه: ١٤ تا ٢٩)

''بہانے لائیں گے تمہارے پاس جب پھر کر جاؤ گے ان کی طرف، تو کہہ بہانے مت بناؤ، ہم نہ مانیں گے تہہاری بات، ہم کو بتا چکا ہے اللہ تمہارے احوال، اور بھی دیکھے گا اللہ تمہارے کام اور اس کا رسول، پھر جاؤ گے اس چھپے اور کھلے جاننے والے کی طرف، سو وہ بتا دے گاتم کو جو کر رہے تھے۔ اب قسمیں کھائیں گے اللہ کی تمہارے پاس جب پھر جاؤ گے ان کی طرف تا کہ ان سے درگز رکروان سے، وہ لوگ نا پاک ہیں اور ان کا ٹھکا نا دوز خ ہے، بدلہ ان کی کمائی کا، قسمیں کھائیں گے تمہارے پاس کہ تم ان سے راضی ہو جاؤ سواگر تم راضی ہو گان سے تو اللہ راضی نہیں ہوتا نافر مان لوگوں سے۔''

ان آیتوں سے چند باتیں ثابت ہوئیں:

- ا۔ منافقوں کا عذر کرنا اور اس بر پیغمبر طلنے عَلیم کا یقین نہ کرنا۔
  - ۲۔ پیغمبر خداط اللے عالیہ کا ان کے حال سے آگاہ ہونا۔
  - س۔ ان کا جلدسزایا نااینے اعمال کے بدلے میں۔
- س پیغیبر طلنے علیہ کوان سے روگر دانی کا حکم ہونا اور ان سے ملنے کی ممانعت۔
  - ۵۔ کتنا ہی وہ حلف دیں کہ راضی ہو، ان سے راضی ہونے کی ممانعت۔
- ۲۔ ان کامسلمانوں کی ہمیشہ ذلت جا ہنا اور اسی فکر میں رہنا اور پھرخود ہی ان کا ذلیل ہونا۔ اب ان باتوں میں سے صرف ایک ہی بات کومہا جرین اور انصار خصوصاً خلفائے ثلاثہ

ا يات بينات دروم المحال المحال

سے مطابق کر دیجئے یا پیغمبر طلط قائم کو باوجود ایسے احکام الہی کے اور نفاق خلفائے ثلاثہ کے ان سے تو ان سے روگردانی نہ کرنے پر پیغمبر طلط قائم کی شان میں جو جا ہے سو کہیے ہماری زبان سے تو کچھ بے ادبی کا کلمہ نہیں نکاتا اور عدول حکمی یا تقیہ کا ایسے پاک صاف کی نسبت اطلاق نہیں ہوسکتا۔

# دوسری آیت:

﴿ يَالِيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِلِ الْكُفَّارَ وَ الْهُنفِقِيْنَ ﴾ (سورهٔ توبه: ۷۳)

''کدا ہے پینمبر! جہاد کر کافروں سے اور منافقوں سے۔'
تو اگر منافقین و انصار منافق تھے تو اتنا ارشاد کر دیجئے کہ کب اور کس کے ساتھ پینمبر خدا طلط ایکی نیمبر خدا کے حکم کی تعمیل خدا طلط ایکی یا ان کے منافق ہونے کے باوجود پینمبر نے خدا کے حکم کی تعمیل خدا ہے کہ ۔

### تیسری آیت:

﴿ فَإِنْ رَّجَعَكَ اللَّهُ إِلَى طَآئِفَةٍ مِّنْهُمْ فَاسْتَأَذَنُوكَ لِلْخُرُوْحِ فَقُلْ لَّنَ تَخْرُجُوْا مَعِيَ اَبَلًا وَّلَنْ تُقَاتِلُوْا مَعِيَ عَلُوَّا ﴾ (سورهٔ توبه: ٨٣) تُخُرُجُوْا مَعِيَ اَبَلًا وَّلَنْ تُقَاتِلُوْا مَعِيَ عَلُوَّا ﴾ (سورهٔ توبه: ٨٣) " بهرا گر بهير لے جائے الله بچھ كوكسى فرقه كى طرف ان ميں ہے، پھر يه رخصت چاہيں تجھ سے نكلنے كى تو تُو كہہ كہ ہر گزنه نكلو گے مير بساتھ بھى اور نہ لاو گے مير بساتھ كى ورنہ لاو گ

اس آیت کے مطالعے کے بعد بیفر ما دیجئے کہ پیغمبر طلق آیم اپنے ساتھ جہاد پران لوگوں کو جنہیں تم منافق کہتے ہولے گئے یا نہیں؟ اگر تمہیں معلوم نہ ہوتو چند ورق الٹ کر ''حملہ' حیدری'' کے اشعار جنگ بدر کے دیکھ لو۔

## چوتهی آیت:

﴿ يَحُنَّارُ الْمُنْفِقُونَ آنَ تُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ سُوْرَةٌ تُنَبِّئُهُمْ بِمَا فِي قُلُوبِهِمُ فَيَ قُلُوبِهِمُ قُلِ اللّهَ مُخْرِجٌ مَّا تَحْنَارُونَ ﴾ (سورة توبه: ٦٤)

#### مرار آیات بینات۔ دوم مرار آیات بینات۔ دوم

" ڈرا کرتے ہیں منافق کہ نازل نہ ہوان پرکوئی سورت کہ جتائے اُن کو جوان کے دل میں ہے تو کہہ مطبعے کرتے ہو، اللہ کھولنے والا ہے جس چیز کاتم کو ڈر ہے۔''

اس آیت کو پڑھ کر ذرا بیفر ما دیجئے کہ پینمبر خداط لیے آپائی نے ان لوگوں کے نفاق کوجنہیں تم منافق کہتے ہو بھی ظاہر کیا اور لوگوں پر ان کا نفاق کھول دیا، یا نہیں اور سوائے حذیفہ رہائی کا منافق کھول دیا، یا نہیں اور سوائے حذیفہ رہائی کے جس سے دروازہ بند کر کے نہایت آ ہستہ زبان دبا کر نفاق ظاہر کرنے کا حال آپ لوگ بیان کرتے ہیں کسی مجمع میں بھی ان کے نفاق کا حال حضرت نے ظاہر کیا۔

غرض کہ اس کے مثل بہت ہی آیتیں منافقوں کے حال میں ہیں جن کا لکھنا ضروری نہیں ہے، پس مسلمان کوا تناسوچ لینا چاہیے کہ اگر مہاجرین وانصار منافق ہوتے تو پیغمبر طلط اللہ ان کے نفاق کو ظاہر کیوں نہ کرتے اور کیوں وہ ذلیل نہ ہوتے اور ان کے مارے جانے اور قتل ہونے اور ذلیل ورُسوا ہونے کا جو وعدہ خدانے کیا تھا وہ کیوں پورا نہ ہوتا بلکہ برخلاف اس کے اور ان کی عزت ہوتی اور روم و شام اور ایران ومصریر ان کو غلبہ ہوتا۔ استغفر اللہ! عقیدہ ہے شیعوں کا کہ نہ قرآن کے مطابق نہ حدیث کے۔

اب باقی رہے چند اعتراض جو خلفائے ثلاثہ اور مہاجرین و انصار کی نسبت حضرات شیعہ کرتے ہیں اور اس سے ان کے نفاق پر دلیل لاتے ہیں:

- ا۔ احداور حنین کی لڑائی کا معاملہ۔
- ٢ حضرت عمر خالليه، كا نفاق كا حال حذيفه رضائيه، سے بو جھنا۔
  - س- صلح حدیبیه میں حضرت عمر خالتٰہ، کا شک کرنا۔
    - هم ليلة العقبه كوثل بغيبر طلطيطية كااراده كرنابه
      - ۵۔ فدک کاغصب کرنا۔
  - ٢\_ قرطاس (قلم وكاغذ) يغيبر طلط عَلَيْمٌ كونه دينا\_
    - على المرتضلي خالئير مع خلافت كاغصب كرنا۔

۸ آل رسول <u>طلتیا عاد</u>م سے عداوت رکھنا۔

اوراس کے مثل دوسرے اعتراضات جن کے نام ہر ورق اور ہرصفحہ میں مجہد صاحب کے قلم سے'' ذوالفقار'' وغیرہ میں نکلے ہیں اور جن کا شافی جواب دینا ہم کومنظور ہے نہ کہ مجہد صاحب کی طرح خلط مبحث کرنا اور گول مول بات کہہ کرآ گے بڑھ جانا۔ اس لیے ان شاء اللہ تعالیٰ مطاعن صحابہ اور خلافت کی بحث میں اس تفصیل کے ساتھ بیسب بیان کیے جا ئیں گے کہ جس کو د کھے کر حضرات شیعہ بے اختیار کہنے گیں:

﴿ وَقُلْ جَآءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُو قًا ﴾

(سورة بني اسرائيل: ۱۸)

'' بعنی حق آیا اور باطل گیا، باطل تو جانے ہی والا ہے۔''

غرض کہ اس مقام پر میں نے آیاتِ فضیلتِ صحابہ ریخالیہ ہم کو بیان کر کے سب شیعوں کی طرف سے یہ بیان کیا تھا کہ وہ کہتے ہیں: جو آیتیں مہاجرین وانصار کی فضیلت میں ہیں یہ ان لوگوں سے متعلق ہیں جو کہ ایمان دار تھے اور اکثر اصحاب ریخالیہ مصوصاً خلفاء ثلاثہ ریخالیہ ایمان نہ رکھتے تھے، چنانچہ اس سے میں نے یہ بحث کی کہ ایمان نہ رکھنے کے دومعنی ہیں:

- ا۔ یہ کہ خدا اور رسول کے منکر تھے کہ ایسے خص کو منافق کہتے ہیں، چنانچہ جو آیتیں اس کے معارضے میں مجہد صاحب نے کھی ہیں اس کا جواب ہو گیا اور بخو بی ثابت ہو گیا کہ وہ منافق نہ تھے۔

پس دو باتیں باقی ره گئیں:

ا۔ یہ کہ پیغمبر خداطلتے علیم کی وفات کے بعد وہ امامت کے منکر ہو گئے اور علی المرتضلی ضافیہ کا حق چھین لیا۔

الل بیت سے عداوت رکھی اوران کے حقوق غصب کیے کہ بیدامور بھی گفر ہیں۔ چنا نچہ اس کا جواب میں بحث امامت اور مطاعن میں دول گا اور ہر بات کو اس تفصیل سے لکھوں گا کہ نہ کسی شیعہ کی کوئی دلیل رہ جائے نہ کسی سنّی عالم کا جواب باقی رہے، یعنی وہ سوال و جواب جن کے سننے کے بغیر حالت منتظرہ باقی رہے، نہ بیہ کہ جتنے دنیا میں شیعہ سنی ہوئے ہیں ان سب کی با تیں کہ بیم کال اور فضول بھی ہیں مگر ان شاء اللہ تعالی اس صراحت سے لکھوں گا کہ صرف د یکھنے والے کو انصاف اور فیصلہ کرنا رہ جائے اور اکثر روایت کے دیکھنے کی ضرورت نہ رہے۔ لیکن اس مقام پر وہ جوابات جو عام آیات اکثر روایت کے دیکھنے کی ضرورت نہ رہے۔ لیکن اس مقام پر وہ جوابات جو عام آیات فضیلت صحابہ رفتی آئیہ سے شیعہ دیتے ہیں اور جس میں سے پچھاو پر فہ کور ہوئے اور پچھ دینا شروع کرتا ہوں کو بیان کر کے قر آن و حدیث ہی سے اس کا جواب دینا شروع کرتا ہوں:

﴿ فَاسْتَبِعُوا لَهُ وَ اَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرُحَبُونَ ﴾ (سورهٔ اعراف: ٢٠٤) "تواس طرف كان ركھواور چپ رہوشايدتم پررهم ہو۔"

شیعوں کا دوسرا جواب آیاتِ فضیلت صحابہ ریخ اللہ مے:

جو کچھ اوپر ہم نے بیان کیا اس میں صرف ہم نے شیعوں کا کہی جواب لکھا ہے کہ مہاجرین میں سے ابوبکر صدیق والٹی کی نیت بخیر نہ تھی۔ اب سنیے کہ اس کے علاوہ اور کیا جواب دیتے ہیں ..... شاہ صاحب'' تحفہ' میں ملاعبداللہ کی تقریر کونقل کرتے ہیں کہ ملاعبداللہ نے یہ جواب دیا ہے کہ اللہ جل شانہ نے جورضا مندی اپنی آیت:
﴿وَالسَّابِقُونَ الْاَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِدِیْنَ وَالْاَنْصَادِهِ﴾
﴿وَالسَّابِقُونَ الْاَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِدِیْنَ وَالْاَنْصَادِهِ﴾
(سورہ توبه: ۱۰۰)

''اورسالِقون الاوّلون مهاجرين اورانصار ميں ہے''

میں مہاجرین اور انصار کی نسبت بیان کی ہے بیصرف سبقت ہجرت ونصرت کی نسبت ہے اور خاص اس فعل سے وہ راضی ہوا مگر اس سے ان کا جتنی ہونا لازم نہیں ہوتا، اس لیے کہ اس کے واسطے اس رضا کا آخر تک باقی رہنا ضروری ہے اور آخرت تک رضا باقی رہنے کا حال خاتے پر ہے ۔۔۔۔۔ اس تقریر کولکھ کر شاہ صاحبؓ فرماتے ہیں کہ بیتقریر قواعد اصول کی روسے درست نہیں ہے۔ اس لیے کہ خدائے جل شانہ نے مہاجرین وانصار کی ذات کی تعریف کی ہے اور چونکہ وصف عنوانی میں سبقت ہجرت ونصرت کا ذکر کیا، اس لیے بید وصفت غلبہ تعلق رضا کی ہوگی نہ کہ یہی وصف تعلق رضا کے جواب میں جناب مجتہد صاحب "ذوالفقار" میں فرماتے ہیں:

((هنوز باثبات نه رسیده که مراداز سبقت دریں جاسبقت فی اله جرت ست پس غایت مافی الباب علت رضا سبقت الی الاسلام یا سبقت الی الموت یا سبقت الی الهجرت لا علی الیقین خواهد بود وایں علت مبهمه برائے تُو بهیچ وجه مفید نمی تو اند شد.))

''لینی بیسب تقریریں تواس وقت کی جائیں کہ جب بیات ثابت ہوجائے کہ مراد السابقون الاولون من المهاجرین والانصار سے ہجرت میں سابق ہونا ہے حالانکہ یہی بات ہمارے یہاں صاف نہیں ہے کہ ﴿وَالسَّابِقُونَ ﴾ سابق ہونا ہے حالانکہ یہی بات ہمارے یہاں صاف نہیں ہے کہ ﴿وَالسَّابِقُونَ ﴾ سے کیا مراد ہے آیا ہجرت کی سبقت یا اسلام کی سبقت یا موت کی سبقت، پس جبکہ علت مہم ہے تو وہ کچھ مفید مطلب نہیں۔'

غرض کہ حضرت نے سارا قصہ ہی طے کر دیا کوئی جھگڑے کی بات ہی نہ رکھی، لیعنی یہ سب فضیلتیں تو جب ثابت ہول کہ ﴿وَالسَّابِ قُونَ ﴿ کَیامَعَیٰ ہیں؟ آیات ہجرت میں سبقت کرنے والے مقصود ہیں یا کہ اسلام میں سبقت کرنے والے مقصود ہیں یا کہ موت پر سبقت کرنے والے مقصود ہیں یا کہ موت پر سبقت کرنے والے مقصود ہیں میں شبہ ہے تو الیی مہم بات کی سبقت کرنے والے، لیعنی مردے مراد ہیں سبقت کرنے والے، لیعنی مردے مراد ہیں سبقت کرنے والے، لیمنی مردے مراد ہیں سبقت کرنے والے میں شبہ ہے تو الیی مہم بات کی

سند کچھ مفید نہیں .....غرض کہ علت رضا کے مبہم ہونے کے سبب اس آیت سے کچھ کسی کی فضیلت ہی ثابت نہیں ہوتی اور یہ معنی جو حضرت نے فرمائے ہیں یہ بڑے غور و تامل کے بعد فرمائے ہیں، چنانچہ خود اس سے پیشتر فرما کے ہیں:

((ایضاً آنچه بعد تامل و نظر دقیق ظاهر می گردو صفحه ۵۷ ذو الفقار تا قوله اذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال.))

"نیزغورفکر اور تامل کے بعد ظاہر ہوتا ہے صفحہ ۵۵ از ذوالفقار، اور جب شک و شبہ پیدا ہوجائے تو استدلال باطل ہوجاتا ہے۔''

اب قبلہ و کعبہ اس تقریر کو اپنی مدلل کرتے ہیں اور منطقی دلائل سے اس امر کو ثابت فرماتے ہیں کہ مراد ﴿وَالسَّابِ قُونَ ﴾ سے موت کی طرف سبقت کرنے والے ہیں، یعنی مردے جومر کے ہیں وہ مراد ہیں، کما یقول:

((وثانیاً اینکه علت رضائے مهاجرین وانصار از حق تعالیٰ مجرد هجرت و نصرت نمی تواند شد بلکه نظر دقیق حکم می کند که رضای آنها از حق تعالیٰ و تسلیم او امر و نواهی او علت هجرت و نصرت شده وایی قرینه دیگر است براینکه مراد از سابقین سابقین الی الموت اند.))

'' یعنی مہاجرین وانصار سے خدا کی رضا مندی کا سبب بیتو ہو ہی نہیں سکتا کہ فقط بیغیم خدا طابعے آیا ہے ساتھ ہجرت کرنے سے یارسولِ مقبول کو مدد دینے سے وہ راضی ہو جائے بلکہ نظر دقیق حکم کرتی ہے کہ ان کا خدائے تعالیٰ سے راضی ہونا اور اس کے اوا مرونو اہی کا بجا لانا ان کی ہجرت ونصرت کی علت ہے۔ پس بید دوسرا قرینہ ہے کہ مراد ﴿وَالسَّابِقُونَ ﴾ سے سابقین الی الموت ہیں، یعنی جو کہ مرانے میں سبقت اور پیش قدمی کر گئے اور سب سے پہلے مرگئے۔'' فقط سبحان اللہ! کیا نظر دقیق ہے جناب قبلہ و کعبہ کی کہ کیا خوب معنی نکالے ہیں، حقیقت سبحان اللہ! کیا نظر دقیق ہے جناب قبلہ و کعبہ کی کہ کیا خوب معنی نکالے ہیں، حقیقت

میں بے چارے شاہ صاحب ایسی دقیق نظر کہاں سے لاتے جوان باریک تکتوں کو سی کے گر مراد ﴿ وَالسَّابِ هُونَ ﴾ ہے مُردے ہیں ۔ جیرہ ہم نہایت شکر ادا کرتے ہیں ، جہتد صاحب کا کہ مردے مہاجرین وانصار تو اس میں داخل رکھے اگر وہ ﴿ وَالسَّابِ هُونَ ﴾ کے معنی یہی کہتے کہ حضرت آ دم عَالِیٰلا مراد ہیں کہ انہوں نے سب سے پہلے جنت سے ہجرت کی تھی۔ یا حضرت موسی عَالِیٰلا مراد ہیں جنہوں نے مدین کو ہجرت کی تھی تو ہم کیا کرتے ، یا فرما دیتے کہ ﴿ وَالسَّابِ هُونَ ﴾ سے مراد جبرئیل ومیکائیل ہیں جوسب سے پہلے پیدا ہوئے ہیں تو ہمارا کیا ﴿ وَالسَّابِ هُونَ ﴾ سے مراد جبرئیل ومیکائیل ہیں جوسب سے پہلے پیدا ہوئے ہیں تو ہمارا کیا بس چلتا سبہر عال جب معنی ہی بنانا پڑے اور نظم قرآنی کا کچھ لحاظ نہ رہا تو پھر بے سرویا بات کہد دینے والے سے کیا زور چل سکتا ہے۔ جو پچھ وہ رعایت کرے وہی احسان ہے۔ بو پھر وہ معایت کرے وہی احسان ہے۔ بو پھر اور یہ شاہ صاحب کا حصہ ہے ، حضرت کوئی بات بے ، اس لیے کہ بے دلیل بات کہنا جاہلوں کا کام ہے اور یہ شاہ صاحب کا حصہ ہے ، حضرت کوئی بات بے دلیل و برہان کے زبان پر نہیں لاتے۔ چنا نچہ اس دوئی کی دلیل میں فرماتے ہیں :

((وایس قرینه دیگر است براینکه مراد از سابقین اولین الی الموت اندچه موت اهل جنت و مشاهده در جات را مد خلیه تمام در رضائع آنها از حق تعالیٰ ست.))

"کہ ﴿وَالسَّابِ قُونَ ﴾ کے لفظ سے وہ لوگ جوموت کی طرف سبقت کر گئے مراد لینے کا بید دوسرا قرینہ ہے، اس لیے کہ جنت میں پہنچ جانا اور اپنے مراتب و درجات کا دیکھنا اور آرام سے بہشت میں چین کرنا ان سب باتوں کو بڑا دخل ہے کہ وہ لوگ خدا سے راضی ہوئے۔"فقط

بے شک درست ہے جولوگ زندہ ہیں وہ بہسبب اس کے کہ نہ معلوم خدا جنت دے گایا نہیں اور اگر دینے کا یقین بھی ہوتو بہسبب دنیاوی تکالیف کے وہ خدا سے پورے بورے بورے راضی نہیں ہو سکتے، جب مرگئے اور خدا نے ان کو بہشت نصیب کر دی اور آزادی سے جنتوں

**<sup>1</sup>** ذوالفقارمطبوعه مطبع مجمع البحرين لدهيانه، ١٢٨١ ه صفحه ٥ سطر٢ ـ ١٢

کے لطف اٹھانے لگے تو وہ بخو بی خدا سے راضی ہو جائیں گے اور نصرت و ہجرت کا سبب آپ اور لکھ ہی چکے ہیں کہ یہ ہے کہ وہ خدا سے راضی تھے تو اب کیا شک رہا کہ ﴿وَالسَّابِقُونَ ﴾ سے وہی لوگ مراد ہیں جو آیت کے نازل ہونے سے پہلے مر چکے تھے ۔۔۔۔۔ ب شک جیسا دعویٰ تھا اس سے بہت بڑھ کر دلیل ہے، مجہدوں اور مقدس لوگوں کے ایسے ہی دعوے اور ایسی ہی دلیلیں ہوتی ہیں ۔۔۔۔ نصیب ایسے فرقے کے جس کے ایسے عاقل، ذکی اور ذہین مجہدہوں۔

چونکہ جناب قبلہ و کعبہ نے اپنی کتاب کو نہایت ہی مدل اور مبر ہن لکھا ہے، اس لیے صرف ایک دو دلیل ہی اپنے دعوے کو دلیلوں صرف ایک دو دلیل ہی اپنے دعوے کر کہیں بیان فر مائیں بلکہ اپنے ہر ایک دعوے کو دلیلوں سے ثابت کیا ہے کہ کسی سنی کو اس کے رد کرنے کی جرائت نہیں ہے، چنانچہ اسی آیت کی نسبت جو تیسرا جواب دیا ہے اسے بھی میں لکھتا ہوں، حضرت فر ماتے ہیں:

((ثالثاً اینکه غایت ما فی الباب آنکه از آیه علت بودن هجرت و نصرت درباب رضائے حق تعالیٰ از آنها ورضای آنها ازو تعالیٰ شانه، می تواند شدو علة اعم ست ازینکه تامه باشدیانا قصه استعمال علتِ ناقصه در کلام حق تعالیٰ واحادیث نبوی شیاع تمام دارد و اگر بسبب غباوتِ ذهن که داری دریس باب تامّل داشته باشی پس قرآن مجیدرا از اوّل بنظرِ بصیرت تلاوت کن و درآیات و عده و عید تامّل نماتا صدق ایس مقال واضح گردد.)

''سوم خلاصہ بیہ کہ اس آ بیت سے ان کی ہجرت و امداد کی علت و دلیل اللہ سے خوش ہونا اور ان سے اللہ کی رضا مندی ہوسکتی ہے اور بیہ علت وسبب عام ہے تام ہو یا ناقص، اور سبب وعلت ناقص کا استعمال کلام اللی اور احادیث نبوی طلعے ایکی م

**<sup>1</sup>** ذوالفقارمطبوعه مطبع مجمع البحرين لدهيانه، ١٢٨١ ه صفحه ٥٩ سطر ٢١٦١

میں عمومی طور پر پایا جاتا ہے، اگرتم بے انتہا کند ذہن ہونے کے باوجود ذرا سا غور و تامل کرواور قرآن کریم کواوّل سے آخر تک بہغور پڑھو، جزا وسزا کی آیات پرغور کروتو ہماری بات کی صدافت واضح ہو جائے۔

اے مونین! ذراسنو کہ اس آیت کالفظی ترجمہ وہی ہے جو میں بیان کرتا ہوں یا اور کچھ، اوّل آیت کے الفاظ سنو کہ یہ ہیں:

﴿ وَ السَّبِقُونَ الْاَوْلُونَ مِنَ الْمُهْجِرِيْنَ وَ الْاَنْصَارِ وَ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوْهُمْ الْمُهْجِرِيْنَ وَ الْاَنْصَارِ وَ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوْهُمْ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَ اَعَلَّا لَهُمْ جَنْتٍ تَجُرِي بَاحُسَانٍ رَّضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَ اَعَلَّا لَهُمْ جَنْتٍ تَجُرِي يَا اللهُ عَنْهُمْ اللهُ الل

(سورهٔ توبه: ۱۰۰)

''اورآ گے بڑھ جانے والے پہلے ہجرت کرنے والوں سے اور مدد دینے والوں سے اور ورد دینے والوں سے اور وہ لوگ کہ پیروی کرتے ہیں ان کی نیکی کے ساتھ، راضی ہوا اللہ ان سے اور راضی ہوئے وہ اس سے اور تیار کیں ان کے واسطے بہشتیں چلتی ہیں ان کے واسطے بہشتیں جلتی ہیں ان کے یہ نیچ نہریں، اس میں ہمیشہ رہنے والے ہیں، یہ ہے مراد پانا بڑا۔''

اب خیال کرو کہ جوعلتیں تامہ اور ناقصہ مجہد صاحب ان صاف لفظوں میں پیدا کرتے ہیں بیدا کرتے ہیں بیتر کی بین بیتر کی اور اگر ایسی ہی علتوں کو خدا کے کلام میں دخل دیا جائے تو سارا قرآن بازیچہ طفلاں ہو جائے اور کسی آیت اور کسی حکم پرعمل کرنا جائز اور تصدیق کرناممکن نہ ہو۔اللہ

((زیراکه جناب حق سبحانه و تعالیٰ از حال ایشان خبر می دهد که ایشان از خدای خود راضی شدند و معلوم است که اگر اینها زنده می بودند مناسب این بود که حق تعالیٰ بصیغه مضارع که یرضون باشد این مطلب را اد انماید نه بصیغه ماضی.)

"اس لیے کہ اللہ ان کے حالات کی اطلاع دے رہا ہے کہ وہ اپنے خدا سے راضی ہوئے اور واضح ہے کہ بیاوگ زندہ رہتے تو ضروری تھا کہ اللہ ماضی کے صیغہ کے بجائے مضارع کا صیغہ لاتا، یعنی راضی ہوں گے اور اس سے مطلب واضح ہوجا تا۔"

ا۔ کیس اول توبیفرمانا حضرت کا کہ "معلوم است که اگر اینها زندہ می بوند"

ہم کو معلوم نہیں یہ جناب ہی کو معلوم ہوگا اور دنیا میں بندوں کا خداسے راضی ہونا آپ

ہی کے نزدیک بعید از قیاس ہوگا ورنہ ہم کو یہ معلوم کیا بلکہ یقین ہے کہ جتنے خاص

بند ہے اللہ جل شانہ کے ہیں وہ اس دنیا میں بھی راضی ہیں اور کیسے ہی کچھ دکھ در د

پائیں وہ راضی رہتے ہیں تو زندوں کی نسبت ﴿ وَ رَضُوْا عَنْهُ ﴾ کامضمون آپ کو

باعث تعجب ہوگا کیونکہ آپ حالت زندگی میں خداسے راضی نہیں رہے، ورنہ ہم تو اسے
یقینی حانتے ہیں۔

المراس المداور ناقصہ اور صیغہ ماضی مضارع کے احتمالات اور استدلال صرف بے جارے مہاجرین اور انصار ہی کی نسبت ہیں یا کہ اہل بیت علالے کم کی نسبت بھی۔ پس جو تقریریں آپ صحابہ رشی اللہ کی نسبت کرتے ہیں اور جس طرح آیات فرقانی میں آپ مہاجرین وانصار کی فضیلت باطل کرنے کے لیے تحریفات اور احتمالات کرتے ہیں اگر خوارج و نواصب اہل بیت علالے کم کی نسبت کریں تو آپ کیا جواب دیں گے۔ جو آپ ان کو جواب دیں وہی ہماری طرف سے تصور فرمالیں۔

س۔ مجہد صاحب نے احتمالات کر کے ان آیتوں کے معنی بدلنے میں ایک بڑی خطا کی اور بوجہ اس کے کہ اس کتاب کے لکھنے میں بہت عجلت کی تھی ایک بہت بڑی بات بھول گئے کہ ﴿وَالسَّابِ قُونَ الْاولُونَ ﴾ میں جناب امیر عَالِیلًا بھی داخل ہیں اور ان کی فضیلت پر بھی یہی آییتی سند لائی ہیں اور کہا جاتا ہے کہ وہ سب سے اوّل اور سابق ہیں اسلام میں اور ہجرت میں، پس جبکہ ﴿وَالسَّابِقُونَ ﴾ سے مراد مردے ہیں اور کوئی شاید یہ کہیں کہ زندوں میں صرف وہی اس سے خارج ہوگئے۔ بار خدایا تب شاید یہ کہیں کہ زندوں میں صرف وہی اس آیت کے مصداق ہیں اور باقی سب مرد سے مراد ہیں اور اگر کوئی تخصیص کی وجہ بو چھے تو پھر وہی اپنا شیوہ اختیار کریں اور اپنی شنیع برت اور احتی فرما کراس کی بات نہ پر آ جائیں اور گالیاں دینا شروع کریں اور غبی ، کودن اور احتی فرما کراس کی بات نہ سنیں جیسا کہ اس مقام پر علت تامہ و ناقصہ کے نہ سمجھنے پر شاہ صاحب کی نسبت

فرماتے ہیں:

((اگربه سبب غباوت ذهن که داری دریں باب تامل داشته باشی پس قرآن مجید را از اوّل جز بنظر بصیرت تلاوت کن و در آیات وعده و وعید تامل نماتا صدق این مقال واضح گردد.)) •

''اگراپی کند زہنی کے باوجود قدرے غور وفکر کرتے تو مناسب تھا قرآن کریم کو اوّل سے آخر تک بہ ہماری بات کی اوّل سے آخر تک بہ غور پڑھو، آیات جز اوسزا میں فکر کروتا کہ ہماری بات کی صدافت واضح ہوجائے۔''

چوتنے: جناب قبلہ و کعبہ کا ماضی مضارع کے صیغوں سے بحث کرنا در حقیقت دائر وُ تشیع کو تنگ کرنا ہے، اس لیے کہ پھر بہت ہی آ بیتی فضیلت اہل بیت کی انہیں صیغوں کی بحث سے نکل جائیں گی اور ایسے اعتراض کرنے والوں کا جواب دینا مشکل ہو جائے گا۔ اس سے قواعد نحو وصرف کا نام ہی زبان پر نہ لا بیئے ورنہ اگر کوئی یو چھے بیٹھے:

﴿وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَّيَتِيمًا وَّآسِيرًا ﴾

(سورهٔ دهر: ۸)

'' کھلاتے ہیں کھانا اس کی محبت پر مختاج ، بیٹیم اور قیدی کو۔''

مضارع کے صیغے ہیں اور ماضی کے معنی میں لیے جاتے ہیں اس لیے کہ نذر بوری کر دینے اور بتیموں، مسکینوں اور اسیروں کو کھانا کھلانے کے بعد بیآیات جناب فاطمہ اور حسنین عبالے م شان میں نازل ہوئیں تو آپ کیا جواب دیں گے۔اورا گرکوئی کہے:

﴿ فَوَقُهُمُ اللّٰهُ شَرَّ ذٰلِكَ الْيَوْمِ وَلَقَّهُمْ نَضْرَةً وَّسُرُوْرًا ٥ وَجَزَاهُمُ اللّٰهُ مَرَّ وَاللّٰهُ مَرَ اللّٰهُ مَرَوْدًا ﴾ (سورة دهر: ١١-١١)

'' پھر بچایا ان کو اللہ نے اس دن کی برائی سے اور ملائی ان کو تازگی اور خوشی اور

ذوالفقارمطبوعه مطبع مجمع البحرين لدهيانه۔

المات بيات دروم المحال المحال

بدلہ دیا ان کوان کے صبر کا جنت اور ریشمی پوشاک۔''

سب صیغے ماضی کے ہیں اور معنی مضارع کے مراد لیے جاتے ہیں تو آپ کیا فرمائیں گے، پس اگر فرض بھی کیا جائے اور آپ کا قول تتلیم بھی کیا جائے:

((مناسب ایس بود که حق تعالیٰ بصیغه مضارع که یرضون باشد ایس مطلب را ادانماید نه بصیغه ماضی.))

''مناسب بیرتھا کہ حق تعالی اس مطلب کومضارع کے صیغہ سے ادا فرما تا نہ کہ ماضی کے صیغہ سے دا فرما تا نہ کہ ماضی کے صیغے سے ۔''

تواس کا جواب بیرے:

((حق تعالیٰ امرے راکه یقینی و قطعی ست بصیغهٔ ماضی ادامی نماید چنانکه در فضائل اهل بیت امرے راکه بعد از قیام قیامت ظهور خواهد یافت بصیغه ماضی ادا کرده حیث قال تبارك و تعالیٰ ﴿فَوَقُهُمُ اللّٰهُ شَرَّ ذٰلِكَ الْیَوْمُ وَلَقُهُمُ نَضُرَةً وَّ اللّٰهُ شَرَّ ذٰلِكَ الْیَوْمُ وَلَقُهُمُ نَضُرَةً وَ اللّٰهُ شَرَّ ذُلِكَ الْیَوْمُ وَلَقُهُمُ نَضُرةً وَ اللّٰهُ شَرَّ ذُلِكَ الْیَوْمُ وَلَقَّهُمُ نَضُرةً وَ اللّٰهُ شَرَّ ذُلِكَ الْیَوْمُ وَلَقُهُمُ نَضُرةً وَ اللّٰهُ شَرَّ ذُلِكَ الْیَوْمُ وَلَقُهُمُ نَضُرةً وَ اللّٰهُ سَرُورًا اللّٰهُ سَرَّ ذُلِكَ الْیَوْمُ وَلَقُهُمُ اللّٰهُ سَرَوْرًا اللّٰهُ سَرَّ ذُلِكَ الْیَوْمُ وَلَمُولَا اللّٰهُ سَرَ وَاللّٰهُ سَرَّ وَاللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ سَلَّ اللّٰهُ سَرَّ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ سَرَّ وَاللّٰهُ اللّٰهُ ال

"جو بات قطعی ہے اللہ اسے بصیغهٔ ماضی ادا فرما تا ہے جسیا کہ فضائل اہل بیت کو جو قیامت میں ظاہر ہوں گے آئہیں بصیغهٔ ماضی ادا کرتے ہوئے فرمایا فو اقہم مسس السخ کہ اللہ نے ان کواس دن کی برائی سے بچایا اور ملائی ان کوتازگی اور خوشی ۔ اس طرح مہاجرین و انصار میں سابقین اولین کی رضا مندی ہے کہ آخرت میں اپنے بلندر تبول کو د کی کرراضی ہول گے، اس کو ماضی کے صیغہ سے ادا کیا اور د ضو اعنه فرمایا۔"

آیات بیات۔ روم کی کھوٹ آیات بیات۔ روم کی کھوٹ کی گھوٹ ک

اگرآپ کو ماضی ومضارع کے صیغول میں شک ہواور ایک سے دوسرے معنی مراد لینا آپ کے نزدیک خلاف فصاحت و بلاغت ہوں تو ذرا ......''میزان الصرف' اٹھا کر دیکھیے اور ''بدال اسعدک اللہ تعالیٰ 'کے معنی سوچے کہ اس کے معنی'' نیک بخت کند' ہیں یا''نیک بخت کرد' ہیں اور پھرغور کیجے کہ صیغہ تو ماضی کا ہے اور معنی حال کے لیے جاتے ہیں تو اس شک کے دور کرنے کے لیے اس کا حاشیہ دیکھ لیجے تا کہ آپ کو معلوم ہو کہ کیوں ماضی کے صیغے سے حال کے معنی لیے جاتے ہیں اور اس کے بعد اگر انصاف ہے تو قصور کا اعتراف کیجے ورنہ حال کے معنی لیے جاتے ہیں اور اس کے بعد اگر انصاف ہے تو قصور کا اعتراف کیجے ورنہ ایک روز تو اقرار کرنا ہی پڑے گا جس کا ذکر خدا نے بصیغۂ ماضی کیا ہے، حالانکہ ہنوز وہ روز نہیں آیا، کہا قال سبحانہ تعالیٰ:

﴿ وَقَالُوْ اللَّهِ كُنَّا نَسْبَعُ اَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي اَصْحٰبِ السَّعِيْرِ ٥ فَاعْتَرَفُوا بِنَانْبِهِمْ فَسُحُقًا لِلْصَحٰبِ السَّعِيْرِ ﴾ (سورة ملك: ١٠١٠) "اور بولے اگر ہم ہوتے سنتے یا بوجھتے، نہ ہوتے دوزخ والوں میں، سوقائل ہوئے ایخ ہول دوزخ والے ''

پس حضرات شیعہ کے تعصب وعناد بلکہ جہالت و نادانی کو دیکھنا جاہیے کہ صرف اصحاب نبوی کی عداوت سے قرآن مجید کی آیات کے ایسے معنی بناتے ہیں کہ حضرت علی خلائی بھی اس سے خارج ہوئے جاتے ہیں اور ان پر بھی اس فضیلت کا اطلاق نہیں ہوسکتا۔ پس جبکہ شیعوں نے اپنے ہی پہلے امام کو اس آیت کے مصداق سے خارج کر دیا تو اگر ہمارے تین خلیفوں کو بھی نکال دیا تو جائے شکایت نہیں ہے۔

اس مقام پر بیامر بھی لکھنا فائدے سے خالی نہیں ہے کہ جناب شاہ صاحب نے ''تخفہ اثنا عشریہ' میں فرمایا ہے کہ اگر مہاجرین و انصار کی نسبت ان آیتوں کے بیمعنی مراد لیے جائیں کہ خدا کی رضا مندی ان کی ذات سے متعلق نہیں ہے بلکہ ان کی صفت ہجرت ونصرت سے بیکہ ان کی حضرت ہے اور کامل رضا مندی حسن خاتمہ پر موقوف ہے تو آیت موالات جس سے حضرت علی خالیٰ نے کہ کہا جائے:

((ولایت شما بایس وصف متعلق ست یعنی اقامت صلو ق و ایتاء زکوة در حالت رکوع و بقائی ایس وصف مشروط است به حسن خاتمه و کذا و کذا . ))

'' آپ کی ولایت کی صفت ہیہ ہے کہ نماز پڑھتے ہیں اور زکو قردیتے ہیں حالت رکوع میں، اور اس وصف کا باقی رہنا حسن خاتمہ پرموقوف ہے۔'' اس کے جواب میں مجتهد صاحب فرماتے ہیں:

((اما آنچه دریس مقام در باب آیه و لایت به ترانهٔ بیهوده مترنم گرده پس از قبیل قیاسی ست مع الفارق چه امثال چنیس تقیدات دور از کار در آیة و لایت خلاف اجماع اهل اسلام پس از معرض اعتبار ساقط باشد.))

''یہاں آیت ولایت کی تفصیل میں جن بیہودگیوں کے ترانے الاپے ہیں بیہ صرف قیاس مع الفارق ہے کیونکہ اس قسم کے دور از کار قیود آیت ولایت میں عائد کرنا اہل اسلام کے اجماع کے خلاف ہے، اس لیے نا قابل اعتبار ہے۔'
سوائے ان لفظوں کے حضرت نے کچھ نہیں لکھا اور گالی دے کرسکوت اختیار کیا اور بیہ فرمانا کہ آیت ولایت میں ایسے احتمالات بعیدہ کرنا اہل اسلام کے اجماع کے خلاف ہے، فرمانا کہ آیت ولایت میں ایسے احتمالات بعیدہ کرنا اہل اسلام سے مراد صرف حضرات شیعہ ہیں تو یہ فرمانا مسلم لیکن اگر اور سب فرقے اسلام کے مراد ہیں تو ان کے اجماع کا دعویٰ محض غلط ہے۔ ﴿ هَا تُوْ الْبُرُهَا نَکُمْ اِنْ کُنْتُمْ صَادِقِیْنَ ﴾

مرار آیات بیات۔ دوم مرار آیات بیات۔ دوم

# گفت شہ راندمتے ست عظیم گاؤ تعلیم گور بے تعلیم

وہی حال بعینہ مجتبد صاحب کا ہے کہ ایسی صری اور صاف آیت میں جیسی کہ ﴿وَالسّٰبِ قُونَ الْاَوْلُونَ مِنَ الْمُهٰجِدِیْنَ وَ الْانْصَادِ ﴾ ہےعلت تامہ اور ناقصہ کے اختالات کریں اور ان کے علاء علت رضائے اللی کوفعل خاص کا مخصوص کہیں اور جب کوئی آیہ موالات سے معارضہ کرے جس میں صرف یہ ہے کہ ﴿یُوْتُونَ الزَّ کُوةَ وَ هُمْدُ دُا کِعُونَ ﴾ موالات سے معارضہ کرے جس میں صرف یہ ہے کہ ﴿یُوْتُونَ الزَّ کُوةَ وَ هُمْدُ دُا کِعُونَ ﴾ معلوم نہیں ہوتا کہ وہ لوگ کون ہیں، صیغہ جمع کا ہے اور معنی واحد کے لیے جاتے ہیں اور زکوۃ کے معنی خیرات کے کہتے جاتے ہیں، اس لیے کہ یہ ظاہر ہے کہ حضرت علی خالات ہی مواور پھر رکوع و جود میں کسی دوسرے کی بات سننا گو وہ سائل اور حتاج ہی ہوناز کے خلوص کے خلاف ہے۔ پس ان سب باتوں کے باوجود جب کوئی کے اور حتاج ہی ہونہ از کے خلوص کے خلاف ہے۔ پس ان سب باتوں کے باوجود جب کوئی کے کہ وہ وہ احتمالات جو مہاجرین و انصار کی فضیلت والی آیات میں آپ کرتے ہیں وہ اس آیت میں ہو سکتے ہیں بلکہ اس سے بھی بہت کچھ زیادہ ..... تب فرما کیں کہ یہ بیہودہ ترانہ ہے اور میں میں ہو سکتے ہیں بلکہ اس سے بھی بہت کچھ زیادہ ..... تب فرما کیں کہ یہ بیہودہ ترانہ ہے اور میں میں ہو سکتے ہیں بلکہ اس سے بھی بہت کچھ زیادہ ..... تب فرما کیں کہ یہ بیہودہ ترانہ ہے اور

خلاف اجماع ہے۔حقیقت بیہ ہے کہ جب انسان انصاف، ایمان اور حیا کا پابند نہ رہے تب مختار ہے جو جا ہے سو کھے۔

(( اذا اَلقيت جلباب الحيا فقل ما شئت فان من لاحياء له لاايمان له . ))

''جس وفت گرایا تو نے حیا کی چا در کو، پس کہہ جو کچھ چاہے تو، پس بہ خقیق وہ شخص جس کے پاس حیانہیں اس کے پاس ایمان نہیں۔''

اب چوتھ معنی ﴿وَالسَّابِ قُونَ ﴾ کے سنیے جو مجہ تدصاحب بیان فرماتے ہیں، حضرت '' ذوالفقار' میں لکھتے ہیں:

((اقوال بعضے از علماء دلالت می کند که مراداز سبقت فی الهجرت مهاجرت بنی هاشم ست از مکه.)) بعض علماء کے اقوال سے ثابت ہے کہ سبقت فی الہجرت سے مراد بنی ہاشم کا مکہ سے ہجرت کرنا ہے۔''

لوگ جیران ہوں گے کہ کے سے کے میں کون سی ہجرت ہے، اس لیے میں اس کی تصریح کرتا ہوں کہ جب کفار نے حضرت طشیع کیا کو بہت ستایا تب شعب ابو طالب میں حضرت نے قیام فرمایا اور کئی برس تک وہاں رہے۔ پس اس کا نام حضرت نے ہجرت رکھا ہے یعنی ایک گھر سے دوسرے گھر میں جانا۔ شاید بیہ معنی اس لیے ہوئے ہوں تا کہ اپنے اور اپنے شیعوں کی نسبت بھی ہجرت کا اطلاق کرسکیں، اس لیے کہ حضرت یقیناً ایک دن میں سوجگہ بدلتے ہوں گے اور جب جگہ بدلنے ہی کے معنی ہجرت کے ہوئے تو بس حضرت اور حضرت بحرت کے شیعہ دن بھر سوسود فعہ ہجرت کے ثواب کے مشخق ہوں گے۔

اور بعض علماء سے جن كا قول حضرت نے بيان كيا ہے ايك جناب قاضى نور الله شوسترى شهيد ثالث بيں كه وه 'مصائب النواصب' ميں بجواب "نو اقض الرو افض "كھتے ہيں:

((فار طمه صاحب النواقض تبعا للجمهور من ان ابابكر و

عمر كانا من المهاجرين السابقين الاولين انما هو تحريص و زور بل السابقون الاولون هم الذين هاجروا هجرة الاولم وهي هجرة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في حصاره بمكة حين هاجرت قريش بني هاشم مع رسول الله عِين في شعب عبدالمطلب اربع سنين والامة مجتمعة على ان ابابكر و عمر لم يكونا معهم في ذالك الموطن. )) '' پس طعن کیا صاحب نواقض نے باتباع جمہوراس بات سے کہ بتحقیق ابوبکر ؓ اور عمرٌ مہا جرین سابقین اولین میں ہے اس کے علاوہ نہیں ہے کہ وہ حرص دلا نا اور مکر ہے، بلکہ سابقین اولین تو وہ لوگ ہیں جنہوں نے پہلی ہجرت کی اور وہ رسول الله طلط علیم کی ہجرت ہے حصار مکہ میں جب کہ قریش بنی ہاشم نے رسول الله طلطي عليلم كے ساتھ ہجرت كى شعب عبدالمطلب ميں جار برس اور امت كا اس بات براجماع ہے کہ ابوبکر وعمر خلیجہ اس جگہ ان لوگوں کے ساتھ نہیں تھے۔'' یہ معنی ہجرت کے کہ مکے سے مکے ہی میں ہجرت کرنا ایسے بے معنی اور نئی اصطلاح ہے کہ بننے والے کے لیے اس سے زیادہ کوئی لطیفہ نہ ملے گا..... میرے نز دیک مجتهد صاحب نے غلطی کی کہ مہاجرین و انصار سے آ دمی مراد لیے اور ناحق معنی بنانے کی تکلیف اٹھائی مناسب تھا کہ سابقین مہاجرین سے مراد حضرت جبرئیل عَلیّتِلا کو لیتے کیونکہ وہ سب سے اوّل سدرۃ المنتہلی سے ہجرت کر کے ملے میں آئے اور انصار سابقین سے مراد حضرت عز رائیل لیتے جنہوں نے بڑے بڑے دشمنوں کو پیغمبر طلط آتے کی مدد کر کے ہلاک کیا۔اوران کی رومیں قبض کیں ..... پس حقیقت میں صحیح اور کامل ہجرت حضرت جبرئیل کی اور کی اور پوری نصرت حضرت عزرائیل کی ہے اور خدائے جل شانہ کے کلام سے اس مضمون کی بخوبی تصدیق بھی ہوتی ہے خصوصاً رضی الله عنهم و رضوعنه کامضمون تو ان پر ایساٹھیک صادق آتا ہے کہ کسی سنی جاہل کو پچھ جائے اعتراض نہیں رہتی ....اس لیے کہ سچی رضا مندی خدا کی فرشتوں سے ہے

اور فرشتوں کی خدا ہے جن کی شان ہے کہ وہ ذرا برابر خدائے جل شانہ کی مرضی کے خلاف کی خلاف کے خلاف کی خدا ہے جن کی شان ہے کہ وہ ذرا برابر خدائے جل شانہ کی مرضی کے خلاف کی جہنہیں کرتے اور فرشتوں میں سب سے سابق اور اوّل حضرت جبرئیل اور میکائیل عَیْہا ہم ہیں۔ تو کیا با اعتبار لفظوں کے اور کیا بلحاظ معنی کے بیمضمون ایسا چسپاں ہوتا کہ فرشتے بھی داد دیتے۔ یا نیچویں معنی والسابقون کے:

((یا هجرت • به طرف حبشه که بمراتب پیشتر از هجرت مدینه بوده، پس درین صورت ابی بکر را شرف سبقت هجرت صوری هم نخواهد بود.))

''یا پھر حبشہ کی طرف ہجرت کرنا مراد ہے جو مدینہ کی طرف ہجرت کرنے سے کافی پہلے ہوئی اس صورت میں بھی ابوبکر ؓ کوصورتاً ہجرت میں سبقت کرنے کی بزرگی حاصل نہیں۔''

مجہد صاحب نے تو فقط اس دعوے ہی پر قناعت فرمائی اور اتنا کہہ کر سکوت کیالیکن صاحب "تقلیب المحکائد" نے بجواب کیدنو دو کیم (۹۱) کے اس دعوے کواپنے نز دیک ملل بھی کیا ہے، وہ کہتے ہیں:

((اصحاب فی شلاشه از مهاجرین اولین نبودند چنانچه در صحیح بخاری مذکوراست عن ابی موسیٰ قال بلغنا مخرج النبی و نحن بالیمن فخر جنا مهاجرین الیه ..... الخ . ))

د'اصحاب ثلاثه مهاجرین اولین میں سے نہ تھے جسا کہ سے بخاری میں مذکور ہے ..... ابوموسیٰ سے مروی ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ ہمیں حضور طلط علی اور اس وقت ہم یمن میں تھ، چنانچہ ہم بھی بجرت کی اطلاع ملی اور اس وقت ہم یمن میں تھ، چنانچہ ہم بھی ہجرت کی اطلاع ملی اور اس وقت ہم کمن میں تھ، چنانچہ ہم بھی ہجرت کر کے آب طلط علی اور اس وقت ہم کمن میں تھ، چنانچہ ہم بھی ہجرت کی اطلاع ملی اور اس وقت ہم کمن میں میں تھے، چنانچہ ہم بھی ہجرت کی اطلاع ملی اور اس وقت ہم کمن میں میں تھے، چنانچہ ہم بھی

<sup>🗗</sup> عبارت ذ والفقارمطبوعه مطبع مجمع البحرين لدهيانه، ١٢٨١ ه صفحه ۵۷ سطر ۷-١٢

<sup>🔁</sup> اس حدیث کی شرح دیکھو۔منہ ۱۲

مؤلف موصوف نے ایک بہت بڑی حدیث نقل کرنے سے بیافائدہ تصور کیا ہوگا تا کہ لوگوں کومعلوم ہو کہ خود اہل سنت کی صحیح بخاری سے ثابت ہوتا ہے کہ خلفائے ثلاثہ مہاجرین اولین سے نہ تھے....لیکن میمخش حضرت کی غلطی ہے، اس لیے کہ اس حدیث سے جس قدر ثابت ہوسکتا ہے وہ یہی ثابت ہوتا ہے کہ پیغمبر خداط التی عادم نے فرمایا کہ اے اصحاب سفینہ تمهارے لیے دو ہجرتیں ہیں۔ اور بیحضرت نے نہیں فرمایا کہ تمہی وَالسَّابِقُوْنَ الْاَوَّ لُوْنَ میں ہواوراس سے کوئی سنی انکارنہیں کرتا کہ جن لوگوں نے حبشہ کی ہجرت کی وہ مہاجرنہیں اور نہ ان کے درجات اور مراتب میں کچھ جائے سخن ہے بلکہ وہ زمانہ تو پینمبر طلطے عَلَیْم کا تھا، اس وقت کا فروں کے خوف سے کسی ملک کو چلا جانا کیوں کر ہجرت میں داخل نہ ہو گا جبکہ قیامت تک ہجرت کا حکم اور ثواب باقی ہے اگر کلام ہے تو اس میں ہے کہ بیرآیت جس کا ذکر ہے، لعنى ﴿ وَ السَّبِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهجِرِيْنَ وَ الْأَنْصَارِ ﴾ الله عكون جرت كرني والے مراد ہیں۔ آیا وہ جو حبشہ کی طرف ہجرت کر کے گئے یا وہ جو کہ کے سے مدینے کو آئے .... پس اس لمبی چوڑی حدیث میں اگر ایک لفظ بھی ایبا ہو کہ ﴿ وَ السَّبِ قُونَ الْاَوْلُونَ ﴾ سے مرادمہا جرین حبشہ ہیں تو بے شک ہم تسلیم کریں۔

علاوہ بریں ہم حضرات شیعہ سے کہتے ہیں کہ جس طرح پر خلفاء ثلاثہ زئی آئیہ جبشہ کو ہجرت کر کے نہیں گئے اس طرح پر جناب امیر المجھی حبشہ کو نہیں گئے ۔ پس جس دلیل سے اور جس وجہ سے خلفاء ثلاثہ زئی آئیہ مہاجرین اولین سے خارج کیے جاتے ہیں وہی وجہ حضرت امیر اللہ کی نسبت بھی امیر کی نسبت بھی ہے۔ پس کیا وہ بھی خارج کر دیے جائیں گے اور ان کی نسبت بھی مہاجرین اولین کی فضیلت کا اطلاق نہ کرو گے ، نسعہ و ذب اللہ منہ! پس جس طرح پر قبلہ حضرت مجتهد صاحب نے فرمایا:

((مراد از هجرت بطرف حبشه بمراتب پیشتر از هجرت مدینه بوده پس دریس صورت ابی بکرشر اشرف سبقت

اس کا حوالہ گزر چکا ہے۔

هجرت صوری هم نخواهد بود.))

''ہجرت سے مرادحبشہ کی طرف ہجرت ہے جو کہ ہجرت مدینہ سے کافی پہلے ہوئی تھی ،للہذا اس صورت میں ابوبکر گوتو ہجرت کا نثرف صورتاً بھی حاصل نہ ہوگا۔' کوئی خارجی ایسی تقریر کو جناب امیر علیہ السلام کی نسبت معارضے میں پیش کرے تو معلوم نہیں اس وقت کے لیے مجتہد صاحب نے کیا جواب سوچا ہے۔

چونکہ ہم مجہد صاحب کے سارے تاروبود درہم برہم کر چکے، اس لیے اب اس آیت کے اصلی معنی لکھتے ہیں جو کہ مفسرین شیعہ نے اپنی تفسیروں میں بیان کیے ہیں تا کہ اس سے معلوم ہو جائے کہ بی تقریریں جو مجہدین شیعہ نے کی ہیں لغو و بوچ ہیں یا پچھاصلیت رکھتی ہیں۔علامہ طبرسی'' مجمع البیان' میں لکھتے ہیں:

((لـماتـقـدم ذكـر الـمـنافقين والكفار عقبه سبحانه بذكر السابقين الى الايمان فقال والسابقون الاولون اى السابقون الى الايمان والى الطاعات و انما مدحهم بالسبق لان السابق الى الشئى تبعه غيره فيكون متبوعاً وغيره تابع له فهو امام فيه وداع فيه الى الخير سبقه اليه و كذلك من سبق الى الشر يكون اسؤحالاً بهذه العلة من المهاجرين الذين هاجروا من كنافى المدينة والى الحبشة. والانصار اى و من الانصار الذين سبقوا نظرائهم من اهل المدينة الى الاسلام و من قراؤا والانصار برفع لم يجعلوا من السابقين و جعل السبق للمهاجرين خاصةً والذين اتبعواهم باحسان اي افعال الخير بالدخول في الاسلام بعد هم وسلوك مناهجهم ويدخل في ذلك من يجي بعد هم الى يوم القيمة رضي الله عنهم ورضوا عنه اخبر سبحانه انه رضى عنهم ورضوا عن الله كما له لما

اجزل لهم من الثواب على طاعاتهم وايمانهم به ويقينهم واعدلهم جنات تجرى تحتها الانهار خالدين فيها ابدا يبقون ببقاء الله فقال ذلك الفوز العظيم اى الفلاح العظيم اى الذى يصعر من جنسه كل نعيم و في هذه الاية دلالة على فضل السابقين و مزيتهم على غير هم لما لحقهم من انواع المشقة في نصرة الدين فمنها مفارقة العشائر والاقربين و منها مبانية المالوف من الدين و منها نصرة الاسلام و قلة العدو كثرة العدو و منهاالسبق الى الايمان والدعاء اليه.))

''منافقین اور کفار کے ذکر کے بعد اللہ سبحانہ نے سابقین فی الایمان کا ذکر کیا، ارشاد فرمايا ﴿ وَ السَّبِقُونَ الْآوَّلُونَ ﴾ يعني ايمان اور طاعات كي طرف سبقت کرنے والے اور اللہ نے ان کی اسی واسطے مدح فرمائی کہ جوکسی چیز کی طرف سبقت کرنے والا ہے اس کی دوسرے لوگ تابعداری کرتے ہیں تو وہ پیشوا ہوتا ہے اور دوسرے اس کی پیروی کرنے والے، پس وہ اس کام میں امام ہے اور اس کام میں نیکی کی طرف بلانے والا ، اور ایسے ہی جوشخص برے کام کی ابتدا کرتا ہے وہ مخص اسی واسطے بدحال ہوتا ہے (لیعنی اوروں کا خراب کرنے والا)مِن الْـمُ هَـاجِرِیْنَ مهاجرین وہ لوگ ہیں جنہوں نے مکے سے مدینے اور حبشہ کی طرف ہجرت کی وَالْانْصَار اورانصار سے وہ لوگ مراد ہیں جنہوں نے سبقت كى اينے برابر والوں اہل مدينه سے اسلام كى طرف جس شخص نے وَ الاَنْ صَار کو پیش بڑھا اس نے انصار کو سابقین سے نہیں کہا اور فضیلت سابقیت کو مهاجرين كے واسطے خاص كرديا، وَالَّذِيْنَ اتَّبَعُو اللَّهُمُ بِإِحْسَانَ لِينَ وه لوگ جنہوں نے نیک کاموں میں مہاجرین وانصار کی تابعداری کی اور اسلام لانے میں اور ان کی راہوں پر چلے اور اس حکم میں داخل ہے جو شخص ایبا قیامت تک

ہوگا، رضی اللہ عنہ ورضو اعنہ اللہ سجانہ، نے خردی ہے کہ بے شک اللہ بہت راضی ہواان سے اور وہ اللہ سے راضی ہوئے۔ اللہ کا راضی ہونا بہ سبب ان کی طاعتوں اور ایمان ویقین کے ہے اور ان کا راضی ہونا اس سبب سے کہ ان کے واسطے بڑا تواب رکھا گیا۔ وَاَعَدَّلَهُم وَاوران کے واسطے جنت مقرر کی گئی کہ اس کے ینچ نہریں بہتی ہیں، اس میں ہمیشہ رہیں گے، پھر اللہ سجانہ نے فرمایا: یہ اتنی بڑی کامیا بی ہے کہ اس کے مقابل میں کل نعمتیں چھوٹی معلوم ہوتی ہیں۔ اس آیت میں سابقین کے مقام و مرتبہ پر دلالت ہے کہ انہوں نے دین میں۔ اس آیت میں سابقین کے مقام و مرتبہ پر دلالت ہے کہ انہوں نے دین کی مدد میں طرح طرح کی مشقتیں جھیلیں جیسے خاندان اور رشتہ داروں کو چھوڑ نا، اور اپنی پندیدہ چیزوں کو خیر باد کہنا، اپنی قلت اور دشمنوں کی کثرت کے باوجود دین کی مدد کرنا، ایمان لانا اور اس کی طرف دعوت دینا۔'

اس كے علاوہ دوسرى تفسير سنيے كه صاحب "خلاصة المنهج" لكھتا ہے:

((السابقون الاولون يعنى پيشى گزيدگان پشينيان اى آنها كه سبقت گرفتند بر عامه مومنان در ايمان من المهاجرين از مهاجرين از مهاجرين اى آنانكه از مكه هجرت كردند و بمدينه آمدند.))

"سابقون الاولون ليخى جن مهاجرين نے عام مسلمانوں كى بنست ايمان
لانے ميں سبقت كى اس كا مطلب يہ ہے كه مكہ سے مدينہ آنے ميں سبقت كى۔"
ان تفيروں سے جومعنی مهاجرین کے معلوم ہوئے اور جو فضائل ان کے ثابت
ہوئے اس کے ليے اس كا ترجمہ ہى كافی ہے، زیادہ لكھنا پچھ ضرورى نہيں اگر اس پر ہمی
سیرى نہ ہوتو میں دوسرى آیت كی تفیر سنا تا ہوں جس میں ہجرت كا ذکر ہے، یعنی اللہ جل
شانہ فرما تا ہے:

﴿ وَالَّذِيْنَ الْمَنُوا وَ هَاجَرُوا وَجْهَلُوا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ ﴾

(سورهٔ توبه: ۲۰)

ا يات بينات دروم المحال المحال

''اور جولوگ ایمان لائے اور گھر چھوڑ ہے اور لڑے اللہ کی راہ میں۔' هَاجَرُوْا کے اخیر میں مفسر طبرسی'' مجمع البیان' میں لکھتے ہیں: ﴿ اَسَامَ اَسْمُ اَسْمَ اَسْمَ اَسْمَ اِلْمِیانِ مِیں لکھتے ہیں:

((هَاجَرُوْا مِنْ دِيَارِهِمْ وَاوطَانِهِمْ يعنى من مكة الى المدينة.))

'' ہجرت کی ان لوگوں نے اپنے ملکوں اور وطنوں سے، لیعنی کے سے مدینے کو۔'' شیعوں کا تیسرا جواب آیات فضیلت صحابہ رشی اللہ م

بعض دانش مندوں نے یہ جواب دیا ہے کہ اللہ جل شانہ نے مہاجرین وانصار کی نسبت جورضا مندی کا ذکر قرآن مجید میں کیا ہے اس سے سب مہاجرین وانصار مرادنہیں ہیں بلکہ خاص خاص۔ گوظاہر میں کچھ تخصیص نہیں کی ..... چنانچہ قاضی نور اللہ شوستری اپنی ''مصائب'' میں فرماتے ہیں:

((بل هم يقولون اذشهادته تعالى لهم بالرضا و من اتبعهم بالحسان يميكن ان يكون خصوصاً من قول الله تعالى و ان كان يخرج الكلام للعموم وهذا في كتاب الله موجود من خطاب الخصوص وهمو عموم و من خطاب العموم وهو خطاب العموم وهو خصوص من استقام منهم دون من لم يستقم والنظر يدلنا على ان الله عزوجل انما رضى عمن استقام في طاعته وان الجنة و عدها لمن سارع الى مرضياتة و تجتنب عن معاصيه و من خرج عن هذه الحال كان محالا ان يستحق الرضا من الله تعالى فما لهم ايضا في هذا الحال حجة . ))

'' بلکہ وہ لوگ کہتے ہیں کہ شہادت اللہ تعالی ان کی رضا کے واسطے اور اس شخص کے واسطے جس نے ان کی تابعداری کی احسان میں ممکن ہے یہ کہ ہوخصوص اللہ تعالیٰ کے قول سے اگر چہ کلام عموم کے کیے لایا گیا ہے اور یہ کتاب اللہ میں تعالیٰ کے قول سے اگر چہ کلام عموم کے کیے لایا گیا ہے اور یہ کتاب اللہ میں

موجود ہے کہ خطاب خصوص سے اور وہ عام ہے اور خطاب عموم سے اور وہ خاص ہے، بتلاتی ہے ہم کو بیہ بات کہ واسطے اس شخص کے کہ وہ متنقیم ہوا، اُن سے سوااس شخص کے کہ نہ استقامت کی اور اس پر دلیل بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اس شخص سے راضی ہوا جو اس کی اطاعت میں ثابت قدم رہا اور یقیناً اللہ تعالیٰ فیض سے راضی ہوا جو اس کی اطاعت میں ثابت قدم رہا اور یقیناً اللہ تعالیٰ فی طرف نے اس شخص کے لیے جنت کا وعدہ کیا ہے جس نے اس کی خوشی کی طرف جلدی کی اور اس کے گنا ہوں سے بچا اور جو شخص اس حال سے خارج ہوا تو اللہ کی رضا کا مستحق ہونا اس کے لیے محال ہے، پس ان (سنیّوں) کے واسطے کیا چیز ججت ہے۔'

قاضی صاحب مؤلف''نواقش الروافض'' سے خاطب ہو کر فرماتے ہیں کہ جوتم نے کہا کہ شیعوں کا قول ہے کہ یہ بشارتیں صحابہ رقنائیں کے لیے مثل خلافت غصب ہونے کے ہیں، سویہ تہمار افتر اسے شیعوں کا یہ قول نہیں ہے بلکہ صحابہ کی فضیلت کی آیتوں کا شیعی یہ جواب دیتے ہیں کہ مراد اس سے خاص خاص لوگ ہیں اور قرآن مجید میں ایسا بہت جگہ واقع ہے کہ کلام عام ہے اور مراد اس سے عام ہے اور غور کلام عام ہے اور مراد اس سے عام ہوتی ہے، اس لیے کہ خدا نہیں راضی ہوا مگر اس سے جو کہ اس کی اطاعت میں ثابت قدم ہوا اور جنت نہیں تیار کی گئی مگر اس کے لیے جو کہ اس کی مرضی پر چلا اور اس کے گنا ہوں سے بچا اور جواس حال پر ثابت قدم نہیں رہا اور اس سے نکل گیا محال ہے کہ وہ خدا کی رضا کا مستحق ہو، پس سنیوں کے پاس ججت کیا ہے۔ فقط ہے کہ وہ خدا کی رضا کا مستحق ہو، پس سنیوں کے پاس جت کیا ہے۔ فقط

اس تقریر کے اخیر پر قاضی صاحب فرماتے ہیں کہ "الحدمدلله" ہم نے خوب مال تقریر کی اور سنیوں کے قول کو خوب رد کیا۔ مگر حقیقت میں یہ قول بھی ﴿ کَسَرَابِ بِیقِیهِ عِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّٰ اللّٰ

ہوں۔

<sup>🗗</sup> ترجمه'' جیسے ریت جنگل میں، بیاسااس کو پانی سمجھے۔ (سورۂ نور) ۱۲۔

اوّل: ..... قاضی صاحب نے اس امر سے انکار کیا کہ شیعوں کا یہ قول نہیں ہے کہ خلافت غصب کرنے کے بعد مہاجرین وانصار اس فضیلت سے مشتنی ہو گئے، کیکن اس کے بعدوہ تقریر کی جس سے ثابت ہوا کہ حضرت بھی یہی کہتے ہیں اس لیے کہ خدائے جل شانہ، تو ا بنی رضا مندی بیان کرتا ہے ہجرت ونصرت اور بیعت رضوان سے، اور بیسب امور وا قع ہو چکے تھے اور ان کے وقوع کے بعدیہ آیتیں انہیں افعال کی مقبولیت میں نازل ہوئیں۔تو اب دو باتیں ثابت کرنی جاہئیں یا بیر کہ خلفائے ثلاثہ اور دیگر مہاجرین وانصار نے بیرکام نہیں کیے، نہ انہوں نے ہجرت کی نہ انہوں نے نصرت و بیعت کی ، تا کہ وہ لوگ اس بیعت سے مشتنیٰ ہو جائیں، یا بہ ثابت کیجیے کہ اس فعل کے بعد ان سے ایسے افعال ہوئے جن کے سبب سے وہ اس رضا مندی کے مستحق نہ رہے اور وہ فعل سوائے غصب خلافت اور عداوت اہل بیت کے دوسرا کوئی نہیں ہے تو اس سے وہی بات ثابت ہوئی جس کا انکار کیا تھا۔لیکن بغیران دوامروں سے کسی ایک امر کے اقرار کرنے کے بیہ بات کہ مہاجرین کی ہجرت کوبھی قبول کرنا، انصار کی نصرت کا بھی اقرار کرنا، اور بیعت رضوان کی شرکت کو سیح جاننا اور ان آیتوں کو انہیں کا موں کے صلہ میں نازل سمجھنا اور پھرمہا جرین وانصار کواس عموم سے خارج کرنا نہ عقلاً درست ہے نه نقلاً ....عقلاً الله كيك جب خدائ جل شانه كهرضي الله عنهم ورضواعنه ، کہ میں مہاجرین وانصار سے راضی ہوا اور وہ مجھ سے راضی ہوئے ، اور اگر کوئی شک کرے کہ ہجرت ونصرت کے لیے ایمان شرط ہے اور مہاجرین وانصار ایمان نہ رکھتے تھے تو ان کے گمان و وہم کے باطل ہونے پر خدا دوسری آیت میں فرما تا ہے:

﴿وَالَّذِيْنَ الْمَنُوا وَ هَاجَرُوا وَ جَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَ الَّذِيْنَ الْوَوْا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَ الَّذِيْنَ الْوَوْا وَتَعَرُّوْا أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا ﴾ (سورة انفال: ٧٤)

"کہ جن لوگوں نے خدا اور رسول کی تصدیق کی اور جواپنے گھر مکہ چھوڑ کر مدینہ میں ہجرت کر آئے اور جنہوں نے اعلاء دین خدا کے لیے جہاد کیا اور جنہوں نے ان لوگوں کو اپنے بہاں پناہ دی اور پنجیبر خداطشے علیم کی مدد کی وہی لوگ سپچ

ایمان والے ہیں۔" ایمان والے ہیں۔"

پس ایسی صریح آیتوں سے مہاجرین وانصار کو خارج کرنا نصوص قطعیّہ سے انکار کرنا ہے اس لیے کہ اس آیت میں خدائے تبارک و تعالیٰ یہ ہیں بیان کرتا ہے کہ جولوگ ایمان لائیں گے اور نیک کام کریں گے ان کو میں جنت دوں گا کہ یہاں بقائے حکم اورخصوص وعموم سے بحث کی جائے بلکہ یہاں تو ایک امر گذشتہ اور ایک گروہِ خاص کے ایمان سے خبر دیتا ہے اور ان کے مومن ہونے کی تصدیق کرتا ہے، اس لیے کہ کوئی شبہ نہ کرے اور اس طا کفہ (جماعت) كى نسبت عموم وخصوص كى قيدنه لكائے اوراسى ليے ﴿ أُولْ عِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا﴾ (الانفال: ٧٤) کوفر مایا که وہی لوگ جنہوں نے نصرت کی ، یعنی مہاجرین وانصار وہی سے مومن ہیں۔ پس پیر جملہ خبر پیر ہے نہ کہ انشائیہ اور از قبیل اخبار ہے نہ کہ از قبیل امرونہی۔ پس کسی طرح نشخ کا شبہ بھی اس میں نہیں ہوسکتا ، اس لیے کہ اخبار میں نشخ واقع نہیں ہوتا۔ ورنہ جو قصے حضرت آ دم عَالِیٰلا اور حضرت موسیٰ عَالِیٰلا اور حضرت بوسف عَالِیْلا وغیرہ انبیاء کرام عیالیہ ا کے خدا نے قرآن مجید میں بیان فرمائے ہیں سب سے یقین جاتا رہے اور انجام اور خاتمے کے معلوم نہ ہونے کا احتمال کر کے ان پریقین نہ رکھا جائے اور عموم وخصوص کی قید لگا کر سارے قرآن شریف میں تحریف کر دی جائے۔

پس باو جود ایسے صریح نصوص کے مہاجرین و انصار کو مومن نہ کہنا حقیقت میں ایسا ہے کہ جس طرح پر انبیاء کی نبوت اور اصحاب کہف کی فضیلت اور اخبار ماضیہ مذکورہ قرآن کی صحت سے انکار کرنا۔ کیونکہ اگر کوئی اعتراض کرے کہ ہم اصحاب کہف کے ایمان کے قائل نہیں ہیں، اس لیے کہ معلوم نہیں کہ وہ قیامت میں نیکوں میں ہوں گے یا معاذ اللہ! دوسر کے گروہ میں، اور یہ بھی ہم کو معلوم نہیں کہ ان کی نیت بخیرتھی یا نہیں اس لیے کہ (نیت امریست باطنی)'' لیمن نیت ایک باطنی معاملہ ہے۔'' اور یہ بھی ممکن ہے کہ سب اصحاب کہف با ایمان نہ ہوں اس لیے کہ خدا کے کلام میں اکثر عموم وخصوص ہے کہ کلام عام ہوتا ہے اور مراد اس سے خاص ہوتی ہے۔ پس ایسے ملحد احمق کے جواب میں سواء اس کے کیا کہو گے کہ خدائے جل خاص ہوتی ہے۔ پس ایسے ملحد احمق کے جواب میں سواء اس کے کیا کہو گے کہ خدائے جل

مرار آیاتِ بینات۔ دوم کی کاری مراز کاری کی ک

﴿ ذُلِكَ مِنَ اللَّهِ مَنْ يَهُدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهُتَدِ وَ مَنْ يُضَلِّلُ فَلَنْ تَجْلَلُ فَلَنْ تَجْلَلُهُ وَلَهُ وَ الْمُهُتَدِ وَ مَنْ يُضَلِّلُ فَلَنْ تَجْلَلُهُ وَلِيًّا مُّرُشِدًا ﴾ (سورة كهف: ١٧)

'' بیاللہ کی قدرتوں سے ہے، جس کوراہ دے اللہ وہی راہ پر ہے اور جس کو وہ بحپلا دے پھر نہ یاوے اس کو کوئی رفیق راہ پر لانے والا۔''

وليل نفتى: .....اگراس تقرير سے بھى آپ كا اطمينان نه ہوتو اپنے ہى مفسرين سے اس كلام كى تقدر في سننے كه علامه طوى ﴿ وَالَّذِيْنَ الْمَنُوا وَ هَاجَرُوا ﴾ كى تغير ميں فرماتے ہيں:

((ثم عاد سبحانه إلى ذكر المهاجرين والانصار و مدحهم والشناء عليهم فقال ﴿ وَالَّذِيْنَ الْمَنُوا وَ هَاجَرُوا وَ جُهَدُوا فِي سَبِيْلِ اللّٰهِ ﴾ اى صدقوا الله ورسوله وهاجروا من ديارهم واوطانهم يعنى من مكة الى المدينة وجاهدوا مع ذلك فى اعلاء دين الله و الذين آووا ونصرواى ضموهم اليهم ونصروا النبى اوليك الذين المومنون حقا اى اوليك الذين

حققوا ايمانهم بالهجرة والنصرة بخلاف من قام بدار الشرك.)) انتهى بلفظه

" لینی پھر خدا شروع کرتا ہے جومہا جرین وانصار کے ذکر کواوران کی مدح کرتا ہے اوران کی شاوتعریف فرماتا ہے کہ آمنو ا" لینی ایمان لائے، ایمان سے کیا مراد ہے ہے کہ تصدیق کی خدا کی اور اس کے رسول سے آئے آئے کی اور ھاجر وا مسن دیار ھے لینی اپنے گھروں سے ہجرت کی لینی مکے سے ہجرت کی اور مدین مدینے کو آئے و جا ھدوا لینی اتن ہی تکلیف پر قناعت نہ کی بلکہ خدا کا دین برخھانے کے لیے جہاد بھی کیا والنہ دین آو و او نصر و اسے کیا مراد ہے وہ فرگ مراد ہیں جنہوں نے ان گھر چھوڑ نے والوں کو اپنے یہاں جگہ دی اور پنیمبر خدا فرماتا ہے کہ ﴿اُولِیْكَ هُمُ الْمُومِنُونَ حَقَّا ﴾ خدا فی فرمان ہیں اور خدا نے فقط عنی کہی لوگ جو کہ مہاجرین وانصار ہیں سے مومن ہیں اور خدا نے فقط مومنون نہ کہا بلکہ آگے حقا کی قیداور بڑھا دی، اس حقا سے بیمراد ہے کہ مومنون نہ کہا بلکہ آگے حقا کی قیداور بڑھا دی، اس حقا سے بیمراد ہے کہ انہوں نے اپنے ایمان کو ثابت کر دیا بہ سبب ہجرت اور نصرت کے بخلاف ان لوگوں کے جودارالشرک میں رہ گئے۔"

پس اب کیا ایسی تصری کے بعد بھی کسی کی زبان پر بیافظ آسکتا ہے کہ مہاجرین وانصار مومن نہ تھے اور پھر بھی کوئی شخص جرأت رکھ سکتا ہے کہ بید کہے کہ ہجرت سے مراد شعب ابوطالب کی ہجرت ہے یا ﴿وَ السّٰبِ قُونَ الْاَوَّلُونَ ﴾ سے مراد موت کی طرف سبقت کرنے والے ہیں یا اور کسی کو بیر قدرت ہوگی کہ اس کے سننے کے بعد عموم وخصوص کا نام کسی کے منہ سے نکلے گا۔

غرض کہ یہ کہنا شیعوں کا کہ رضا مندی کے لیے حسن خاتمہ کا حال معلوم ہونا ضروری ہے صرف دھوکہ ہے، اس لیے کہ بیرضا مندی ہی حسن خاتمہ کی شاہد ہے۔ اس لیے کہ اگر خدا جانتا کہ اس گروہ کا خاتمہ نیک نہ ہوگا اور بیفرقہ بعد میں مرتد ہو جائے گا اور علی رٹائیہ ہی

المركز آيات بينات دروم المركز و في الم خلافت غصب کرنے کے سبب اور فدک چھین لینے کے باعث کافر ہو جائے گا تو خدا پاک کے علم غیب سے بعید ہے کہ وہ پھراپنی رضا مندی بیان کرتا اور ان کے ایمان کے لیے بیافظ كه كر ﴿ أُولَيْكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا ﴾ 'كه يهى لوك جومها جرين وانصار بين سيح مومن ہیں۔'' تصدیق کرتا جوشخص خدا کی نسبت ایسا خیال کرے وہ کا فرہے نہ کہ مسلمان۔ خیال کرنے کی بات ہے کہ خدا نے بھی کسی منافق کی بھی تعریف کی مکسی مرتد کی ثنا و صفت کی ،کسی کا فر کے کسی نیک کام کی ثناوصفت کی ،آخر بہت سے کا فرگزرے ہیں کہ جو سخی تھے، انصاف بھی کرتے تھے مگر صرف اس وجہ سے کہ کا فرتھے اور کفر کی وجہ سے جہنم کے مستحق، خدا نے ایک لفظ بھی ان کی تعریف میں نہ کہا اور اپنی رضا مندی سے ان کے کسی فعل کومنسوب نه کیا، اس لیے کہ جب وہ جانتا تھا کہ بیلوگ کا فرین اور آخر کار دوزخ میں بھیجنا ہو گا تو رضا مندی کا اظهار کرنا گویا تدلیس کرنا ہے اور دھوکہ دینا ہے نبعہ و ذباللہ من هذه .....یس اگرصحابہ رخینہ ہے ہجرت یا نصرت یا بیعت سے راضی ہوتا اور باقی ان کے سارے کاموں سے یا اکثر کاموں سے ناخوش، یا ان کے کفر و نفاق کے سبب ان کو دوزخی کرنا ہوتا تو بھریہ کمبی چوڑی تعریفیں ان کی اور ایسی اعلیٰ درجے کی ان کی ثنا وصفت کرنا کس نظر سے تھا، کیا خدا نے بھی تقیہ کیا تھا، یا معاذ اللہ ظاہر میں دل خوش کرنے کے لیے اور اپنا کام نکالنے کے لیےان سے تدلیس فرمایا تھا، یااس سے غلطی ہوگئی تھی کہ بے انجام سوچے ایسے فرقے کی جو آخر کوسب کے سب مرتد ہو گئے یا جیتے جی سب کے سب منافق تھے ان کی ثنا وصفت کی۔ اس سے زیادہ نہیں کہ اگر خدا کوصاف کہنا منظور نہ ہوتا تو پیفر ما دیتا کہ جن لوگوں نے ہجرت کی ہے اور جنہوں نے نصرت کی ہے بیسب کے سب مومن اور اچھے نہیں ہیں اور سب سے میں راضی نہیں ہوں .... یا جو مرتے دم تک حقیقت میں ثابت قدم رہے گا اور جوعلیٰ کی خلافت اور فاطمه کا فدک نه چھنے گایا جوان درد ناک واقعات کے ظہور سے پہلے سبقت الی الموت کر جائے گاانہی کی نسبت میری رضا مندی ہے تا کہ کسی کو پچھ دھوکہ نہ رہتا..... نہ کہ

بجائے اس کے اس سارے فرقے اور کل گروہ کی ہجرت اور نصرت ہی کی تعریف کرے اور

ا يات بينات دروم المحاول المحا

ان کی ہجرت ونصرت ہی کوان کےایمان کی حجت میں دلیل لائے۔

يس اے مونين! ذرا آيات قرآني يرغور كرواوراس كاماله و ماعليه سوچواور تدليس وتقیہ اور بدا کو خدائے یاک کی جناب میں نسبت نہ کرو،معلوم نہیں کہتم نے اپنے ذہنوں میں کس کوامام نضور کیا ہے،کس کو پیغمبر جانا ہے،کس کو خداسمجھا ہے کہ کسی کی نسبت سجائی اور صفائی کا اعتماد نہیں کرتے، سب کی باتوں میں ذل فصل بیان کرتے ہو، جس طرح برتم اپنے فرضی اماموں کی نسبت تقیہ کی تہمت کرتے ہو، بعینہ ویسے ہی اپنے خدا کی شان میں تدلیس اور بدا کو منسوب کرتے ہو، ورنہ ہمارے اماموں نے بھی ہمیشہ صاف معاملہ رکھا، ہمارے سیے اورایک خدا کی بات بھی ہمیشہ ایک ہی ہے ....جس کواس نے مومن جانا پینمبر خدا طلقے ایم سے کہہ دیا کہ بیمومن ہیں ان کواینے ساتھ رکھ، ان کواپنا مصاحب بنا، ان سے مدد لے، ان کے گھروں میں آرام کر.....جن کومنافق جانا ان کی نسبت صاف اپنے رسول سے کہہ دیا کہ ان کو بے ایمان سمجھ، کسی بات میں اپنا شریک نہ کر، بھی اپنی صحبت میں ان کو نہ بٹھلا۔ چنانچہ خاص پیغیبر خداط اللے عَلیم کے برتاؤ سے سب برکھل گیا کہ کون منافق تھے اور کون مخلص تھے..... صحبت نبوی طلطی ایمان کی کسوٹی تھی۔ مگر ہمارے نزدیک وہ سیے ہیں اور تمہارے نز دیک جھوٹے، پس دو حال سے خالی نہیں یا بیہ کہ پیغمبر خداً نے ان مہاجرین وانصار کے نفاق کو جانا یا ان کا نفاق آنخضرت طلط ایم نہ کھلا۔ اگر ان کا نفاق کھل گیا تو ان کو اپنی صحبت میں رکھایانہیں؟ اگر کہو کہ رکھا تو منافق کواپنی صحبت میں رکھنا کیامعنی اور اگرنہیں رکھا تو ساری حدیث اورتفسیر اور سیر اور تاریخ کی کتابوں کو گنگا جمنا میں ڈال کر میلا دِ نبوی ہی سے ا نکار کرنے لگو اور سارے متواترات کے منکر ہو جاؤ اور اگران کا نفاق نہیں کھلا تو اوّل تو ان منافقین برآ فریں کرو کہ کیسے ہوشیار اور حالاک تھے کہ ابتدائے طلوع نیر نبوت سے غروب کے زمانے تک اپنے نفاق میں ایسے ہوشیار رہے کہ بھی پیغمبر خداط التے آیم پر ان کا حال نہ کھلا اور آنخضرت طلط عنه الماع نه المولى، نه جبرئيل ان كي خبر لائے، نه خدانے ان پروحی کی، (نعوذ بالله من ذالك)۔ اس كے بعد بي خيال كروكه وہ منافقين كتنے تھے دو

عار تھے یا ہزار دو ہزار، پس اگر "ارتدت الصحابة كلهم الا ثلاثه" يرنظر كئى تو يہى ارشاد ہوگا کہ سوائے تین جار کے باقی سب کے سب منافق یا کافر تھے یا مرتد ہو گئے اور اگر ﴿ يَلْ خُلُونَ فِي دِيْنِ اللَّهِ أَفُوَاجًا ﴾ • يرخيال كيا تو كهو كه كه اكر چه منافق بهي بهت تھے مگر سیج اور یکے مومن بھی بارہ ہزار سے کم نہ تھے بلکہ منجملہ بارہ ہزار منافقوں پر غالب تھے یا منافق ان برغالب تھے.....اگریہ کھو کہ منافقوں پرغالب تھے تو تعجب ہے کہ باوجود غلبے کے پھر منافقوں کو پیغمبر طلنے آیا ہے نے جیتے جی نکال نہ دیا اور ان کو ذلیل وخوار نہ فر مایا..... اور پھر بعد پینمبر خداط التا علیم کان منافقوں کا کسی نے مقابلہ نہ کیا اور وصی برحق ، امام مطلق کا دوتین کے سواکسی نے ساتھ نہ دیا بلکہ خاص بضعهٔ رسول سیدۃ النساء تین جاررات برابر گھر گھر پیادہ پا دوڑیں اور سارے مہاجرین و انصار سے مدد جاہی، عمامہ رُسول طلط عَلَیْم بھی دکھلایا، جامہ رُ نبوی طلنے علیم کو بھی پیش کیا،حسنین طالیجا سے معصوم بچوں کے حال پر بھی ترحم کی خواہش کی اور خود بھی ایک میمن کی لات کے صدمے سے مجروح ہوئیں اور ایک معصوم بچہ شکم مبارک ہی میں شہید ہوا اور دامادِ رسول کو بھی منافق گلے میں رسی ڈال کر کھینچتے لے چلے اور ادھروہ خدا اور رسولً کا واسطہ دلاتے رہے اور إ دھرسيدهٔ پاک دروازے سے اس حال زار کو د کيھ د کيھ کر "وابتاه وا محمد اه" چلاتی رئین اور داد بے داد کاغل ملائکہ نے سا، اس ہنگامہ قیامت کے دیکھنے کو سدرہ المنتہلی سے فرشتے دوڑے اور ان منافقوں نے کیا جو کچھ کیا اور ان معصوموں برگز را جو کچھ گز را اور پھرائیں حالت میں کہ غیروں کورحم آ جا تا ہے، دشمنوں کے دل بھی نرم ہو جاتے ہیں، جس سے پچھتعلق نہیں ہوتا وہ بھی مدد پر آمادہ ہو جاتا ہے،مظلوموں کو ظالم سے بچاتا ہے مگرالیی مصیبت اور تکلیف کی حالت میں بھی باوجود یکہ بارہ ہزار سچے یکے مومن موجود تھے جس میں سے نہ کوئی جبری تھا نہ قدری نہ کوئی وشمنِ علی تھا اور علاوہ ان کے تمام بنی ہاشم ہتھیار بندموجود تھے اور پھر بایں قوت وشوکت اور بایں شجاعت وصولت کوئی بھی ان بارہ ہزار میں سے، نہ بنی ہاشم میں سے ایک بھی حمایت کو اٹھا اور نہ کسی نے وصی رسول کی

**<sup>1</sup>** ترجمہ: 'اللہ کے دین میں فوج در فوج داخل ہورہے ہیں۔'' (سورہ نصر)

ا يات بيات دروم المحالات المحا

مدد کی اور نہ کسی نے بضعہ نبوی کی اعانت کی ،سب کے سب بیٹے تماشا دیکھتے اوران منافقوں کو جن کے نہ دل میں ایمان تھا، نہ بدن میں قوت تھی، نہ جن کی قریش میں کچھ عزت تھی، نہ جن کو جن کو کسی قشم کی فضیلت تھی ..... ہمیشہ پنجمبر خدا سے نفاق کرتے رہے ، آنخضرت طلطے آئے کے مار نے کی تدبیریں سوچتے رہے ، نہ کسی لڑائی میں بھی تلوار نکالی بلکہ اپنی عمر بھر میں ایک پشتے کا خون بھی نہیں بہایا، مارنا کیسا، ساری لڑائیوں وقت پر فرار ہی اختیار کیا۔

پس ایسے لوگوں سے ان بارہ ہزار آ دمیوں کا ڈرنا اور بنی ہاشم کا بھی چون و چرانہ کرنا دو حال سے خالی نہیں یا یہ کہ وہ بھی منافق تھے اور دشمن اہل بیت گوخود ظالم و غاصب نہ ہوں لیکن ظالموں اور غاصبوں کے معین ہونے میں تو کچھ کلام ہی نہیں اور جب وہ بھی منافق گھہر نے تو کھرایمان والے تین کے تین ہی رہ گئے .....اور یا یہ جتنی با تیں ہم نے تمہاری طرف سے نقل کیس اس میں سے کوئی ثابت نہ ہوئی۔ نہ کسی نے کسی کاحق غصب کیا، نہ کسی نے کسی پرظلم کیا بلکہ حق بہ حق دار دیکھ کر کسی نے مخالفت کسی کی نہ کی اور سب کے سب مہاجرین وانصار مومن اور مخلص شے۔

پس اے حضرات شیعہ! سوائے ان صورتوں کے اور کوئی دوسری صورت ہی نہ تھی جس سے حفاظت ہو سکے۔ یا تو سب مہاجرین وانصار کو کافر کہو، منافق جانو اور یا سب کو مومن اور مخلص کہو و انسے لہم ذالك ...... مگر بھی یہ کہنا کہ سب منافق تھے اور بھی فر مانا کہ بارہ ہزار باایمان صحابی تھے اور بھی بید ارشاد کرنا کہ پنجمبر خدا کے مرتے ہی سب مرتد ہو گئے اور بھی بیہ کہنا کہ بعد خلیفہ سوم کے پھرلوگ تا بب ہو گئے تھے اور ایمان کی طرف رجوع ہو گئے تھے اور اس کے مثل ہر موضع اور ہر مقام پر رنگ بدلنا اور بات بات میں دور کی کرنا عقل کے بھی خلاف کے مثل ہر موضع اور ہر مقام پر رنگ بدلنا اور بات بات میں دور کی کرنا عقل کے بھی خلاف ہے اور انصاف کے بھی .... کیا وہ لوگ جنہوں نے ساری عمر تو پیغمبر خدا طیفے ہے گئے کہ صحبت پائی اور تمام زندگی میں اپنی حضرت کی نصیحت سنی اور نماز وں میں حضرت کی شیحت سنی کے سب پیغمبر خدا طیفے ہی کے نام کے رہے اور جہادوں میں مارنے مرنے پر مستعدر ہے وہ سب اور نماز دل میں خدا طیفے ہی کے وفات فرماتے ہی مرتد ہو جا نمیں اور اگر کچھ لوگ رہ جا نمیں تو وہ

المات بيات دروم المحال المحال

خاندان نبوگ پراییاظلم صرح ہوتا ہوا دیکھ کر نہ زبان کو منہ سے نہ ہاتھ کو آسین سے نکالیں ..... اور پھر باوجود ایسے ارتداد ایسی صرح اور واجب القتل ہونے کے بعد پجیس برس کے جب حضرت علی رفایٹی خلیفہ ہوں تب پھر تو بہ کریں اور حضرت علی رفایٹی کے نثر یک ہوں۔اورتم ان کی تو بہ کو قبول کرلواوران کو با ایمان کہواوران کو جنتی جانو .....کیا خوب عقیدے ہیں آپ کے اور کیا اچھی باتیں ہیں آپ کی جو آپ ہی کو زیبا ہیں۔ شعر .....

ای دہانت زلب و لب زد ہاں شیریں تر خندہ شیریں و سخن گفتن ازاں شیریں تر

یہ جو کچھ میں نے لکھا اس کے لفظ لفظ کی شرح باب امامت میں ہو گی اور اس اجمال کی تفصیل ایسی کی جائے گی کہ کسی شیعی کی زبان سے بجز بجاو درست کے پچھاور نہ نکلے مگر اس مقام بردو حارفقر به لکھتا ہوں تا کہ اس کا حال لوگوں کومعلوم ہوجائے۔اعلموا یاایھا الخلائق هدا كم الله \_ شيعول نے اوّل بيدعوىٰ كيا كه خلافت حضرت اميراً كاحق تفااور بیغمبر خداط السی می این حیات میں اپنا خلیفه کر دیا تھا مگر خلفائے ثلاثہ نے ان کاحق چھین لیا اور کیے بعد دیگرےخود خلیفہ بن بیٹھے اور خلافت کو اصول دین میں داخل کیا کہ اس کا منکر گویا تو حید اور نبوت کا منکر ہے۔ پس اس اصول سے یہ نتیجہ نکالا کہ خلفائے ثلاثہ رشخانیہ ہ كافر ہو گئے۔ و نعوذ باللّٰه منه۔ اور چونكه ايك لا كوآ دمى سے زياده مسلمان پيغمبر خدا طلقی آیم کے بعد تھے اور جس میں سے ہزاروں مہاجرین وانصار اور بیعت الرضوان والے تھے، سبھوں نے خلیفہ اوّل کی بیعت کی تو ان کی نسبت بھی ارتداد کا حکم قائم کیا اور سب کو معاذ الله کافر کھہرایا اور چونکہ اس کے لیے کسی امام کا قول جاہیے اس لیے اماموں کی طرف منسوب کیا کہ ائمہ کرام نے فرمایا کہ پینمبر خداط اللے علیم کی وفات کے بعد سب اصحاب مرتد ہو گئے سوائے تین کے اور حضرت علیؓ ایسے مجبور ہو گئے کہ وہ اکثر فر مایا کرتے تھے کہ اگر حیالیس جانباز میرے نثریک ہوتے تو میں مقابلہ کرتا۔ جب سب اصحاب نیخانین کے ارتداد کا دعویٰ کیا اس وقت آیات کلام الله پرنظر کی تو دیکھا کہ وہ تو تمام مہاجرین وانصار کی مدح وثنا سے بھرا ہوا ا يات بيات دروم المحاول المحاو

ہے اس لیے اس میں تاویلات بعیدہ کرنا شروع کیں، مہاجرین کے بیمعنی بنائے کہ مراداس سے شعب ابوطالب کی ہجرت کرنے والے ہیں، یا حبشہ کے ہجرت کرنے والے، "انصار" سے بیمعنی لیے کہ وہی ساٹھ ستر آ دمی مراد ہیں جو کہ اوّل اوّل مکہ معظمہ میں پیغمبر خداط اللہ ایّل کے حضور میں حاضر ہوئے تھے اور "سابقون" کے معنی بیر بنائے کہ مرادان سے وہ لوگ ہیں جو پیغمبر خدا کے سامنے ہی مریح کے تھے۔

جب بدخیال کیا کہ آخر بیسب تعریفیں اصحاب ریخن پیرم کی جو خدا کی کتاب میں ہیں ان كا مصداق تسى كوكرنا حابية توجهان تك هوسكا ان آيتون كوصرف على المرتضلي رخاليُّهُ كي شان میں قرار دیا اور جو کچھ خلافت کا وعدہ خدا نے اصحاب ریخالئیم سے کیا تھا اس کوامام مہدی آخر الزمال کے عہد پرٹالا اور جوشوکت ونصرت اور غلبهٔ اسلام کا خدانے قرآن مجید میں بیان کیا تھا اور جس کا ظہور خلفائے ثلاثہ کے ہاتھ سے ہوا تھا اس کو امام صاحب کے ظہور پر ملتوی کیا ..... باقی وہ آیتیں رہ گئی ہیں جن کا مصداق سوائے اصحابِ نبوی کے اور کوئی نہ ہو سکا تب یہ اقرار کیا کہ مراداس سے وہ اصحاب ہیں جوایمان پر ثابت قدم تھے اور جن کے اعمال بھی ا چھے تھے.....اور بہت سی آیتوں کوجس میں کثرت اصحاب اور غلبہ اہل اسلام کا ذکر ہے دیکھ کر کوئی جارہ سوائے اس کے نہ یایا کہ تین کو چھوڑ بئے اور دو جار ہزار اصحاب کی خوبیوں کا ا قرار تیجیے۔ چنانچہ بیں مجھ کر اور اہل سنت کی دار و گیر سے تنگ ہو کر اور پچھ خدا سے شر ما کر آخر شیخ صدوق محمد بن بابو یہ قمی نے'' کتاب خصال'' میں یہ اقرار کیا کہ پیغمبر خداً کے بارہ ہزار اصحاب تھے جس میں سے آٹھ ہزار مدینے کے اور دو ہزار غیر مدینے کے اور دو ہزار آزاد اور ر ہا کیے ہوئے، جس میں نہ کوئی قدری تھا کہ جبر کا قائل ہو، نہ کوئی معتز لی تھا، نہ کوئی صاحب الرأى تھا بلكہ سب كے سب نہايت نيك اور ياك تھے، رات دن خدا كے خوف ميں رويا کرتے اور خدا سے دعا کرتے کہ الہی قبل اس کے کہ ہم میدے کی روٹی کھائیں ہماری روح قبض کر لینا۔لیکن اس میں بھی کیا ہوشیاری کی کہ بوجہ خلفائے ثلاثہ کے مکے والوں کا پچھ ذکر نہ کیا کہ وہاں کے بھی کچھلوگ مسلمان تھے یانہیں، گویا باوجوداس کثرت کے بھی ان بے حیاروں ایت بیات۔ دوم کی کھا کی گھا کی کھا کی کھا کی کھا گھا کی کھا گھا کی کھا گھا کا کھا کھا گھا کے کھا کھا کھا گھا ک مار آیا ت بیا ت ۔ دوم کھا کھا کھا کھا کھا کہ کھا کھا کھا کھا کھا کہ کھا کہ کھا کھا کھا کھا کھا کھا کھا کھا کھ

کو خارج ہی رکھا ..... خیر بہر حال جب کسی سنی نے اعتراض کیا کہ عجب مذہب ہے تمہارا کہ اصحابِ نبوی کوجن کی تعریف سے قرآن بھرا ہوا ہے کافر اور مرتد کہتے ہوتو جواب میں وہی روایت پیش کر دی که ہم بارہ ہزار اصحاب کو با ایمان جانتے ہیں اور ساری آیتوں اور احادیث اور اقوال کے مصداق کے لیے ان بارہ ہزار کے ایمان کا اقرار کیا اور بعضوں نے یہ خیال کر کے کہ اگر کوئی ان کے نام یو چھے بیٹھے تو کیا جواب دیں گے ایک فہرست بھی تیار کی جس میں سو اصحاب کے نام لکھے مگر خدا کے فضل سے وہ فہرست بھی ایسی ہے کہ جس کے دیکھنے سے ہنسی آتی ہے۔بعض تو وہ لوگ ہیں جو ہجرت کے وقت کا فرتھے اور بعض وہ لوگ ہیں جو جنگ بدر میں کا فر ہونے کے سبب سے پکڑ کے آئے تھے اور ان سے فدیہ لے کر ان کو چھوڑا تھا اور بعض ایسے ہیں جو پینمبر طلط اللہ کی وفات کے وفت شاید نابالغ ہوں گے اور بعض وہ ہیں جن کو حضرت علی ضائیہ؛ نے ذلیل و خوار فرمایا ہے یا خائن اور بددیانت کہا ہے۔ خیر بہر حال د کھلانے کے واسطے سونام کی فہرست تیار کی اور باقیوں کی نسبت کہا کہ شیخ اعظم محمد بن حسن بن بابو یہ فتی نے اساء الرجال کی کتابیں تیار کی ہیں، اس میں بہت اصحاب کے نام ہیں مگر افسوس ہے کہ ناصبوں نے جلا دیں اور اب ان کا پیتہ ہیں چلتا۔

غرض کہ اب دو دعوے جوایک دوسرے سے خالف تھے حضرات نے کیے کہ ایک دعویٰ تو یہ کیا کہ سب اصحاب مرتد ہو گئے اور دوسرا دعویٰ یہ کیا کہ بارہ ہزار اصحاب نہایت نیک اور پاک تھے اور دونوں متناقض روایتوں پر جب اہل سنت نے اعتراض کیا تو اب ارتسدت الصحابة کلھم عدول کے معنی بنائے کہ یہ جوامام نے فرمایا ہے کہ سب اصحاب سوائے تین کے مرتد ہو گئے اس کے یہ معنی نہیں ہیں کہ سب کا فر ہو گئے بلکہ تین فریق ہو گئے تھے، ایک فریق تو صاف مرتد ہو گئے، لیعنی دین سے پھر گئے اور بعض ضروریات اسلام کے منکر ہو گئے، ان کے ارتداد کا نام ارتداد دین دیا گیا اور دوسرا فریق اخلاق حمیدہ اور صفات پہندیدہ کا تارک ہوا، یعنی جو افعال حسنہ، اعمال صالحہ اور خصوصی محبت اہل بیت کے ساتھ پیغیر مطفی ہیں تارک ہوا، یعنی جو افعال حسنہ، اعمال صالحہ اور حضرت سید المسلین مطفی ہیں کے ذرایت کی فریت کی

اعانت نه کی اوراس کے ترک میں مداہنت کی ، اس ارتداد کا نام ''ارتداد خلقی رکھا گیا۔۔۔۔۔اور تیسرا فریق وہ قرار دیا گیا جس نے حقوق اہل بیت کو غصب کیا اور علی مرتضای گا اور فاطمہ زہراً کا حق چھین لیا اور عتر ہے نبوی کوستایا اوراس کا نام ''ارتداد ایمانی'' رکھا، یعنی ایمان کو چھوڑ دیا گوظاہر میں اسلام کا نام ان پر باقی رہا۔۔۔۔ پس اس حکیمانہ تقریر سے دونوں مختلف حدیثوں یا روایتوں کو تطبیق دیا کہ جس حدیث میں کل صحابہ کے ارتداد کا ذکر ہے اس سے ارتداد دینی اور ارتداد ایمانی مراد ہے اور جس روایت میں بارہ ہزار اصحاب کا ذکر ہے وہ اس زمرہ میں داخل نہیں ہیں جن پرارتداد دینی کا اطلاق ہے۔۔

اس کے بعد جب بیہ خیال کیا کہ منجملہ ان تین فریق کے دوفریق تو حقیقت میں دین و ا بمان سے محروم ہوئے ایک فریق رہ گیا جن کے ارتداد کا نام'' ارتداد خلقی'' رکھا گیا، ان پر بھی بیاعتراض ہوتا ہے کہ انہوں نے کیوں علی المرتضلی رہائینہ کی اعانت نہ کی اور اس جم غفیر نے اہل بیت کی محبت کیوں چھوڑی اور ایسے ظلم صریح کو دیکھ کر معاندین کا مقابلہ نہ کیا؟ تب اکثر نے اس کا اقر ارکیا حقیقت میں کوئی سیا اور کامل ایمان والا نہر ہاتھا۔ اور جب حضرت علی خالفیہ سے چند شخصوں نے اعانت کا وعدہ کیا اور جناب امیر ٹنے ان کا امتحان لیا تو وہ بھی امتحان میں بورے نہ اترے۔ اس لیے حقیقت میں ترک اعانت اہل بیت سے وہ بھی مرتد ہو گئے اور صرف دو تین سیچے رفیق رہ گئے مقدادؓ، سلمانؓ، ابوذرؓ اور بعضوں نے ان کوبھی اڑا دیا اور سیا دوست ایک مقدارؓ ہی کوقرار دیا۔ پھر جب خیال کیا کہ آخر تین خلیفوں کے بعد اصحاب نبویؓ نے حضرت علی خالٹیۂ سے بیعت کی تو اگر وہ ان سے مخالف ہوتے تو کیوں چوتھی دفعہ ان کو خلیفہ کرتے، کیا کوئی چوتھا آ دمی باقی نہ رہاتھا؟ تب بیمضمون تراشا کہ بیلوگ اوّل وہلہ میں مرتد ہو گئے تھے مگرتھوڑی مدت کے بعد بہ بدرقہ عنایت ایز دی حق کی طرف ہوئے اور انہوں نے تو بہ کی اور ہدایت یائی اور اپنے حق اور راہ راست پر ثابت قدم ہو گئے۔ کیکن یہ روایتیں اور حدیثیں کتب شیعہ میں ایک دوسرے سے مخالف ہیں کہ کسی کی

تصدیق کرنی اصول شیعہ کے موافق محالات سے ہے، اس لیے کہ ان کے بڑے بڑے فقہاء

اور مجہدین اس کے معتقدر ہے کہ جس نے نص نبوی کو سنا اور پھر منکر خلافت ہوا وہ اسلام سے خارج اور واجب القتل ہو گیا ...... بہر حال گوشنی کر کے بہت ہی با تیں بنا کیں اور دس پائج ہزار کواصحاب نبوی میں شار کیا مگر بہ فواے "و لا یصلے العطار ما افسدہ السدھ ۔ " • جوسلہ ایمان کا ان کے بزرگوں' نے توڑا تھا وہ پھر نہ جڑ سکا اور اب تک اس بات کا کسی شیعہ سے جواب نہ ہوسکا کہ جولوگ حقوق اہل بیت کے فصب کرنے والے تھے وہ تو صرف تین آ دمی ہی تھے باقی جوہوں گے وہ ان کے معین و مددگار ہوں گے، تو اگر ان کے معین و مددگار بہت نہ ہوتے تو وہ کیوں حق اہل بیت فصب کرنے پاتے اور اگر بہت تھے تو وہ کیوں حق اہل بیت فصب کرنے پاتے اور اگر بہت تھے تو کیوں حق اہل بیت فصب کرنے پاتے اور اگر بہت تھے تو کیوں حق اہل بیت فصب کرنے پاتے اور اگر بہت تھے تو کیوں حق اہل بیت فصب کرنے پاتے اور اگر بہت تھے تو کیوں خی اور گردس پائج ہزار آ دمی بھی ان سے مخالف تھے تو السیس قی السید تھی السیس کیوں نے کیا۔ پھر انہوں نے کیوار کے قصاص کی مقابلہ کیوں نہ کیا۔

یس معلوم ہوا کہ ان خلفائے جور کے خالفین بہت ہی کم تھے، اس لیے بعض روایات میں آیا ہے کہ علی المرتضی خالفیۂ فرماتے ہیں کہ پیغیمر خداط ہے ہیں کہ پیغیمر خداط ہے ہیں کہ بین ہیں ہے بیں کہ بین ہی مجھے ایسا نظر نہ آیا تھا جس کے بھرو سے پر میں مخالفین کو بھلا دیا اور ایمان کو چھوڑ دیا، کوئی بھی مجھے ایسا نظر نہ آیا تھا جس کے بھرو سے پر میں مخالفین کا مقاتلہ کرتا۔ تو اس صورت میں وہ دعویٰ کہ بارہ ہزار افراد ایسے تھے جو رات دن روتے تھے، باطل ہوا، اس لیے کہ اگر دو چار ہزار بھی ان میں سے اس وقت تک زندہ ہوتے تو وہ بچھ مدد کرتے یا نہ کرتے، شاید ان کو رونے سے فرصت نہ ملی ہوگی اور گوشۂ عبادت سے نگانا مناسب نہ تصور کیا ہوگا مگر وہ وقت جبکہ فاطمہ زہران اللہ ہا روتی پھرتی تھیں اور علی المرتضٰی زائی ہی ہوگا میں اور علی المرتضٰی زائی ہی کا تھا یا کہ تلوار ہاتھ میں لے کر ساتھ گھر گھر مدد مائلی پھرتی تھیں وہ وقت رونے کا اور گوشہ شینی کا تھا یا کہ تلوار ہاتھ میں لے کر ساتھ گھر گھر مدد مائلی پھرتی تھیں وہ وقت رونے کا اور گوشہ شینی کا تھا یا کہ تلوار ہاتھ میں لے کر ساتھ گھر گھر مدد مائلی پھرتی تھیں وہ وقت رونے کا اور گوشہ شینی کا تھا یا کہ تلوار ہاتھ میں لے کر ساتھ گھر گھر مدد مائلی کی اور زیریت نبوی کی کوظلم وستم سے بیجانے کا است

**<sup>1</sup>** عطاراس چیز کو درست نہیں کرسکتا جس چیز کوز مانے نے بگاڑ دیا ہو۔۱۲

<sup>2</sup> ترجمہ: دانت کے بدلے دانت اور زخموں کا بدلہ برابر۔ "(سورہ ماکدہ)

اگر کہا جائے کہ انہوں نے بعد میں حضرت علی المرتضٰی فرائٹیڈ کا ساتھ دیا کہ آخر انہیں میں سے ہزاروں آ دمی جنگ صفین میں مارے گئے اور ہزاروں آ دمی معاویہ فرائٹیڈ امیر شام کے مقابلہ میں علی فرائٹیڈ کی طرف سے قتل ہوئے تو ان کی توبہ پر کیا بھروسا ہوسکتا ہے، اس لیے کہ جب اصل وقت پر انہوں نے دعا دی اور بضعہ نبوی کوظم وستم سے نہ بچایا اور پجیس برس تک خلفاء جورکی بیعت کرتے رہے تو ان کے ایمان پر کیا اظمینان ہوسکتا ہے اور سوائے اس کے کہ یا ان کوار تداد کی حالت پر رہنے دیا جائے یا ان کے ارتداد کا نام ہی نہ لیا جائے ان کی نسبت اوّل ایمان کی نسبت کرنا پھر نیج میں مرتد بنانا پھر تو بہ کر کے ایمان کا ان پر اطلاق کرنا اور طلاق رجعی کی طرح نکال دینا اور داخل کر لینا دین کو باز یجئ اطفال بنانا ہے۔

غرض کہ اصحاب نبوی تو اس حیص ہیں پڑ گئے اور اب تک پڑے ہوئے ہیں، کوئی سب کو کا فر بنا تا ہے، دو تین کو پکا ایمان والا کہتا ہے، کوئی بارہ ہزار کو با ایمان کہہ کر اپنی دینداری ظاہر کرتا ہے مگر ہر چند با تیں بناتے ہیں کوئی بات نہیں بنتی ..... خیر اصحاب نبوی کو چھوڑ و، اب خاص علی المرتضٰی کرم اللہ وجہہ کی طرف خیال کرو کہ جناب امیر گئی نسبت کیا فرماتے ہیں۔قبلہ ان کا بھی وہی حال ہے کہ جب انہوں نے خلفائے ثلاثہ کی بیعت کر لی تو فرماتے ہیں۔قبلہ ان کی بیعت کر ای تو ان کی بیعت کر ای تو ان کی بیعت سے خلافت کا ثبوت ہوگیا اور جب ثبوت خلافت ہوگیا تو مذہب تشریع باطل ہوا، اس لیے یہ صفمون تر اشا گیا کہ حضرت علی نے خوشی سے بیعت نہیں کی بلکہ جب یہ کیفیت ہوئی:

بدست عمر بودیك ریسمان دگر در كف خسال از پهلوان ف گندند بر گردن شیر نر كشیدند اور ابر ابوب كرش دوسری خالهٔ پهلوان كے ہاتھ میں شیر نر (علی ) ك گردن میں وہ رسی وال كرابوبكر كے پاس گھیدے كرلے گئے۔'' ا يات بينات دروم المحروم المحر

لیعنی کشال کشال ابوبکر خلائیۂ کے پاس لائے اور باوجود یکہ راہ میں بہت سے معجزات دکھائے گئے اور پنجمبر خداطلنے مایٹ نے مرشیہ کھائے گئے اور پنجمبر خداطلنے مایٹ نے فرمبارک سے ہاتھ بھی زکال دیا اور ہاتف غیبی نے مرشیہ بھی پڑھا اور کسی نے بچھ نہ سنا تب بہ مجبوری حضرت علی خلائیۂ نے بیعت کی۔

جب مجبوری کے لفظ کوعلی مرتضی گلی شان میں نقص اور عیب خیال کیا کہ باوجود وہ خدا کے شیر تھے اور شجاعت و مردانگی میں نظیر نہ رکھتے تھے، ان کا مجبور ہونا کیسا، تب دوسرا مضمون تراشا گیا کہ بیغمبر خدا ان کو وصیت کر گئے تھے کہ تم خلفاء ثلاثہ سے مقابلہ و مقاتلہ نہ کرنا اس لیے حضرت نے مقابلہ نہ کیا ورنہ اگر بیغمبر خدا کی وصیت نہ ہوتی تو پھر لوگ تماشا د کیھتے اور ذوالفقار علی کے جو ہر نکلتے ، مجبوری تھی کہ بیغمبر خدا ملے آئے تھے۔

جب بیاندیشہ ہوا کہ لوگ کہیں گے کہ پنجمبر خداط اور خاندان نبوی تہہ و بالا ہو گیا اور کفار جس کے اوپر عمل کرنے سے دین ہی غارت ہوا اور خاندان نبوی تہہ و بالا ہو گیا اور کفار منصب خلافت کے غاصب ہو گئے، تو اس کے لیے ایک حدیث بنائی جس کا مضمون ہیہ ہے کہ اللہ جل شانہ نے خاص جبر ئیل علایلا کی معرفت اپنا نامہ علی مرتضی کے نام اور حضرت جبر ئیل اللہ جل شانہ نے خاص جبر ئیل علایلا کی معرفت اپنا نامہ علی مرتضی گئے نام اور حضرت جبر ئیل کے سے وہ نامہ دیا اور دینے سے قبل بہت سے عہد لیے اور قسمیں لیس جب حضرت جبرئیل کو اطمینان ہو گیا کہ ضرور اس پر عمل ہوگا تب چیکے سے وہ نامہ خدا کا دیا، اس میں لکھا تھا کہ تم خلفائے ثلاثہ کے مقابلہ میں تلوار نہ لینا، اس لیے حضرت علی نے مقابلہ نہ کیا۔

اور جب بیہ خیال ہوا کہ حضرت علیؓ نے امیر شام کے مقابلہ میں کیوں تلوار لی اور ہزاروں آ دمیوں کوتل کیا؟ تب اس نامہ میں بیمضمون اور بڑھا دیا کہ امیر شام اور خوارج کے مقابلہ میں تلوار اٹھانا اور خوب گردنیں ان کی اڑانا۔ سبحان اللہ، کیا نامہ تھا اور کیامضمون تھا کہ ایک فریق سے مقابلہ کا حکم، دوسرے سے سکوت و خاموشی کی وصیت ، اختیار تھا کہ جو چاہتے اس نامہ میں اور بڑھا دیتے۔ شعر .....

ا يات بينات دروم المحال المحال

ایں سخن راچوں تو مبدا بودهٔ گربیفزاید تو آل افزوده

بہر حال جب کسی نے یہ بوچھا کہ خدانے ایسی وصیت کیوں کی جس کامضمون مختلف ہے؟ اس کا یہ جواب دیا کہ خدا کی حکمت خدا ہی جانے بندے کی کیا قدرت ہے جواس کے اسرار اور حکمتوں سے واقف ہو، ایمان والوں کا کام ہے بے چون و چرااس کی باتیں مان لینا نہ کہ اس کی حقیقت اور سبب کا بوچھنا اور اس کے واسطے ہزاروں آیات اور لاکھوں احادیث کی سندموجود ہے۔

خیر بہر حال اس نامے کی بدولت شجاعت بھی حضرت امیر ٹکی قائم رہی اور بیعت کا عذر بھی معقول ہو گیا اور خلافت بھی خلفائے ثلاثہ کی حق نہ ہونے پائی اور جب کسی ستی جاہل نے اعتراض کیا کہ علی مرتضی ٹنے بیعت کیوں اختیار کی تمہارے نزدیک خلفاء ثلاثہ معاذ اللہ! مرتد تھے اور بیعت تو فاسق کی بھی حرام ہے۔ اردو کے مرثیہ پڑھنے والے بھی جانتے ہیں کہ اسی اسطے امام حسین وٹالٹی نے بیزید کی بیعت نہ کی اور جب اس نے بیعت کرنے کے لیے لکھا تب آئے انکار کیا اور فرمایا: شعر ......

سب جانتے ہیں بیعت فاسق حرام ہے اس کا نہیں پیام اجل کا پیام

ائمہ کے حال سے کیا واقف ہو، یہ راز کی باتیں ہیں، انبیاء اور ملائکہ تو اس کے متحمل نہیں ہوئے، یہ خاص حصہ شیعوں اور کوفیوں کا ہے، ہر امام کے لیے خدا نے جدا صحفہ بھیجا تھا اور سب باتیں جوان کو کرنی چاہئیں وہ اس میں لکھی ہوئی ہیں، پس ہر امام کا اس پر عمل تھا۔ کیا ہمارے امام تمہارے خلیفہ سے تھے کہ جن کوسوائے خدا کے دوسرے سے کچھ پوچھنے کی حاجت ہوتی، سب علم ماکان و مایکون ان کوحاصل تھا، بلاواسطہ جرئیل کے خدا سے وہ باتیں کیا مرضی کے موافق ہوتے تھے اور سارے کام اور تمام افعال ان کے خدا کی اجازت سے اس کی مرضی کے موافق ہوتے تھے۔ پس جس طرح حضرت آ دم سے لے کرخاتم انبیین تک سب اولوالعزم موافق ہوتے تھے۔ پس جس طرح حضرت آ دم سے لے کرخاتم انبیین تک سب اولوالعزم بیغیمبروں کے جدا جدا صحفے اور علیحدہ علیحدہ کتابیں خدا نے بھیجیں اسی طرح پر سب ائمہ کو جدا جدا صحفے بھیجے، اسی واسطے ان کاعمل ایک دوسرے کے موافق نہ تھا۔ اگر ائمہ کے اختلا نے عمل جدا صحفے بھیجے، اسی واسطے ان کاعمل ایک دوسرے کے موافق نہ تھا۔ اگر ائمہ کے اختلا نے عمل جدا صحفے بھیجے، اسی واسطے ان کاعمل ایک دوسرے کے موافق نہ تھا۔ اگر ائمہ کے اختلا نے عمل میہ ہوتو جو اختلا ف بیغیمبروں کی شریعتوں میں ہوا اس پر بھی شبہ کرو۔

بہر حال اس امر میں حضرات شیعہ بڑے موحد ، صابر اور متوکل علی اللہ بن گئے ، بے چون و چراسارے افعالِ ائمہ کوان کے صحائف آسانی پرمحمول کر دیا اور اہل بیت کے ساتھ اپنی دوستی پراسی کوشامد کیا۔

بیرحال تو ائمہ کا ہوا، اب باقی کیفیت خلفاء اور اصحاب کی سنیے کہ بعضوں نے تو ان کے اعمال حسنہ سے بھی ا نکار کیا اور کہا کہ کوئی نیک عمل بھی ان سے صادر ہی نہیں ہوا اور بعضوں نے جب اس امر کومتواترات کا انکار خیال کیا تو اقرار کیا کہ بے شک وہ ظاہری اعمال کے برائے پابند سے اور روزہ نماز وغیرہ کے کامل مقید سے، اور ان کے چال چلن ظاہر میں بہت ہی اجھے سے مگر تا کہ اس سے ان کی فضیلت ثابت نہ ہوا ور مستحق ثو اب نہ طہریں تو ''طینت' کا مسکلہ ایجاد کیا، یعنی ائمہ کی طرف منسوب کر دیا کہ حدیث میں آیا ہے کہ امام باقر علیہ السلام فرماتے:

"حق تعالی سبحان 🗗 نے ایک پاک زمین پرسات دن تک شیریں پانی جاری کیا پھر ہمارے خمیر کو اس سے جدا کیا اور اس کی تلچھٹ سے شیعوں کی مٹی بنائی اور

پھر ایک دوسری ملعون زمین میں شور یانی اسی طرح جاری کیا اور اس سے ہمارے دشمنوں کاخمیر بنایا۔ پس اگر وہ سب الگ رہتے تو تبھی کسی شیعہ سے گناہ نه ہوتا اور سب شیعی ہماری ہی طرح معصوم رہتے اور کسی سنّی ناصبی ہمارے مخالف سے کوئی نیک کام نہ ہوتا، سب ظاہری کا فرر بتے، مگر خدا نے دونوں مٹیوں کوخلط ملط کر دیا اور پچھ یاک مٹی نایاک مٹی میں مل گئی۔ اس لیے جوشیعی گناہ کرتے ہیں وہ سنیوں اور ناصبیوں کی نایا کے مٹی کا اثر ہے اور جو ناصبی اعمال صالحہ کرتے ہیں وہ اس یاکمٹی کا اثر ہے،مگر جب قیامت کا دن ہوگا اور خدا اپناعدل ظاہر کرے گا تو جس کی مٹی سے جوعمل ہوا ہے وہ اس کو دے گا، شیعوں کے گناہ ناصبیوں کے سریریں گے کیونکہ انہیں کم بختوں کی مٹی کے اثر سے ہوئے تھے اور ناصبوں کے نیک کام سب شیعوں کومل جائیں گے، اس لیے کہ انہیں کی یاک مٹی کی تا ثیر سے ہوئے تھے.....راوی کہتے ہیں کہ جب میں نے امام سے بیسنا تو کہا میں قربان ہوں آپ کے یا حضرت، سنیوں کے نیک کام سب ہم کومل جائیں گے اور ہمارے گناہ سب ان کے سریٹیں گے، امام نے فرمایا خدا کی قشم ہے ضرور بالضرور ایسا ہی ہوگا۔ راوی کہتے ہیں، میں نے امام سے یو چھا کہ یا حضرت، قرآن مجید میں بھی کچھاس کا ذکر ہے امام نے فرمایا واہ وہ بھی کوئی بات ہے جو قرآن میں نہ ہو، دیکھواس آیت کو کہ اللہ جل شانہ فرما تا ہے ﴿أُولَ عِلْكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّعًا تِهِمْ حَسَنَاتٍ ﴾ كه خدا بدل دے گا ان كے گنا موں كو نیکیوں سے،اس کا یہی مطلب ہے۔"

غرض کہ اس مسکہ طینت کی بدولت اصحاب نبویؓ اور تمام سنیوں کے اعمالِ حسنہ جو قیامت تک ہوں گے سارے شیعیان علیؓ کے جصے میں آ گئے اور ان کی ہجرت اور نصرت اور

<sup>•</sup> به عبارت ''علل الشرائع'' کی ایک طویل روایت کا خلاصه ہے۔''علل الشرائع'' از شخ صدوق م ۱۳۸۱ هر جمه اردو نا شرنظامی پریس لکھنؤ صفحه ۴۹۱ تا ۴۹۳ سا ۱۲ ۱۲

جہاد وغیرہ جس کی جابجا خدانے قرآن مجید میں تعریف کی ہے وہ گھر بیٹے شیعوں کول گئے اور وہ بے چارے باوجودان محنتوں اور کوششوں کے محروم اور بے نصیب رہے، (نعوذ بالله من هفو اتهم) پس جواہل سنت اصحاب نبوی کے اعمال پر بہت ناز کرتے تھے اور ان کی جمرت ونصرت کو بار باران کی فضیلت میں بیان کرتے تھے ان کا تو منہ مسلاطینت سے بند کیا گیا۔ اب باقی رہی ایک اور بات کہ خدانے جا بجا قرآن مجید میں فرمایا ہے کہ جو منافق ہیں وہ ذکیل و خوار ہوں گے اور قل کیے جا کیں گے اور مارے جا کیں گے اور اصحاب نبوی باوجود یکہ منافق تھے۔ (و نعوذ بالله من ذلك) خلیفہ ہوئے اور ان کی عزت وشوکت زیادہ ہوئی تو خدا کا یہ وعدہ پورانہ ہوا، پس یا خدا کو جھوٹا کہنا لازم آتا تھا یا اصحاب کے نفاق نے ایکار کرنا پڑتا تھا اس لیے بہ مقتضائے مصرع:

ہم لعل برست آیدوہم یار نہ رنجد

خدا کا کلام بھی سچا ہواور اصحابِ نبوی کا نفاق بھی قائم رہے''رجعت' کا مسکہ بنایا گیا۔
رجعت 6 کا مسکہ بیہ ہے کہ جب امام مہدی ظاہر ہوں گے تب پیغمبر طلطے آیا ہم نردہ ہوں گے اور حضرت خاتون جنت ؓ زندہ ہوں گی، کے اور سارے اچھے اور پاک لوگ زندہ ہول کے اور حضرت خاتون جنت ؓ زندہ ہوں گی، حضرت علی ڈندہ ہوں گے اور ان پر مقدمہ دائر ہوگا، ایک طرف سے حضرت علی فالٹی اپنا دعوی پیش کریں گے کہ میری خلافت مقدمہ دائر ہوگا، ایک طرف سے حضرت علی فالٹی اپنا دعوی پیش کریں گے کہ میری خلافت

<sup>•</sup> شیعی عقائد واعمال کے بیان میں''تخفۃ العلوم''اردوزبان میں ایک قدیم ترین کتاب ہے اس میں اس''عقیدہ رجعت''کا بیان ان مخضر الفاظ میں کیا گیا ہے:''اور ایمان لانا رجعت پر بھی واجب ہے، لیعنی جب امام مہدی ظہور و خروج فرمائیں گے اس وقت مومن خاص اور کا فر اور منافق مخصوص زندہ ہوں گے اور ہر ایک اپنی داد وانصاف کو پہنچے گا اور ظالم سزا وتعزیر پائے گا۔''تخفہ العلوم صفحہ ۵

ملابا قرمجلسی نے اپنی مشہور کتاب "حق الیقین" کے صفحہ ۱۳۹ پر ابن بابویہ فتی کی علل الشرائع کے حوالہ سے امام محمد باقر سے روایت نقل کی ہے: "چو نکہ قائم ما ظاہر شود عائشہ را زندہ کندیا براو حد بزند و انتقام فاطمہ ما از و بکشد" (حق الیقین صفحہ ۱۳۸۵) "جب ہمارے قائم ( یعنی مہدی ) ظاہر ہموں گے تو وہ (معاذ اللہ) عائشہ وَنائِنِهَا کو زندہ کر کے ان کو سزا دیں گے اور فاطمہ وَنائِنَهَا کا انتقام ان سے لیس گے۔ "۱۲ (شخ محمد فراست)

غصب کی دوسری جانب سے حضرت فاطمہ طالٹیما مدعی ہوں گی کہ مجھے مجروح کیا،حسن کوشہیر کیا، باغ فدک کو چھینا .....غرض کہ بعد ثبوتِ کامل میتھم ہوگا کہ بیلوگ درخت سے اٹکائے جائیں اور ان کو بھانسی دی جائے ..... اور کیا کہا جائے ایسی خرافات اور واہیات باتیں ان مردودوں نے لکھی ہیں کہ جن کے دیکھنے سے مسلمان کے بدن پرلرزہ ہوتا ہے ....غرض کہ ان کے نزد یک اس وقت خدا کا وعدہ پورا ہو گا اور تب ان کی ذلت کامل ہوکرلوگوں پران کے نفاق کا حال کھلے گا اور پھراس مسکہ رجعت کے متعلق لکھتے ہیں کہ بیفرقہ حقہ اثناعشریہ کے عقائدخاص سے ہے اور سب فرقے اس پاک اور نیک عقیدے سے بےنصیب ہیں۔ ان سب باتوں کے علاوہ ایک بہت بڑی مصیبت اس مذہب پریکھی کہ جناب امیر ﴿ سے لے کر گیار ہویں امام تک سب کے سب ظاہر میں اسی روش پر تھے اور رہے جو کہ صحابہ کرام رخی ایم کی تھی اور ہمیشہ ان کے اوصاف ومحامد بیان کیے اور جب کسی نے یو حیما تب ان کی تعریفوں میں نہایت ہی مبالغہ کیا بلکہ خود جناب امیر "برابریا نچوں وفت کی نمازیں انہیں کی اقتدا میں ادا کرتے رہے اور لڑائیوں اور جہادوں میں ان کومشورہ دیتے رہے نہاسی زمانے میں جبکہ خلفائے ثلاثہ مسند خلافت پر تھے بلکہ ان کے پیچھے بھی ان کے ثنا خواں رہے اور اپنے عهد خلافت میں بھی جبکہ ان کو مکمل قوت و اقتدار حاصل تھا خلفائے سابقین کی تعریف و توصیف کرتے رہے اور پیر کہ خلفائے سابقین نے جواحکاماتِ جور جاری کیے تھے ان کو بھی ختم نهیں کیا نہ فدک وارثانِ فاطمہ طالبیہا کولوٹایا، نہ تراویج جیسی بدعت کوموقوف کیا، نہ متعہ کو حلال قرار دیا.....اس مصیبت سے چھٹکارے کاحل بیسوجا کہ ایسی بات پیدا کرنی جا ہے کہ باوجوداس موافقتِ ظاہری کے ائمہ کرام کی مخالفت صحابہ سے قائم رہے اور مذہب شیعہ کی جڑ مضبوط کی جائے تب ایک نہایت ہی سچا اور صاف اور عمدہ و دلچیپ اصول قائم کیا لیعنی ظاہر کا باطن سے مخالف ہونا اور جھوٹ بولنا مگر چونکہ بیرلفظ نہایت تقبل اور مکروہ تھا، اگر اسی کوعقیدہ میں داخل کرتے تو جوسنتا وہ اس لفظ کے سنتے ہی نفرت کرتا، اس لیے اس کی حقیقت کو ایک خوبصورت اور خوشنما لفظ کے بردے میں ظاہر کیا اور جھوٹ بولنے اور ظاہر کے باطن سے

> بہر رنگے کہ خواہی جامہ می پوش من اندازِ قدت رامی شناسم

ابغرض کہ تقبے کواصول دین میں سے قائم کرنے کے لیے کسی امام کی سند چاہیے، اس لیے کہ حضرات امامیہ اہل سنت تو نہیں ہیں کہ جو قیاس واستحسان کو دین میں دخل دیں، خدا کے فضل سے ان کے سار بے عقید ہے اور کل اصول ائمہ کرام کے فرمائے ہوئے ہیں اور ان کی احادیث کی کتابیں ناصبیوں کی طرح بے اعتبار تو نہیں ہیں کہ جو اور جس زید وعمر و نے چاہا احادیث نبوی کی تصبح کر دی اور ان کا نام سیح اور سنن رکھ لیا بلکہ حضرات امامیہ محدثین نے جو احادیث نبوی کی تصبح کر دی اور ان کا نام سیح اور سنن رکھ لیا بلکہ حضرات امامیہ محدثین نے جو

1 اصول كافى مين "تقيه" كا ايك متقل باب به اسى باب كى مندرجه ذيل روايتي تقيه كى حقيقت كو واضح كرنے كے ليے كافى بين: "عن ابى عصير الاعتجمى قال قال لى ابو عبدالله عليه السلام يا ابا عمير تسعة اعشار الدين فى الدين فى التقية و لادين لمن لاتقية له والتقية فى كل شئى الافى النبيذ و المسح على الحفين" (اصول كافى مطبوع كمنوصفى ٢٨٣)

''ابوعمیر عجمی راوی ہیں کہ امام جعفر صادق مَالِیلا نے مجھ سے فر مایا اے ابوعمیر دین کے دس حصوں میں سے نو جھے تقیہ میں ہیں اور جو تقیہ نہیں کرتا وہ بے دین ہے اور تقیہ ہر چیز میں ہے سوا نبیذ پینے کے اور موزوں پرمسح کرنے کے۔''

''ابوبصیر سے روایت ہے کہ وہ کہتے ہیں امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ تقیہ اللہ کا دین ہے، میں نے (تعجب سے) کہا کہ اللہ کا دین ہے، امام نے فرمایا کہ ہاں، خدا کی قتم اللہ کا دین ہے بہ تحقیق یوسف عَالِیلا پیغمبر نے کہا کہ اے قافے والوتم چور ہو حالانکہ انہوں نے کچھ چرایا نہ تھا اور بہ تحقیق ابراہیم پیغمبر نے کہا تھا کہ میں بیار ہوں حالانکہ اللہ کی قتم وہ بیار نہ تھے۔'' امام فرماتے ہیں کہ ایک شخص نے چوری نہیں کی تھی اس کو چور کہا گیا یہ تقیہ ہے۔ ایک شخص بیار نہ تھا اس نے اپنے کو بیار کہا اسی کا نام تقیہ ہے اور اسی کو تمام دنیا جھوٹ کہتی ہے۔ پس معلوم ہوا کہ تقیہ کے معنی ہیں جھوٹ بولنا۔ (شیخ محرفراست)

ا يات بيات دروم المحاول المحاو

کتاب حدیث کی کھی اسے لفظ بلفظ امام کو سنا دیا اور جب ان کے حضور سے اس کی صحت ہوگئی بلکہ جب ائمہ کرام سے دستخط مہر کرالی تب اس کو جاری کیاتا کہ لوگوں کاعمل ٹھیک ٹھیک اماموں کی طرح ہو ..... پس اس واسطے تقیے کی تعریف میں اماموں کی طرف سے حدیثیں بنانا شروع کیں اور نہصرف اس کے جوازیر قناعت کی بلکہ اس کے وجوب اور اس کی فضیلت میں الیی حدیثیں قائم کیں کہ روز ہنماز کے ثواب بھی تقیے کے ثواب کے مقابلہ میں نیست و نابود هو گئے۔ حقیقت میں تقبے کو دین کا ایک عمرہ اصول کھہرایا اور "التقیة دینی و دین آبائی" کی حدیث ائمہ کی زبان سے نقل کر کے تقبے کے منکر کو کافر بنایا، یہاں تک کہ صاحب ''نواقض الروافض'' نے علطی سے لکھا کہ تیعی کہتے ہیں کہ ابو بکر صدیق خالٹیہ' تقیبے کے سبب سے اسلام لائے تھے تو قاضی نوراللہ شوستری''مصائب النواصب'' میں نہایت خفا ہو کر کہتے ہیں کہ یہ ' ناصبی جھوٹا ہے، کوئی شیعہ بیہ بات نہیں کہہسکتا اس لیے کہ تقیہ ابرار اور یاک لوگوں کا دین ہے، کیوں کرممکن ہےک ابوبکر صدیق تقیہ کرتے اور یاک اور ابراروں میں داخل ہوتے۔'' غرض تقیہ ابراروں اور اماموں کا دین تھہرایا گیا اور تقیے کےصدیے میں سنیوں کی دارو گیر سے کامل طرح برنجات یائی، ناصبیوں کے سارے اعتراض اور کل دلیلیں ان کی خاک میں مل گئیں، بڑی بڑی فضیات کی حدیثیں اماموں کی زبان سے شیعوں کی کتابوں سے سنیوں نے نکالیں اور اپنے خلفاء کی بزرگی اور فضیلت پر سند لائے اور اپنے نزد یک شیعوں کو لا جواب كرنا جاماً مكر ايك ايك ادنى طالب علم بلكه جابل شيعه نے جواب دے ديا كه بيرحديث امام نے تقبے کے سبب سے فرمائی ہے، اور بڑے بڑے مشکلمین اور فقہاء کوسنیوں کے ایسی دلیل سے ایک ایک لڑکے نے حیب کرا دیا، حقیقت میں جو فائدہ مذہب تشیع کو تقبے کے سبب سے ہوا ہے اور جو حفاظت ان کی اس روش سے ہوئی ہے وہ کسی دوسر ے عقیدے سے نہیں

کسی جاہل نے خوب لطیفہ کہا ہے کہ تقبے کوتشیع سے وہ نسبت ہے جو تار برقی کو آ ہنی سڑک سے ہے کہ اگر تار برقی نہ ہوتو ریل کا چلنا بند ہو جائے اور ایک گاڑی دوسری سے ٹکر کھا

كر اوٹ جائے۔ در حقیقت برقی تار ہی سے گاڑیوں كی حفاظت ہے۔ اسى طرح برتقيے كا حال ہے کہا گرتقیے کا اصول مذہب شیعہ میں نہ ہوتا تو مذہب ہی خاک میں مل جاتا اور ایک قول کی دوسرے قول سے اور ایک فعل کی دوسرے فعل سے اور ایک حدیث کی دوسری حدیث سے تناقض اور تخالف کے سبب سے مطابقت نہ ہوسکتی اور سب کا جھوٹ اور غلط ہونا کھل جا تا ..... پس نہایت ہی ذکی اور ذہین تھا وہ شخص جس نے مذہب تشیع کوا بجاد کیا کہ جھوٹ کو حجوٹ سے بچایا، تقیے کی وہ گرم بازاری ہوئی اوراس عقیدہ باطل کوالیبی رونق دی گئی کہامام اوّل سے لے کرامام آخر الزمان تک سب کی زبان سے اس کی فضیلت میں احادیث نقل کی گئیں اور تقیہ کرنے والوں کے بڑے درجے مقرر کیے گئے، شیعوں کو خدانے تقیہ کی بدولت سب آفتوں سے بچایا اور تقیے بر ثواب کا وعدہ کر کے خدا نے اپنے شیعوں پر بڑافضل کیا کہ سنیوں کے ساتھ گوشت بلاؤ کھا کیں اور جب تک ان کے دستر خوان پر کاسہ لیسی کریں تب تک خوب چکنی چیڑی باتیں زبان سے کہیں اور ان کی خوب لمبی چوڑی ثنا وصفت کریں اور خلفاء ثلاثةً اوراصحاب كبارًّ كي نهايت مبالغ سي تعظيم وعزت بجالا ئيں اور ﴿ وَ إِذَا لَـقُوا الَّذِيْنَ الْمَنُوْا قَالُوْ الْمَنَّا ﴾ • كامضمون اداكرين اور جب گفر آئين اورخاص يارون كا مجمع ہوا اور دروازہ بند کر کے دیکھ لیں کہ کوئی منہم (ان ناصبوں میں سے) تو نہیں ہے اس وقت بفوائ ﴿ وَإِذَا خَلُوا إِلَى شَيْطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّهَا نَحْنُ مُسْتَهٰزءُ وَٰنَ ﴾ کے خوب قبیقیجاڑا کیں اوراپنی دھوکہ دہی اور نفاق کی خود ہی تعریف کریں اور پھر تبرا شروع کریں ایک اپنے اوپرلعنت کرے دوسرا بیش باد کھے اور بہموجب احادیث اور اقوال ائمہ کے دونوں حالتوں میں اپنے آپ کومور د ثواب جانیں، سنی کے سامنے جو جھوٹ اور نفاق کی باتیں کہیں اس برتو بہ سبب تقیے کے اور گھر آ کر جوتبرا کہیں اس پر بہ سبب لعنت کے ایک ایسے ثواب کے مستحق ہوئے کہ جو ہزار نماز وروز ہ میں نہ یاتے اورا گر خدانخواستہ کوئی

**<sup>1</sup>** ترجمہ: ''جب ملاقات کریں مسلمانوں سے کہیں ہم مسلمان ہوئے۔''۔ (سورہُ بقرہ)

<sup>🗗</sup> ترجمہ:''اور جب اکیلے جائیں اپنے شیطانوں کے پاس کہیں ہم ساتھ ہیں تمہارے ہم تو ہنسی کرتے ہیں۔'' ۱۲

گناہ ہوگیا تو پھراس کا بھی کچھٹم نہیں، اس لیے کہ یہ مسئلہ طینت کا موجود ہے، سنیوں کا روزہ نماز کیا ہوگا اس کا تواب انہیں تو مل ہی نہیں سکتا اور ﴿مَنْ عَبِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ ﴾ • تو خدا نے فرمایا ہی نہیں ہے وہ بھی آخر شیعوں ہی کے واسطے ہے۔ پس ایسے عقیدوں پر اپنے مذہب کی بنا قائم کی اور الحادوزندقہ کا نام تشیع رکھا اور اپنے آپ کومصداق ﴿فِی قُلُوبِهِ مُهُ مَرَّضٌ فَزَادَهُمُ اللّٰهُ مَرَّضًا وَ لَهُمْ عَنَابٌ اَلِیْمٌ ﴾ کا بنایا۔

حقیقت یہ ہے کہ ان اصول وعقا کدکو دیکھ کرآ دمی کی عقل دنگ رہ جاتی ہے، جیرت کی مہر سمجھ کے منہ پرلگ جاتی ہے، دیکھنے والا حیران وسٹشدررہ جاتا ہے کہ اللی تشیع دین ہے یا الحاد، یہ معاملہ کیا ہے کہ ایسے اصول جس کی سفاہت کسی پردے میں چھپانے سے حچپ نہیں سکتی اور ایسے عقیدے جن کی بیہودگی خود اسی سے ظاہر ہوتی ہے، جس کے بطلان پر نہ کسی دلیل کی حاجت، نہ کسی بر ہان کی ضرورت، کیوں کر ایسے فرقے نے قائم کیے ہیں، جس کو خدا نے آ دمی بنایا ہے اور جس کو اوروں کی طرح عقل بھی دی ہے اور پھر طرہ یہ ہے کہ ان اصولوں پرخوش ہیں، ان عقیدوں پر نازاں ہیں اور اپنے آپ کو ائمہ کرام کی طرف منسوب کرتے ہیں اور اپنا بوجھ ذریات نبوی کے سر پررکھتے ہیں، (و حاشا جنابھہ عن ذالك)۔

حقيقت مين ان كاصول وعقائد لكه كرخدا كايد كلام يادآتا ہے كه: ﴿ لَهُمْ قُلُوْبٌ لَا يَفْقَهُوْنَ بِهَا وَلَهُمْ اَعْيُنَّ لَا يُبْصِرُوْنَ بِهَا وَلَهُمْ اَخْدُنَّ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ اَخَدُنَّ لَا يُسْبَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَالْاَنْعَامِ بَلْ هُمْ اَضَلُّ ﴾ اذَانَ لَا يَسْبَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَالْاَنْعَامِ بَلْ هُمْ اَضَلُّ ﴾

(سورهٔ اعراف: ۱۷۹)

''جن کے دل ہیں ان سے سمجھتے نہیں اور آئکھیں ہیں ان سے دیکھتے نہیں اور کان ہیں ان سے سنتے نہیں جیسے چو پائے بلکہ ان سے گئے گزرے۔'' علاوہ تقبے کے ایک تقبے کی دم بھی شیعوں کے بزرگوں نے قائم کی تھی جسے اب حضرات شیعہ

**<sup>1</sup>** ترجمہ: ''جس نے کی بھلائی سواینے واسطے۔'' (سورہُ حم سجدہ: ۲۲)

<sup>🗗</sup> ترجمہ:''ان کے دل میں آزارہے پھرزیادہ دیااللہ نے ان کوآزاراوران کورکھ کی مارہے۔'' (سورہُ بقرہ: ۱۰)

ا يات بيات دروم المحروم المحروم

غرض کہ جب کسی کوشبہ ہوتا کہ ائمہ ان کو برا کہتے ہیں، ان پرلعنت کرتے ہیں، ان کو شیطان بتاتے ہیں تب اس کے شبہ کو تقبے سے دور کرتے کہ حضرت نے تقبہ کیا ہے تم نہیں جانتے ہوتقبہ۔

تقیہ ابراروں اور اماموں کا دین ہے، خدا کے پاس جگہ قیامت میں صرف تقیے کی بدولت ملے گی۔۔۔۔۔۔اور جب وہی حضرات کسی سے امام کے طرف سے کچھ وعدہ کرتے اور وہ وعدہ پورا نہ ہوتا تو کہہ دیے کہ خدا کو بدا ہوا، یعنی اپنی رائے بدل دی اور جب کوئی کچھشک کرتا تو کہتے کہتم نہیں جانتے ہواس میں مصلحت تھی اور خدا کی مصلحت کوسوائے خدایا امام کے کوئی نہیں جانتا، اور کیا تعجب کرتے ہو بدا پر، وہ ایک قتم نشخ کی ہے، دیکھو شریعتوں میں خدا نے احکام بدل دیے اور ایک کو دوسرے تھم سے منسوخ کر دیا یا نہیں، پس چپ رہو، خدا کی باتوں میں چوں چرا نہ کرو۔

جب بعض شخصوں کو بہت ہی شبہ ہونے لگا کہ وہ کیسا خدا ہے جو آج کچھ کہتا ہے اور

آیات بیات۔ دوم

جب وفت آتا ہے تب پورانہیں کرتا اور بدا کو نشخ سے کیا علاقہ، نشخ تو یہ ہے کہ ایک حکم کسی وقت دیا اورکسی چیز کوکسی قوم یا کسی وقت کی ضرورت سے حلال کیا اور پھراس حکم کوکسی وقت ضرورت کے سبب سے بدل دیا اور حرام کو حلال کر دیا مگریہ خدانے نہیں کیا کہ پینمبر صاحب سے کوئی خبر کہی ہو یا کسی فتح کا وعدہ کیا ہواور پھراس کو بورا نہ کیا ہوتو اگر امام نے یہ بات خدا کی طرف سے کہی ہوتی یا خدانے ان سے بیوعدہ کیا ہوتا،اس لیےاس شہے کو دور کرنے کے لیے ان بزرگواروں نے دولوحیں قائم کیں، ایک لوح محفوظ، دوسری لوح محووا ثبات ۔ اور بیرکہا کہ خدانے دولومیں رکھی ہیں اور سب کچھاس میں لکھ دیا ہے جو کچھٹھیکٹھیک ہونے والا ہے وہ تو لوح محفوظ میں لکھا ہوا ہے اس میں کچھ تغیر و تبدل نہیں ہوتا..... دوسری لوح محووا ثبات، کہ اس میں جو کچھ کھا ہوا ہے خدا بدلتا رہتا ہے ..... پس وہ فرق جو امام کے قول میں ہوا وہ بہ سبب لوح محووا ثبات کے ہوا کہ اس میں خدا نے پہلے پچھ لکھ دیا پھر اس کومحو کر کے دوسری بات اورامام نے پہلی بات سے خبر دی، ان کو کیا معلوم تھا کہ خدا اس کو بدل دے گا اور جب کسی نے بیکہا کہ بیر بات سمجھ کے خلاف ہے اور دوسری لوح کے مقرر کرنے سے کیا فائدہ ہے تب وہ جواب دیا جو مجہد صاحب نے ''صوارم'' میں دیا ہے:

((وازان جمله هر گاه آنکه انبیاء و اوصیاء خبر دهنداز "کتاب محوواثبات" وبعد ازان خبر دهند بخلاف آن بندگان راواجب باشد اذعان نمودن بآن و چون این اذعان بر نفس بسیار دشوار است موجب مزید اجر آنها گردد، فان افضل الاعمال احمزها و بها امتاز المسلمون الذین فازوا بدرجات الیقین عن الضعفاء الذین لیس لهم قدم راسخ فی الدین.)) "اوراس کے نجمله واقعہ یہ ہے کہ جب" اور محووا ثبات کو کھ کر انبیاء اور وصی کی بات کی اطلاع دیتے ہیں اور پھر اس کے خلاف کوئی بات کہتے ہیں تو لوگوں کولازم آتا ہے کہ اس کے موافق سرشلیم خم کریں اور چونکہ اس آخری کی میر اور کی کولازم آتا ہے کہ اس کے موافق سرشلیم خم کریں اور چونکہ اس آخری کی میر پولوں کولازم آتا ہے کہ اس کے موافق سرشلیم خم کریں اور چونکہ اس آخری کی میر پولوں کولازم آتا ہے کہ اس کے موافق سرشلیم خم کریں اور چونکہ اس آخری کی میر پولوں کولازم آتا ہے کہ اس کے موافق سرشلیم خم کریں اور چونکہ اس آخری کی میر پیر پولوں کولازم آتا ہے کہ اس کے موافق سرشلیم خم کریں اور چونکہ اس آخری کی میر پولوں کولازم آتا ہے کہ اس کے موافق سرشلیم خم کریں اور چونکہ اس آخری کی موافق سرشلیم خم کریں اور چونکہ اس آخری کی کم پولوں کولازم آتا ہے کہ اس کے موافق سرشلیم خم کریں اور چونکہ اس آخری کی کولوں کولازم آتا ہے کہ اس کے موافق سرشلیم خم کریں اور چونکہ اس آخری کی کی کریں اور پولوں کولان کی کولوں کولوں کولوں کولی کولوں کولی کولی کی کی کولوں کولیم کولوں کولو

یفین کرنا بہت دشوار ہے اسی لیے اس کا تواب زیادہ ہے۔

کہ یہ بات کہ ایک دفعہ انبیاء اور اوصیاء کچھ بات فرما کیں اور پھر اس کے برخلاف بندوں سے ہیں اس کا بھی یقین کرنا واجب ہے اور اس یقین کرانے کے لیے خدا نے دوسری لوح محووا ثبات قائم کی ہے اور چونکہ ایسا یقین نفس پر بہت دشوار ہے، اس لیے زیادہ تواب کا موجب ہے، اس لیے کہ جو مل سب سے زیادہ ترش ہوتا ہے وہی سب سے افضل ہے اور اسی سبب سے مسلمان اوروں سے ممتاز ہوئے ہیں اور الیم ہی باتوں پر یقین کرنے سے یقین کے درجات پر پہنچے ہیں اور ان لوگوں سے جو کہ دین میں راشخ اور مضبوط نہیں ہوتے ہیں جدا ہوتے ہیں جدا ہوتے ہیں اور اس پر یقین کرنا ہزاروں درجات اور تواب کا باعث کھہرا اور اس پر یقین نہ کرنا نقص ایمان کی دلیل گھہرا، بلکہ بدا کو خدا نے اسی واسطے تجویز کیا ہے کہ اس پر یقین اور شہ کرنے سے ایمان کا امتحان ہوا۔

اب خیال کیجے که حضرات شیعہ کے بزرگواروں نے کس خوبی اور ہوشیاری سے دین کاصول قائم کیے ہیں اور کیا کیا اچھے عقید ہے تجویز کیے ہیں .....اس بدا کے حقیقی معنی سے گو مجہد صاحب نے ''صوارم'' میں بظاہرا نکار کیا ہے گر جو پچھانہوں نے لکھا اس سے اور زیادہ شہوت ہوا، چنا نچہ اس شہر کو کہ ائمہ کرام اس بات کا جو ہونے والی نہ تھی کیوں وعدہ کیا کرتے ہیں۔ حضرت قبلہ و کعبہ''صوارم'' میں فرماتے ہیں:

((وازاں جملہ ایس اخبار موجب تسلیہ مومنین که انتظار فرج اولیاء اللہ و غالب شدن حق می کشندمی شود چنانچہ ایس معنی درباب قصۂ نوح و درباب فرج اهل بیت مروی گشته معنی درباب قصۂ نوح و درباب فرج اهل بیت مروی گشته جہ اگر ازاوّل شیعیان راخبر می دادند آنھارا باینکہ ممکن است کہ حاصل شود فرج آل محمد عنقریب و منظور ازیں اخبارایس بود کہ تا شیعیان بر دین خود ثابت بمانند و بر

<sup>• &</sup>quot;صوارم" صفحه ۹ مطبوعه بندر كلكته ۱۲۱۸ء

انتظار کشیدن مثاب شوند و بعد ازینکه جناب مولانا مجلسی درباب تائید این احتمال و مناسب این مقاله دوسته روایت ذکر نموده گفته فمعنی قوله علیه السلام ما عند الله بمثل البداء این ست که ایمان ببداء از اعظم عبادات قلبیه ست به جهت صعوبت آن و معارض بودن آن بو ساوس شیطانی و بجهت آنکه اقرار ببداء در حقیقت اقرار ست باینکه "لهٔ الخلق وله الامر" وایس کمال توحید ست و یا معنی ایس حدیث این ست که اعظم اسباب دواعی ست بطرف عبادت جناب رب العالمین.)) انتهی

منجملہ اس کے بیہ ہے کہ بدروایات مونین کی تعلی کا سبب ہیں کہ اولیاء اللہ کے آنے اور حق کے غالب ہونے کا انتظار کریں جیسا کہ نوح کے قصہ میں اور اہل بیت کی کشادگی کے بارے میں مروی ہے کیونکہ اس میں شیعوں کو خبر دی ہے کہ عنقریب آلِ محمد کا ظہور ہوگا ۔۔۔۔۔۔ اور ان روایات کا مقصد بیتھا کہ شیعہ اپنے دین پر ثابت قدم رہیں اور انتظار پر ان کو ثواب ملے، مزید بیہ کہ علامہ مجلسی نے اس کی تائید میں دو تین روایتی ذکر کی ہیں۔ پس امام کے اس قول کا مطلب کہ''اللہ کے نزد یک بدا جیسی کوئی (بڑی) چیز نہیں ہے' بیہ ہے کہ بدا پر ایمان لانا دل کی عظیم عبادتوں میں سے ہے، اس کی تحقی اور وساوس شیطانی سے معارض ہونے کی وجہ سے اور اس لیے بھی کہ بداء کا افر ارحقیقت میں اس بات کا افر ارہے کہ اللہ وجہ سے اور اس لیے بھی کہ بداء کا افر ارحقیقت میں اس بات کا افر ارہے کہ اللہ میں مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالی کی عبادت کی طرف بلانے والے بڑے اسباب میں مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالی کی عبادت کی طرف بلانے والے بڑے اسباب میں سے ہے۔''

حقیقت بیہ ہے کہ جبیبا کلمۂ حق اور شخن راست جناب قبلہ و کعبہ اور ملا باقر مجلسی نے بیہ

فرمایا ہے اپنی ساری عمر میں ایسا سے کلمہ دوسرا زبان سے ارشاد نہ کیا ہو گا۔ جو کچھ ان بزرگواروں نے فرمایا اس برول سے ان کاشکر کرنا جاہیے کہ صاف صاف کہہ دیا کہ اگر امام شیعوں سے جھوٹے وعدے نہ کرتے اور ان کو وعدوں پر نہ ٹالا کرتے تو اکثر شیعہ دین سے پھر جاتے اور مذہب پر ثابت قدم نہ رہتے۔ پس ایسی دورنگی باتوں کے کہنے سے غرض پیھی کهلوگ شیعه بنے رہیں ورنہا گرایک ہی دفعہامام کہہ دیتے کہ ہزار دو ہزار برس تک شیعوں کو غلبہ نہ ہوگا توبس نا اُمیدی سے شیعوں کی جان ہی نکل جاتی اور مایوس ہوکر گھر بیٹھ رہتے اور خاک یاک کا کنٹھا اور عقیق کی انگوٹھی اور سجدہ گاہ امام کے دروازے پر رکھ کر سب کے سب چنپت ہو جاتے، وہاں جو خاص خاص با ایمان شیعی تھے مثل حضرات زرارہ اور ہشام اور شیطان الطاق وغیرہ کے وہ بکہ وتنہا بے یار و مددگار رہ جاتے، پس اس جماعت کو جوصرف جھوٹے وعدہ سے حضرات زرارہ وغیرہ نے درہم برہم نہ ہونے دیا اور اپنی ہوشیاری سے ضرورت وقت کے مناسب فوراً ہی ایک عقیدہ نیا اور ایک اصول جدید بنالیا اور امام علیہ السلام کی طرف منسوب کر دیا، ورنه کوئی مسلمان ایبا عقیده رکھے گا اور بداء کو خدا کی طرف منسوب کرے گا۔ قیامت تو یہ ہے کہ فقط منسوب کرنے پر کفایت نہ کی بلکہ موافق اپنی عادت کے کہ جس بات کوشروع کیا اس کوانجام تک پہنچایا۔اس مسلہ بداء کی وہ فضیلت بیان کی کہ آخرامام كى طرف منسوب كرديا، امام عليه السلام فرماتے ہيں "ما عبدالله بمثل البداء" كم جيسى بداء کے سبب خدا کی عبادت ہوتی ہے ایسی کسی دوسرے سبب سے نہیں ہوتی۔سبب اس کا ظاہر ہے کہ جب شیعوں سے کہہ دیا کہ بہت جلدتم کوسلطنت ملتی ہے، ان بے جاروں نے دنیا کی طمع میں حضرات زرارہ وغیرہ کے حضور میں حاضر باشی شروع کی، خاک یاک کی سمرنوں اور چٹائی کی جانماز وں اورمٹی کی سجدہ گا ہوں کو لیا اورخوب رگڑ رگڑ کر پیشانیوں كوداغا اور ﴿فيوخن بالنواصي والاقدام ﴾ كامضمون اداكيا، جب وه وعده بورانه موا اور دن گزر گئے اور کچھ ظہور نہ ہوا تب مایوس ہو کر زرارہ وغیرہ سے پوچھا کہ بیہ کیا ہوا، اس نے اِ دھراُ دھر جا کر دو چار روز کے بعد کہہ دیا کہ امام فرماتے ہیں کہ خدا کو بداء ہوا، لیتنی اس

ا يات بيات روم ( 567 ) المات الم

نے وقت بدل دیا مگرتم پھرعبادت کرواورخوب تبرے کہواور اپنے اوپرلعنت بھیجو، دیکھوخدا بہت ترقی دیتا ہے۔

غرض کہ اسی طرح پر چنداحمقوں، بے وقو فوں کو اپنے دام تزویر میں رکھا، کبھی تقیے سے بہکایا، کبھی بداء کہہ کر دم میں رکھا، کبھی طینت کا مسکلہ ملا کر ان کوخوش کر دیا۔ یہ کرتے کرتے آخر دین محمدی میں رخنہ ڈال ہی دیا اور ایک فرقے کو اپنا ساتھی کر لیا۔ پس ہوا جو بچھ کہ ہونے والا تھا اور دین بگر گیا جیسا کہ اس نے سمجھا تھا۔ (فقد است حوذ علیهم الشیطان و استغواھم الطغیان)۔

و كل احد منهم بعاجل حظ مشغوفا فصاريرى المعروف منكرا والمنكر معروفا "ان مين كا برايك اپنے فورى نفع كا دل داده ہے، تو اجھے كو برا اور برے كو اچھا سمجھتا ہے۔ "

غرض کہ اے حضرات شیعہ! تم اپنے مذہب کے اصول وعقائد پرغور کرواوراس کے حسن وقبح کو دیکھواورا گر پھر بھی نہ مجھوتو خیر اختیار ہے تقیہ کرو، رجعت کی امید پر بیٹھو، بداء کا الزام ذات باری پر لگاتے رہو، طینت کا مسئلہ یاد کر کے خوب شوق و ذوق سے گنا ہوں میں مصروف رہو، اس لیے کہ جتنے اگلے پچھلے سُنی گزرے ہیں اور جتنی عبادتیں انہوں نے کی ہیں وہ تو آخر تمہیں کوملیں گی اور آخر تمہارے گنا ہوں کا بار تو ہم کو اٹھانا ہی پڑے گا۔ بس پھر عبادت کی محنت اٹھانی ابتم کوفضول ہے۔ مصرع تو مشق ناز کر خون دو عالم میری گردن پر تو مشق ناز کر خون دو عالم میری گردن پر

تقریر دل پذیر چکیدهٔ خامهٔ ناظم رنگین خیال ناثر عدیم المثال سباح بحرز خار نکته دانی تحجین بوستان زاروبیان وبدائع ومعانی بزمرهٔ شعرائے ہمعصر فائق محمد مرتضی بیگ عُرف مرزا محجو بیگ عاشق حرسه الله تعالی

سجان الله! پاک ہے وہ بے نیاز جس نے اپنے حبیب کے خادم جال ثاروں کی شان میں ﴿ رَضِی اللّٰهُ عَنْهُ مُ وَرَضُوْ عَنْهُ ﴾ ارشاد فرما کے ان کا مرتبہ ظاہر کیا اور ہر مخالفین کے حق میں ﴿ خَتَمَ اللّٰهُ عَلَیٰ قُلُو بِهِمَ ﴾ کے اشارے سے اچھے برے کوعلیحدہ کردیا، سچا ہے وہ نبی جس نے (اَفْضَل النّاسِ بَعَد النّبِیّ) کی حدیث سے ترتیب خلافت وافضلیت بیان کر دی۔ ہٹ دھری کا ذکر نہیں، حق شناسوں کے لیے کوئی بات شک وشبہ کی نہ باتی رہی، سب سے بڑھ کر تو بیکام کیا کہ اپنے سیج دین کی حفاظت کا پورا پورا وعدہ اپنے خدا سے لے لیا، اس وقت کسی بزرگ کا بیقول ورد زبان ہے باقی داستان ہے:

الهى ويا اتحكم الحاكمين الهى ويا اكرم الاكرمين فصلِّ على سيّد المرسلين وصلِّ على شافع المذنبين فصلِّ على آله الطاهرين وصل على صحبه الصالحسين

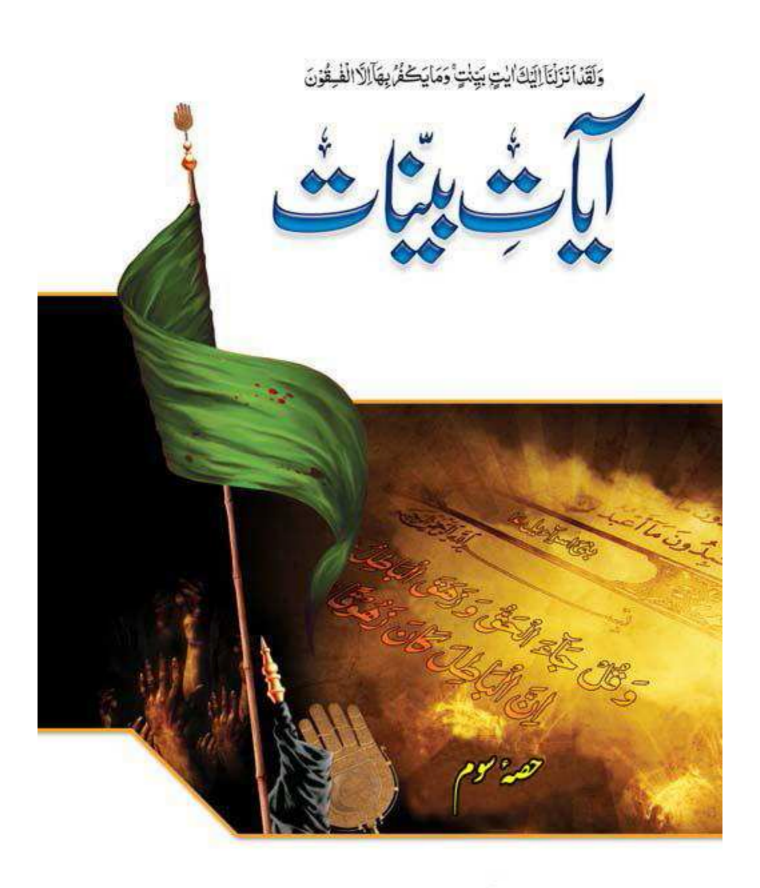
بعد حمد خداونعت سرورانبیاء بندهٔ سرایا خطا محمد مرتضی عاشق آل نبی خادم اصحاب محمدی حق شناسوں کی خدمت میں عرض کرتا ہے کہ کیوں حضرات انصاف کیجے دین محمدی کی بھی کیا بنا ہے کہ ابتدا سے تا ایں دم بلکہ تابقائے عالم دشمنان خدا نے کیسا کیسا چاہا اور چاہتے ہیں کہ اس حجکتے ہوئے چراغ کو پھونک کر بجھا کیں، حق ناحق آتش افروزی کر کے شعلہ فساد بڑھا کیں، کین وہ قدرتی نور دباں برق طور اور سوا بجلی دکھا تا ہے۔ ذرا دال نہیں گلتی، اسی

کوکے سے خود انہیں کا دل جل کے سارا حوصلہ پست، وضوشکست ہو جاتا ہے، مجال کیا ہے کہ زبان ہلائیں اور منہ کی نہ کھائیں، ادھر ذرا گردن اٹھائی ادھر سر کو بی ہوئی، قدرتی سکندری کھائی، جہاں چار قدم دوڑ کے چلے کہ چو پٹ گرے، دون کی لیتے ہی چھکے چھوٹتے ہیں اور رنج والم سے ماتم کے بہانے سینہ کو شنے ہیں..... یوں تو صد ہا برس سے کیسی کیسی قلعی تھلی ساری شیخی کر کری ہوئی، کیکن اس ہنگام میں اخیر زمانہ دنیا کی فکر دوزخ کے دھندے سے نجات ہی نہیں، عاقبت کا خیال کیسا، قیامت کا قرب چود ہویں صدی، ابھی ابھی سے فسی نفسی کا ترجمہ اپنی اپنی پڑی ہے۔ دینیات کاعلم پھراس میں کمال بالکل خواب و خیال ہے، جو بات ممکن نہیں محال ہے کیکن یہ فقط ہماری خام خیالی ہے، مردانِ خدا سے اب بھی دنیا کب خالی ہے چنانچے تفصیل اس اجمال کی معاینه کتاب لا جواب جز دوم'' آیات بینات' تصنیف عالم علم معقول ومنقول حامی دین خدا و رسول، سر آمدمتکلمین، سلطان الهناظرین، واقف اسرار خفی و جلى، عالى جناب والاخطاب نواب محسن الدوله محسن الملك مولوي سيدمجمه مهدى على خال صاحب بہادر منیر نواز جنگ معتمد بولیسکل فنانس سر کار آصفی سے ہوتی ہے۔ اللہ اللہ کس متانت کی تقریر، کس زور وشور کی تحریر ایک دریا ہے کہ موجیس مارتا ہے۔ خمونۂ قدرت خدا بہ تائید غیبی نہیں تو کیا ہے، ایسی کثرت کار وضیق اوقات میں جو بات ہے شرح و بسط کے ساتھ ہے، حتی الوسع کوئی دقیقہ باقی نہیں چھوڑا، مخالف ہی کے قول سے منکرین کے زعم باطل کو توڑا ہے، عبارت کی پاکیز گی پردرود پڑھنے کو جی جا ہتا ہے۔مناظرے میں باوجود سخت کلامی مدعی نے ا بنی تہذیب ہاتھ سے نہ جانے دی، ادب سے کام لیا ہے، سحر بیانی اس کا نام ہے کہ شیریں بیانی کی میٹھی حچیری سے تثمن کا کام تمام ہے۔ ماشاء اللہ زور قلم کی ادنیٰ سی بیہ بات ہے جس وادی میں قدم رکھا میدان اپنے ہاتھ ہے۔لطف تو بیا کہ جو دعویٰ ہے با دلیل، بایں ہمہمطلب کثیرہ عبارت قلیل، جو بات ہے لا جواب، جو فقرہ ہے انتخاب۔ بلاغت الیمی کہ ذرا سانکتہ ایک دفتر، فصاحت کا بیان طاقت سے باہر۔ خدا شاہد بیطرز تحریر بہت مشکل ہے، معقولیت کے بیمعنی کہ دشمن اپنے ہی قول سے قائل ہے۔ حافظہوہ کہ ساراعلم مناظرہ از بر، نگاہ اتنی وسیع

این بیات روم کارگرای ک ماران کارگرای کارگرای

که دشمن کا کتب خانه پیش نظر۔ بیہ فقط کرامت صحابہ کرام ﷺ ہے، نہیں بیہ اعجاز قمی انسان کا کام ہے۔جبیبا دل چاہتا ہے ویسی بوری تعریف اس مختصر میں کب ہوسکتی ہے۔ساتھ ہی اس شخص کی محنت و جانفشانی کی تعریف کرنی جاہیے جس نے اس کے چھاینے اور شائع کرنے میں کوشش کی ہے خاص فائدہ عام وعقبی کا نیک کام سمجھ کے نہ کسی طبع و لا کچے سے، وہ کون، یعنی جوان صالح فخر خاندان، حافظ قرآن، جيسي وشفقي حافظ عبدالواجد خال ..... خلف الصدق برگزیدهٔ خدایا بندشر بعت مصطفے در ویش صفت وفرشته خصلت وحیدالز ماں جناب محمر عبدالوا حد خاں صاحب مالک مهتم مطبع مصطفائی جانشین جنت مکاں محمد مصطفلے خاں اسکنہ الله فی فردوس الجنان۔ پہلی جلد یا جازت حضرت مصنف ۱۰۰۱ء میں دوبارہ چھپوا کے شائع کی جو حضرات شائقین علم دین کی نظر سے گزری ہو گی۔ دوسری جلد، لینی جزو دوم کے لیے کیسا کیسا اہتمام کیا، زمین و آسان ایک کر دیالیکن کسی طرح وہ نسخہ دستیاب نہ ہوتا تھا، بارے جناب مخدومی و مکرمی منشی سیدمحرممتازعلی صاحب پیش کارکلکٹری بنارس رئیس قصبہ سندیلیہ ملک اودھ نے بہزار کوشش وجہد جناب منشی سید برکت علی صاحب سررشتہ دار کمشنری بنارس پنشن یافتہ سر کار سے جن کے پاس ایک مسودہ کٹا کٹا دستی حضرت مصنف کا تھا حاصل کیا اور نقل واصل دونوں نسخے حافظ صاحب موصوف کے نام روانہ کیے۔ اب اس محنت کو دیکھنا جاہیے کہ حافظ صاحب موصوف نے بعد نظر ثانی و اجازت مصنف بصحت کمال صفائی و یا کیزگی سے طبع کیا۔ در حقیقت جیسی محنت حضرت مصنف نے اس کی تصنیف میں کی ہے، اس سے کسی قدر کم حافظ صاحب موصوف کو بھی مشقت کرنی بڑی۔شکر ہے خدا کا جس نے اس محنت کی راحت دی اور دوسری جلد بھی حجیب گئی .....اب خدا سے دعا ہے کہ اس کے مصنف اور جن سے بینسخہ دستیاب ہوا وہ اور جس نے بہرار کوشش اسے حیمایا اور شائع کیا ہے ان سب کے لیے۔

عمر و اقبال و آبرو هو زیاد مجمد و آله الامجاد



نواب محس اللك ستد محتر مهدى على خان

## ایت بینات برم کارگری کارگری

## تمهيدفدك

#### 

### بہلامقدمہ

کوئی نبی، کوئی امام اور کوئی بزرگ کسی مذہب میں، بلکہ کوئی نامور آ دمی کسی قوم میں ایسا نہیں ہوا جس پر معاندین نے اعتراض نہ کیے ہوں اور اس کی نیک باتوں اور عمرہ کا موں کو عداوت کی نظر سے دیکھ کر برانہ جانا ہواور ان کے دوستوں کے دلوں میں شبہ پیدا کرنے کے لیے ان کی بعض غلطیوں اور لغزشوں کو نہایت آب و تاب سے بیان کر کے اسے ان کی بدنیتی سے منسوب نہ کیا ہو۔ یہودیوں کو دیکھو کہ وہ حضرت عیسیٰ علی نبینا وعلیہ الصلوٰۃ والسلام پر کیسے طعن کرتے ہیں۔ان کی ولادت کی نسبت اپنی نایاک زبانوں سے کیا کچھ کہتے ہیں۔ان کے معجزات کوکس طرح سحر و افسوس سے منسوب کرتے ہیں۔ اور ان کے حواریوں کو کیسا مکار، جابل و دغا باز جانتے ہیں۔عیسائیوں کو دیکھو کہ وہ سرور کا ئنات علیہ الصلوۃ والتحیات پر عیاری اور طمع دنیاوی کی کیسی تہتیں لگاتے ہیں اور آپ جیسے متم مکارم اخلاق کی نسبت کیسی زبان درازی کرتے ہیں، یہاں تک کہ عیاذاً باللہ ایسے ہادی اور دنیا کے رہنما کو گمراہ کنندہ عالم سمجھتے ہیں۔خوارج ونواصب بر خیال کرو کہ وہ اہل بیت کرام ونٹائیں کو کیسا برا جانتے ہیں۔ جناب امیر المومنين اورحضرت سيدة النساء اورحضرت حسنين عليهم السلام كوجو كه آنخضرت طلطي عليم كالمحبكر کے ٹکڑے تھے اور خدا اور اس کے محبوب کے پیارے، انہیں کو معاذ اللہ کافر کہتے ہیں ﴿ كَبُرَتُ كَلِمَةً تَخُرُجُ مِنَ أَفُواهِ مِهُ إِنْ يَتُقُولُونَ إِلَّا كَنِبًا ﴾ • اوران سے عداوت ر کھنے اور ان پر تبرا کرنے کو ذریعہ نجات خیال کرتے ہیں۔ یہاں تک کہ ان اشقیا میں سے بعض نے ابن تلجم ملعون کی شان میں جو اشقی الاولین والاخرین تھا،قصیدے لکھے اور جناب امیر کے شہید کرنے کوافضل ترین عبادت جانا۔جیسا کہ عمران بن ھلان جوخوارج کا سرداراور

<sup>&#</sup>x27; 🗗 کیا بڑی بات ہوکرنگلتی ہےان کے منہ سے سب جھوٹ ہے جو کہتے ہیں۔ ۱۲ پارہ ۱۵ سورہ کہف رکوع اوّل۔

ان کا بڑا شاعر تھا ابن کیم کی نسبت کہتا ہے:

غرض کہ بیا یک معمولی بات ہے کہ دشمن ہنر کوعیب سمجھتا ہے:

چشم بداندیش که برکنده باد عیب نماید هنرش در نظر

یمی حال حضرات شیعہ کا ہے۔ تعصب اور تقلید خیالات سے انصاف اور غور کا مادہ گویا ان سے سلب ہو گیا ہے اور زبانی محبت اہل بیت کے غلو سے ان کے قدم جادہُ اعتدال سے نکل گئے ہیں۔ وہ صحابہ کی کوئی خوبی اور کوئی صفت نہیں دیکھتے، ان کی اچھی بات بھی ان کو بری معلوم ہوتی ہے اور ان کے ہنر بھی انہیں عیب نظر آتے ہیں۔

اگر کوئی تعجب کرے کہ باوجود آیات و احادیث اور اقوال ائمہ کے کیوں کر ایک فرقہ مسلمانوں کا صحابہ کے فضائل کا منکر ہوا! تو اسے چاہیے کہ یہود و نصار کی، نواصب اور خوارج کے حال پر نظر کرے۔ کیا وجہ ہے کہ یہودی آنخضرت طلطے آئے ہم کی تعریف توریت میں دیکھتے سے اور آپ کی آمد کے منتظر تھے اور آپ کو ایسا یہ چانتے تھے ﴿ کَمَا یَعُمِو فُونَ اَبُنَا ءَ هُمُ ﴾ …… مگر جب آپ نے نبوت کا دعویٰ کیا تو دشمن ہو گئے اور آپ کی صفات کے چھیانے اور آپ کی نسبت غلط الزام لگانے میں کوئی دقیقہ عداوت کا باقی آپ کی صفات کے چھیانے اور آپ کی نسبت غلط الزام لگانے میں کوئی دقیقہ عداوت کا باقی

نہ رکھا۔ اور کیا سبب ہے کہ عیسائی اس کے باوجود کہ انجیل میں جناب سرور کا ئنات علیہ التحیات والصلوة کی بشارت بتفصیل نام د میصنے اور ﴿یَاتِیْ مِنْ بَعْدِی اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾ حضرت عیسلی عَالیتلا کی زبان سے سن چکے تھے اور دن رات اپنی کتاب میں اسے پڑھتے تھے، مگر جب آپ طلط علیم نے نبوت کا اعلان فر مایا تو ان بشارتوں کو چھیانے اور انجیل کی آیات کی جن میں آپ کا نام اور خبرتھی غلط تاویلیں کرنے لگے اور اپنے نبی کے قول سے پھر گئے۔اور کیا باعث ہے اس کا کہ خوارج باوجوداس بات کے جاننے کے کہ اہل بیت کرام پیغمبر طلنے علیم کی جان وجگر ہیں،قرآن اور حدیثیں ان کی فضیلتوں سے بھری ہوئی ہیں،ان کے دشمن ہو گئے اور جو بہترین خلق خدا تھان کو نعوذ باللہ سب سے برا جاننے لگے، یہاں تک کہان پر کفروفسق کے الزام لگانے سے بھی باز نہ رہے۔ پس جوسب ان گمراہ فرقوں کی گمراہی کا ہے وہی سبب حضرات امامیه کا صحابه کرام رغناسته عین سے عداوت رکھنے اور ان برعیوب لگانے کا ہے: اذا لم يكن للمرء عين صحيحة فلا غر وان يرتاب والصبح مسفر ''جب آ دمی کی آنکھ صحیح نہ ہوتو اگر وہ روشن صبح کا انکار کر دیے تو کوئی حیرت نهد ،، نورا-



## دوسرا مقدمه

وہ باتیں جوحقوق اہل بیت کے غضب سے متعلق امامیہ بیان کرتے ہیں، اگر صحیح سمجھی جائیں تو اسی سے تمام مہاجرین و انصار اور کل اصحاب نبویؓ کا اسلام،ایمان اور اخلاق، بلکہ انسانی صفات سے بے بہرہ ہونا لازم آتا ہے۔ کیونکہ اگر وہ شیخین کوغصب حقوق سے باز ر کھتے اور اہل بیت اطہار پر ظلم کرنے میں ان کے شریک و معین نہ ہوتے یا دیدہ و دانستہ اعانت آل رسول سے چیثم بوشی نہ کرتے تو دوشخص اور چندان کے ساتھی کیسے ایسی جرأت كرسكتے تھے اور ان كواپنے ظلم وستم ميں كس طرح كاميا بي حاصل ہوسكتى تھى، رہا تمام مہاجرين و انصار اور صحابه کرام عِنها جمعین کو اسلام اور ایمان و اخلاق سے بے بہرہ سمجھنا، گویہ حضرات امامیہ کامنتہائے مقصود ہے، مگران خوفناک نتائج پرغورنہیں کرتے جواس بات کے ماننے سے پیدا ہوتے ہیں، بلکہ اسے صرف صحابہ مٹی اللہ ہا کی ذات تک محدود سمجھ کر اس کے دعویٰ کرنے میں کچھ پس و پیش نہیں فر ماتے ۔ مگر وہ شخص جسے خدا نے تھوڑی سی بھی سمجھ دی ہے اور جس کے قوائے عقلی تعصب وتقلید کے بوجھ میں دبنہیں گئے،ضروران خوفناک نتیجوں کے خیال سے ڈرے گا اور اسلام براس کا نہایت ہی برا اثر دیکھ کر الامان الامان یکارے گا۔ اس لیے کہ قرآن کے کلام الہی اور حضرت محمد طلطے علیہ کے مؤید من اللہ ہونے کا بڑا ثبوت جو کچھ دیا جاتا ہے اور جسے زندہ معجزہ کہتے ہیں وہ صرف یہ ہے کہ قرآن نے لوگوں کے دلول پر بہت بڑا روحانی اثر کیا اور آنخضرت طلط عَلَیْم کی مدایت سے عرب کی حالت میں عظیم تبدیلی پیدا ہوگئ۔ قرآن مجیدلوگوں کے دلوں کی تسخیر اور روحانی اور اخلاقی تعلیم کی وہ قوت تھی، جس نے حیرت انگیز ربانی کرشمے دکھائے اور دائم الاثر حقانی نتیجے پیدا کیے۔اوراس سے یہ نتیجہ نکالا جاتا ہے کہ جس کلام کے ایسے عظیم الشان، قوی اور قائم نتیج ہوں وہ بلاشبہ خدا کا کلام ہے۔ اور

المات بينات ـ سوم المحال المحا

آنخضرت طلفاً عَلَيْهِ كَى ذات بابركات كى نسبت يہى دعوىٰ كيا جا سكتا ہے كه آپ طلفاً عَلَيْم ايسے زمانے میں پیدا ہوئے جب دنیا ایک عجیب روحانی سکتے کے عالم میں تھی۔ اور آپ طلطاعیاتی ایسے ملک میں مبعوث ہوئے جہاں اخلاقی تعلیم کا کیجھ سامان نہ تھا۔ اور ایسی قوم کی اصلاح آپ کے ذمے کی گئی جوسوائے اوہام اور فاسدعقیدوں اور باطل خیالات اور غلط کاربوں اور وحشیانہ اعمال و بداخلاقی ، نفاق اور جنگ جوئی کے کسی قتم کی اخلاقی خوبی نہ رکھتی تھی ،مگر آپ کے الہامی بیان اور خدائی قوت نے ان برایسی عجیب وغریب تا نیر کی کہاس سے ان کی تمام ظاہری و باطنی حالتیں بدل گئیں۔ برسوں کے بہتے ہوئے خدا کی راہ پر چل نکلے اور مدتوں کے سوئے ہوئے غفلت کی نیند سے چونک بڑے، جومشرک تھے وہ موحد ہو گئے، جو کا فرتھے وہ ایمان لے آئے، جو بت برست تھے وہ بت شکن بن گئے، جو گمراہ تھے وہ خدا کی راہ دکھانے لگے، جاہلانہ حمیت اور وحشیانہ عصبیت کا ان میں نام نہ رہا۔ خاندانی جھگڑے اور پشینی عداوتیں جاتی رہیں۔ د ماغ غرور ونخوت سے خالی ہو گئے اور ان کے دل صبر وتو کل جلم و برد باری ، زہد و پر ہیز گاری اور جمیع اخلاقی صفات سے بھر گئے آپ کی تعلیم اور مدایت نے ایک ایسا گروہ خدا برست، یاک طبیعت، راست باز، نیک دل لوگول کا قائم کر دیا جن کی کوششوں سے شرک و بت برستی کی آواز جو تمام جزیرہ نمائے عرب میں گونج رہی تھی بند ہوگئی اوراس کے بدلے ایک بے چون و بے چگون، بے شبہ و بے نمون خدا کی منادی پھیل گئی، بتوں نے عدم کا راستہ لیا، بت خانوں کا نشان مٹ گیا، آتش کدے ٹھنڈے پڑ گئے، تثلیث کاطلسم ٹوٹ گیا، اوہام برستی كا باطل خيال باطل موكيا ﴿ جَاءَ الْحَقُّ وَ زَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوْقًا ﴾ ١٥ ور اس سے اس بات کا ثبوت ہوتا ہے کہ آپ حقیقت میں سیجے رسول اور خدا ہی کی طرف سے مؤيد تھے، ورنہانسان کا کام نہ تھا کہ وہ ایباانقلاب عظیم عرب کی روحانی اوراخلاقی حالت میں پیدا کر دیتا اور ایسے جنگجواور ستم پیشہ لوگوں کو جو بات بات پرلڑتے اور جھگڑتے تھے اخوت کے ایک رشتے میں باندھ دیتا اور ان کی پشینی عداوتوں اور کینوں سے ان کے

<sup>🗗</sup> آیا سے اور نکل بھا گا جھوٹ، بے شک جھوٹ ہے نکل بھا گنے والا۔موضح پہ ۵ بنی اسرائیل۔

المات بينات بوم الكور المات المورد ال

دلوں کوابیا صاف کر دیتا کہ اس کا پچھاٹر باقی نہ رہتا، بلکہ دنیا میں ان کواخلاق اور انسانیت کا نمونہ بنا دیتا۔

قرآن مجید کے اس حیرت انگیز نتیجے اور سرور کا ئنات علیہ الصلوٰ ق والسلام کی ہدایت کی الیی عجیب وغریب تا نیر کو د مکی کرمنکرین بھی اس بات کے معترف ہیں کہ در حقیقت بیہ بات بشری قدرت سے خارج تھی۔ چنانچہ کوئی ان میں سے کہتا ہے کہ وہ پیغام جوآپ لائے وہ ا یک سیا اور حقیقی پیام تھا، جس کامخرج وہی ہستی تھی جس کی تھاہ بھی کسی نے نہیں یائی۔ کوئی لکھتا ہے کہ قرآن ہی کی تعلیم کا بیا تر ہے کہ عرب کے رہنے والے ایسے بدل گئے جیسے کسی نے سحر کر دیا ہو۔ متعصب سے متعصب عیسائیوں میں سے سخت متعصب بیا قرار کرتا ہے کہ دین مسیحی کی ابتدا سے آنخضرت طلط علیم کے وقت تک مجھی حیات روحانی ایسی برا ٹیجنہ نہ ہوئی تھی جیسی کہ اسلام کی تعلیم سے ہوئی۔ مگر قرآن کی بید دائم الاثر تا ثیر اور آنخضرت طلط علیم کی صحبت و ہدایت کا پیرغیرز وال پذیراثر اسی وفت تک مانا جا سکتا ہے جبکہ ہمارے عقائد کے موافق صحابه كرام رغين يجمعين خصوصاً مهاجرين وانصارسب سے اول ايمان لانے والے، اسلام میں کیے، اخلاق میں انسانیت کا خمونہ، یاک دلی اور نیک نیتی اور راست بازی میں کامل مانے جائیں۔گرشیعوں کے اصول کے مطابق یہ نتیجہ نکاتا ہے کہ وہ عجیب وغریب انقلاب جو آپ کی صحبت و مدایت سے صحابہ کی حالت میں ہوا تھا عارضی تھااور وہ اثر جو قرآن کی تعلیم نے ان پر کیا تھا نایائیدارتھا، وہ دل جو وحی والہام کی برکت سے یاک ہو گئے تھے جلد ارتداد کی گندگی سے ملوث ہو گئے تھے، اور وہ لوگ جوشمع نبوت کے بروانے تھے اسلام اور ایمان کو جلد خیر باد کر بیٹھے۔ وہ خدائی روشنی جس نے سیٹروں دل روشن کر دیے تھے جلد بچھ گئی۔ وہ نفاق و کفر کا حجاب جوان کے دل سے اٹھ گیا تھا پھران کے دلوں پر پڑ گیا اور مشکوۃ نبوت کی وہ شعاعیں جومہا جرین وانصار کے دلوں پریڑی تھیں جلد زائل ہو گئیں۔اور وہ خدائی آ واز جو یاران نبی نے دل کے کانوں سے سی تھی جلد بند ہوگئی۔ایسی حالت میں، میں نہیں سمجھتا کہ وہ عظیم اور حیرت انگیز نتیج جو خدا کے کلام کے پیش کیے جاتے ہیں اور وہ عجیب تا ثیر آپ کے

وعظ و ہدایت کی جس کی دنیا میں دھوم ہے کیوں کر صحیح سمجھی جائے گی اور اسلام کی وہ خوبی جس کا غلغلہ زمین سے آسان تک پہنچا ہوا ہے کہاں باقی رہے گی ﴿ هَیْهَاتَ هَیْهَاتَ اَنّی یُوفَ کُونَ ﴾ '' کہاں پھرے جاتے ہو۔' (موضح پا مسورۂ توبہرکوع۵)

شیعوں کے اس خیال کے مطابق اگر خدا کے کلام کو دیکھیں تو معاذ اللہ! وہ جھوٹا نظر آتا ہے۔ اور جن کے محامد و صفات اس میں بیان کیے گئے ہیں وہ بدترین خلائق پائے جاتے ہیں۔ جب ہم خدا کے کلام پر نظر کرتے ہیں تو اسے اس خیال کے مطابق پاتے ہیں جو صحابہ کرام رفتی اللہ اللہ کی نسبت ہمارا ہے اور اپنی خوبیوں سے ان کو متصف پاتے ہیں جن کا ہم ان کی نسبت اعتقاد رکھتے ہیں۔ ہم دیکھتے ہیں کہ کہیں خدا ان کے ایمان اور عبادت کی نسبت فرما تا ہے:

﴿مُحَمَّلًا رَّسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ آشِلَّآءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَآءُ بَيْنَهُمُ تَرَاهُمُ رُكَعًا سُجَّلًا يَّبُتَغُونَ فَضًلا مِّنَ اللهِ وَرضُوانًا ﴾ تَرَاهُمُ رُكَعًا سُجَّلًا يَّبُتَغُونَ فَضًلا مِّنَ اللهِ وَرضُوانًا ﴾

(سورهٔ فتح: ۲۹)

''محمر طلتی آیم اللہ کے رسول ہیں اور جولوگ ان کے ساتھ ہیں وہ کا فروں پر زور آور ہیں اور آپس میں نرم دل ہیں تم ان کو دیکھتے ہو رکوع اور سجدے میں کہ چاہتے ہیں اللہ سے اس کافضل اور اس کی رضا مندی۔''

کہیں ان کی شان میں کہتا ہے:

﴿ سِيْمَاهُمْ فِي وُجُوهِ هِمْ مِّنَ آثَرِ السُّجُودِ ذَٰلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاقِ وَمَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاقِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ ﴾ (سورهٔ فتح: ٢٩)

''نشانی ان کی ان کے منہ پر ہے سجدے کے اثر سے، یہی مثل ہے ان کی توریت اور انجیل میں۔''

کہیں ان کی نسبت اپنی رضا مندی ان لفظوں سے ظاہر کرتا ہے:

﴿ وَ السِّيقُونَ الْاوَّلُونَ مِنَ الْمُهْجِرِينَ وَ الْانْصَارِ وَ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُمُ

باِحْسَانٍ رَّضِیَ اللّٰهُ عَنْهُمْ وَ رَضُوا عَنْهُ وَ اَعَلَّ لَهُمْ جَنْتٍ تَجْرِی تَخْتَهَا الْاَنْهُرُ خُلِدِیْنَ فِیْهَا آبَدًا ﴿ (سورهٔ توبه: ١٠٠) ثختها اللّائه رُخْلِدِیْنَ فِیْهَا آبَدًا ﴾ (سورهٔ توبه: ١٠٠) "جُولوگ که پہلے مہاجر وانصار ہیں اور وہ لوگ جنہوں نے ان کا اتباع اچھی طرح کیا ان سب سے اللّٰدراضی ہے اور وہ سب اللّٰہ سے راضی ہیں اور خدا نے مہیا کی ہیں ان کے لیے جنتیں جن کے نیچ نہریں بہتی ہیں اور وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے۔"

کہیں ان کے مصائب اور تکلیف پر صلہ دینے کی بشارت اس طرح سنا تا ہے:

﴿وَالَّذِيْنَ هَاجَرُوْا وَالْخُرِجُوْا مِنْ دِيَارِهِمْ وَالُوْدُوْا فِي سَبِيْلِي وَقَتَلُوْا وَقُتِلُوْا لَا كَفِّرَقَ عَنْهُمْ سَيِّاتِهِمْ وَلَا دُخِلَنَّهُمْ جَنْتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ ﴾ (سورهٔ آل عمران: ٩٥)

''جن لوگوں نے ہجرت کی اور اپنے وطنوں سے نکالے گئے اور میری راہ میں وہ تکلیف دیے گئے اور انہوں نے جہاد کیا اور مارے گئے ان سے ان کی برائیاں دور کر دوں گا اور ان کو جنتوں میں داخل کروں گا جن کے نیچ نہریں بہتی ہوں گی۔''

کہیں ان کے ایمان کی تصدیق فر ما کر ان کومغفرت اور رزق کریم کا وعدہ ان لفظوں سے فر ماتا ہے:

﴿ وَالَّذِيْنَ الْمَنُوا وَ هَاجَرُوْا وَ جُهَدُوْا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ وَ الَّذِيْنَ الْوَوْا وَ جُهَدُوْا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ وَ الَّذِيْنَ الْوَوْا وَالَّذِيْنَ الْوَوْا وَالَّذِيْنَ الْوَوْا وَالْمِنْوَنَ حَقًّا لَهُمْ مَّغْفِرَةٌ وّرِزْقٌ كَرِيْمٌ ٥ ﴾ وَنَصَرُوْا اللَّهِ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

''جولوگ ایمان لائے اور ہجرت کی اور اللہ کی راہ میں جہاد کیا اور جن لوگوں نے ان کو جگہ دی اور نصرت کی ، یہی لوگ ہیں سیچے ایمان والے ، انہی کے لیے ہے مغفرت اور رزق کریم۔''

كهين ان كى فضيلت تمام انبياء كى امتول بران لفظول سے ظاہر فرما تا ہے: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ اُمَّةٍ اُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَامُرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ وَ تَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُرِ وَ تُؤْمِنُوْنَ بِاللَّهِ ﴿ (سورهٔ آل عمران: ١١٠)

"تم ہو بہترین امت کہ چن لیے گئے ہوآ دمیوں میں سے، تم بھلی بات کا حکم کرتے ہواور اللہ برایمان لاتے ہو۔"

كهيں ان كے مصائب اور تكليف پر انہيں خلافت كا وعدہ دے كريوں تعلى فرما تا ہے: ﴿ وَعَدَ اللّٰهُ الَّذِيْنَ الْمَنُو الْمِنْكُمْ وَعَبِلُوْ الصَّلِحْتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْكَارُضِ ﴾ (سورهٔ نور: ٥٥)

''الله وعده کرتا ہے ان لوگوں سے جوتم میں سے ایمان لائے اور اچھے عمل کیے کہ وہ ان کوخلیفہ بنائے گا زمین میں۔''

كهين ان كى قلت سے كثرت پر بہنجنے كى ان دل خوش كن لفظوں سے تمثيل ديتا ہے:
﴿ كَزَرُ عِ اَخْرَ جَ شَطْعَهُ فَأْزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوٰى عَلَى سُوقِهٖ يُعْجِبُ
الزُّرَّ اِعَ لِيَغِيْظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ ﴾ (سورهٔ فتح: ٢٩)

''جیسے کھیتی نے نکالا اپنا پٹھا کھراس کی کمرمضبوط ہوئی، پھرموٹا ہوا اور اپنی تال پر کھڑی ہوگئی خوش معلوم ہوتا ہے کھیتی والوں کوتا کہ جلا دے ان سے کا فروں کو۔'' کہیں ان کی کثرت پر:

> ﴿ يَكُ خُلُونَ فِي دِيْنِ اللَّهِ أَفُواجًا ۞ (سورهٔ نصر: ٢) "داخل ہوتے ہیں اللہ کے دین میں فوج در فوج ۔"

> > اوران کے غلبہ ونصرت پر:

﴿ وَآتَابَهُمُ فَتُحًا قَرِيْبًا ٥ وَ مَغَانِمَ كَثِيرَةً يَّاكُنُونَهَا وَكَانَ اللَّهُ عَزِيْزًا حَكِيْبًا ٥ ﴿ وَمَغَانِمَ كَثِيرًا اللَّهُ عَزِيْزًا حَكِيْبًا ٥ ﴾ (سوره فتح: ١٩٠١٨)

''اور پہنچائے گا ان کو فتح قریب اور بہت سی غنیمت کہ وہ لیں گے اس کو اور اللہ

عزیز و عکیم ہے۔" عزیز و عکیم ہے۔"

فرما کردنیا میں اسلام کی خوبی اور استحکام کا اشتہار دیتا ہے۔لیکن اگر شیعوں کے عقید بے سچ ہیں۔ اور ان کے خیالات صحابہ کرام رغین کی نسبت صحیح ہیں تو ان آیتوں کی تکذیب لازم آتی ہے اور اگر بیصرف اہل بیت کی شان میں سمجھی جائیں یا ان کی نسبت جو پیغیبر خداط اللے ایک ہے اور اگر بیصرف اہل بیت کی شان میں جو حسب زعم شیعہ بجیس برس تک خداط اللے ایک کی شان میں جو حسب زعم شیعہ بجیس برس تک مرتد رہ کر پھر امیر المونین کے شریک ہو گئے تو اس سے گویا خدا کے کلام میں تحریف معنوی کا اقرار کرنا پڑتا ہے۔

((وكيف يجوز لاحد من المسلمين ان يتكلم بمثل هذا ويبدل كلام الله من تلقاء نفسه و يحرفه عن موضعه، فيا حسرة عليهم لما لايتفكرون في هذه الايات اليس فيهم رجل رشيد.))

''کسی مسلمان کے لیے یہ کیسے جائز ہوسکتا ہے کہ اس طرح کی بات کرے اور اللہ کے کلام کو اپنی طرف سے بدل دے اور اس میں تحریف کر دے، ان پر افسوس ہے کہ وہ ان آیات میں غور کیوں نہیں کرتے! کیا ان میں ایک آ دمی بھی سمجھ دارنہیں ہے۔''

اگرہم آیات قرانی اور فدہبی خیالات سے درگزرکریں اورصرف انسانی عقل کوکام میں لائیں تو شیعوں کے عقیدے کے موافق فدہب اسلام سب فدہبوں سے زیادہ کمزور، اوراس کے بانی کے وعظ و ہدایت کا اثر دیگر فداہب کے پیشواؤں کی بہنست زیادہ ضعیف معلوم ہو۔ کیونکہ جب ہم اس بات کو مائیں کہ وہ لوگ جنہوں نے بلاواسطہ قرآن سنا اور جبرئیل عَالِیٰلُا کا آنا دیکھا اور آپ کی صحبت کا فیض حاصل کیا اور سب سے اول ایمان لائے، آپ کے بعد بھی ساری عمراشاعت اسلام اور اعلائے کلمۃ اللہ میں صرف کرتے رہے، وہ سب کے سب إلَّلا قَلِيْلًا فَسِنَ فَعَالَ کی طرف جھک پڑے اور دیانت وصدافت میں فیان کی طرف جھک پڑے اور دیانت وصدافت

کے وہ اخلاقی جو ہرجس سے ان کے دل مزین اور مزیب ہو گئے تھے، ان کے سینوں سے یک لخت جاتے رہے۔ تو ہم اس کے سوا کیا نتیجہ اس سے نکال سکتے ہیں کہ مذہب اسلام جو بہترین مذہب کہا جاتا ہے سب مذہبوں میں ذلیل اور امت محمدی جوسب امتوں میں افضل مستجھی جاتی ہے، دیگر امتوں سے بدتر ہے، اس لیے کہ جب ہم دوسرے مذہبوں پرنظر ڈالتے ہیں یہاں تک کہ بدھ، ہنود ،جین اور یارسی فرقہ کے ابتدائی معتقدین کے حالات سنتے ہیں تو ہم کسی مذہب میں یہ بین و کیھتے کہ ان مذاہب کے ابتدائی معتقدین نے اپنے پیشواؤں کی ہدایت اورنصیحت کو اس قدر جلد بھلا دیا ہواور ان کے احکام سے ایسی سرتانی کی ہوجیسے کہ اسلام کے ابتدائی ماننے والوں کی نسبت شیعہ حضرات بیان کرتے ہیں۔ جب ہم مشرکین اور کفار کے مذہب میں یہ مثال نہیں یاتے اور ان کے طبقۂ اولیٰ کو اپنے رہنما کے بتائے ہوئے راستے سے ایسا بھٹکتا اور گمراہی کے قعر میں ایسا گرتا ہوانہیں دیکھتے تو شیعوں کے قول کے موافق اس قشم کی ضلالت اور بداخلاقی اور بداعمالی کواسلام ہی کے پہلے طبقے میں پاتے ہیں۔تو سوااس کے کیا جارہ ہے کہان کے اصول کے موافق ندہب اسلام کو قدرت کے اس عام قاعد ہے سے بھی مشتنی سمجھیں اور اس کے بانی کے وعظ و ہدایت کو ایسا کمزور و ضعیف مانیں کہ ایک لاکھ چوہیں ہزارمسلمانوں میں سے سواتین جار کے کسی بروہ اپنا اثر قائم نہ رکھ سکا اور نہ بجز چندعزیز وں اور دو جاراغیار کے کسی کوارتداد اور رجعت الی الکفر سے روک سکا۔

یہ وہ باتیں ہیں کہ مسلمان تو ایک طرف، مخالفین اسلام بھی غلط سمجھتے ہیں۔ ان کو بھی صحابہؓ کے حالات نے یہ کہنے پر مجبور کیا کہ وہ اس کو نہ صرف بچا مومن سمجھیں بلکہ حضرت موسیٰ وحضرت عیسیٰی عَلَیْتًا ﷺ کے اصحاب وحواریین پر بھی فضیلت دیں۔

فضيلت صحابه ريخالته بهشهادت سروليم ميورمؤرخ نصراني:

اگر کوئی شخص ان تحریروں کو دیکھے جومنکرین نبوت نے باوجود انکار نبوت کے اسلام کی نسبت اور صحابہ کرام رغین ہے متعلق کی ہیں تو بے اختیار اس کے دل سے یہی آواز نکلے گی

کہ ان مسلمانوں سے جو صحابہ رقتی اللہ م کو مرتد و کا فر اور منافق سمجھتے ہیں وہی زیادہ منصف اور سمجھ دار ہیں جو صحابہ رغی اللہ ہم کی نسبت غیر متعصّبانہ رائے ظاہر کرتے ہیں۔ دیکھوسرولیم میور جیسے متعصب عیسائی کیا لکھتے ہیں کہ واقعات نے ان کوکس چیز کی تحریر پر مجبور کیا ہے۔ وہ اپنی كتاب ''لائف آف محمد طلط عليم '' كي جلد دوم ميں لكھتے ہيں كہ ہجرت سے تيرہ برس پہلے مكہ ایک ذلیل حالت میں بے جان بڑا تھا، مگر ان تیرہ برسوں میں کیا ہی انزعظیم پیدا ہوا کہ سیٹروں آ دمیوں کی جماعت نے بت پرستی حجھوڑ کر خدائے واحد کی پرستش اختیار کی اور اپنے عقائد کے موافق وحی الہی کی ہدایت کے مطیع و منقاد ہو گئے، اسی قادر مطلق سے بکثرت و بشدت دعا ما نگتے، اسی کی رحمت پرمغفرت کی امیدر کھتے اور حسنات و خیرات اور پاک دامنی اور انصاف کرنے میں بڑی کوشش کرتے تھے، اب انہیں شب وروز اسی قادر مطلق کی قدرت کا خیال تھا اور پیے کہ وہی رازق ہماری ادنیٰ حوائج کا بھی خبر گیراں ہے، ہرایک قدرتی اور طبعی عطیہ میں، ہرایک امرمتعلقہ زندگانی میں اور اپنی جلوت وخلوت کے ہرایک حادثے اور تغیر میں اسی کے ید قدرت کو دیکھتے تھے۔ اور اس سے بڑھ کر اس نئی روحانی حالت کو جس میں خوش حال اورحمہ کناں رہتے تھے، خدا کے فضل خاص ورحمت بااختصاص کی علامت سمجھتے تھے اوراینے کور باطن اہل شہر کے کفر کو خدا کے تقدیر کیے ہوئے خذلان (خرابی) کی نشانی جانتے تھے، محمد طلطے علیہ کو جوان کی ساری امیدوں کا ماخذ تھے، اپنا حیات تاز ہ بخشنے والا سمجھتے تھے اور ان کی ایسی کامل طور پراطاعت کرتے تھے جوان کے رتبہ عالی کے لائق تھی ، ایسے تھوڑ ہے ہی زمانے میں مکہاس تا نیر سے دوحصوں میں منقسم ہو گیا تھا جو بلا لحاظ قبیلہ وقوم ایک دوسرے کے دریے مخالف و ہلاکت تھے۔مسلمانوں نے مصیبتیوں کو خمل وشکیبائی سے برداشت کیا اور گویا ایسا کرنا ان کی مصلحت تھی مگر تو بھی ایسی عالی ہمتی کے بردباری سے وہ تعریف کے مستحق ہیں۔ایک سومر داورعورتوں نے اپنا گھر بار جیموڑ الیکن ایمان عزیز سے اپنا منہ نہ موڑ ااور جب تک کہ پیرطوفان مصیبت فرد ہوئے جبش کو ہجرت کر گئے۔ پھراس تعداد سے زیادہ آ دمی کہان میں نبی بھی شامل تھے۔اینے عزیز شہراور مقدس کعبہ کو جوان کی نظر میں تمام روئے زمین پر

ا يات بينات ـ سوم الكراك الكرا

سب سے زیادہ مقدس تھا چھوڑ کر مدینہ ہجرت کر آئے اور یہاں بھی اسی جادو بھری تا تیر نے دو یا تین برس کے عرصہ میں ان لوگوں کے واسطے جو نبی اور مسلمانوں کی حمایت میں جان دیے کومستعد ہوگئے، تیار کر دی۔

فضيلت صحابه رغي الله بشهادت گاؤ فرى بينگس مؤرخ نصراني:

ایک دوسراعیسائی فاضل گاؤ فری بینگس اپنی کتاب موسوم به اپالوجی فرام محمون بین کست ایسے حالات بیں جن بیں کو جود یکہ محمد طبیع بین جائیں گئی ابتدائی سوانح عمری میں ایسے حالات بیں جن میں عجیب مشابہت پائی جاتی ہے لیکن بہت سے ایسے ہیں جن میں بالکل اختلاف ہے، مثلاً:
عیسیٰ عَالِیٰ کے اوّل بارہ مریدوں کو نا تربیت یافتہ و کم رتبہ مانا گیا ہے، بخلاف محمد طبیع بین اول مریدوں کے کہ بجز اس کے غلام کے سب لوگ بڑے ذی و جاہت تھے۔ اور جب وہ خلیفہ اور افسر فوج اسلام ہوئے تو اس زمانے میں جو پھھ انہوں نے کام کیے ان سے نابت ہوتا ہے کہ ان میں اول درج کی لیافتیں تھیں اور غالباً ایسے نہ تھے کہ باسانی دھوکہ کھا جاتے۔ عیسیٰ عَالِیٰ ایسے نہ تھے کہ باسانی دھوکہ کھا جاتے۔ عیسیٰ عَالِیٰ کے اول مریدوں کی کم رتبای کو مویشم صاحب دین عیسائی کی خوبی سمجھتے جاتے۔ عیسیٰ عَالِیٰ کے اول مریدوں کی کم رتبای کو مویشم صاحب دین عیسائی کی خوبی سمجھتے جاتے۔ عیسیٰ عَالِیٰ اس سے نابت ہے کہ اول محقین میں ہوتے تو مجھوکو کھی اظمینان کامل ویسا ہی ہوتا، پس اس سے نابت ہے کہ اول محقین میں سے ہوتے تو مجھوکو کھی اظمینان کامل ویسا ہی ہوتا، پس اس سے نابت ہے کہ اول میں شرحتی شرک سے خوالے معلوم ہوتی ہے۔

مؤرخ گبن كابيان:

بڑے مشہور مؤرخ گبن نے بیان کیا ہے کہ'' پہلے چاروں خلیفوں کے اطوار یکساں صاف اور ضرب المثل تھے۔ ان کی سرگرمی وول دہی اخلاص کے ساتھ تھی اور ثروت واختیار پاکر بھی انہوں نے اپنی عمریں اوائے فرائض اخلاقی و فرہبی میں صرف کیس۔ پس یہی لوگ محمد طلطے آئے ہے۔ ہزیک تھے جو پیشتر اس سے کہ اس نے اقتدار حاصل کیا، یعنی تلوار پکڑی اس کے جانب دار ہو گئے۔ یعنی ایسے وقت میں کہ وہ ہدف آزاد ہوا اور جان بچا کرا پنے ملک سے چلا گیا۔ ان کے اول ہی اول تبدیلی فدہب کرنے سے ان کی سچائی ثابت

ہوتی ہے اور دنیا کی سلطنوں کے فتح کرنے سے ان کی لیاقت کی قوت معلوم ہوتی ہے۔
اس صورت میں کوئی یقین کر سکتا ہے کہ ایسے شخصوں نے ایذا کیں سہیں اور اپنے ملک سے جلاوطنی گوارہ کی اور سرگرمی سے اس کے پابند ہوئے۔ اور بیسب امور ایک ایسے شخص کی خاطر ہوئے ہوں جس میں ہر طرح کی برائیاں ہوں اور اس سلسلہ فریب اور سخت عیاری کے لیے ہوں جو ان کی تربیت کے بھی خلاف ہو، اور ان کی ابتدائی زندگی کے تعصّبات کے بھی خلاف ہو، اور ان کی ابتدائی زندگی کے تعصّبات کے بھی خلاف ہو، اور ان کی ابتدائی زندگی کے تعصّبات کے بھی مخالف ہو، اور ان کی ابتدائی زندگی کے تعصّبات کے بھی مخالف ہو، اور ان کی ابتدائی زندگی کے تعصّبات کے بھی مخالف ہو، اور ان کی ابتدائی زندگی ہے تعصّبات کے بھی مخالف ہو، اور ان کی ابتدائی زندگی ہے تعصّبات کے بھی مخالف ہو، اور ان کی ابتدائی دور اس پریفین نہیں ہو سکتا ہے خارج از حیطۂ امکان ہے۔

عیسائی اس بات کو یا در گلیس تو اچھا ہو کہ محمد طلطے آنے ہے مسائل نے اس درجہ نشہ دینی اس کے پیروکاروں میں پیدا کیا کہ جس کوعیسی عَالیّتا کے ابتدائی پیروکاروں میں تلاش کرنا ہے فائدہ ہے اور اس کا فدہب اس تیزی کے ساتھ پھیلا جس کی نظیر دین عیسوی میں نہیں، چنانچہ نصف صدی سے کم میں اسلام بہت سے عالی شان اور سر سبز سلطنتوں پر غالب آگیا۔ جب عیسی عَالیّتا کوسولی پر لے گئے تو اس کے پیروکار بھاگ گئے اور اپنے مقتدا کوموت کے پنج میں چھوڑ کر چل دیے۔ اگر بالفرض اس کی حفاظت کرنے کی ان کوممانعت تھی تو اس کی تشفی کے لیے تو موجود رہتے اور صبر سے اس کے اور اپنے ایذ ارسانوں کو دھمکاتے۔ برعکس اس کے محمد ملطے آئی ہیروی کرنے والے اپنے مظلوم پینچمبر طلطے آئی ایڈ ارسانوں کو دھمکاتے۔ برعکس اس کے محمد ملطے آئی ہیروی کرنے والے اپنے مظلوم پینچمبر طلطے آئی کے گردو پیش رہے اور اس کے بچاؤ میں اپنی جانیں خطرے میں ڈال کرکل دشمنوں پر اس کو غالب کر دیا۔" ۔۔۔۔۔۔ انتھی قو له .

کیسی حالت بدل جائے اور کس قدر اصلاح فرہبی حالات میں حضرات امامیہ کے ہوجائے اگر وہ اس بات کو یادر کمیں جس کے یادر کھنے کی نصیحت یہ عیسائی مؤرخ اپنے بھائی عیسائیوں کو کرتا ہے کہ آنخضرت طلط اللہ کے اصحاب حضرت عیسیٰ عَالِیلا کے حوار یوں سے زیادہ دل کے قوی اور ایمان میں زیادہ پکے اور اخلاص میں زیادہ ثابت اور اپنے نبی کی حفاظت میں جان کے قربان کرنے والے تھے۔ مگر افسوس کہ وہ ان تاریخی واقعات کو جنہیں منکرین اسلام کے ان نتائج سے جس سے اس کی عظمت اور صدافت اور فضیلت ثابت ہوتی ہے انکار کرتے ہیں۔

سرولیم مؤرخ پھراپی کتاب 'لائف آف محہ'' میں جہاں انہوں نے حضرت عیسیٰ عَالینا کے حواریین اور مہاجرین وانصار کے حالات کا مقابلہ کیا ہے، لکھتے ہیں کہ''جس زمانے تک مقابلہ کرناممکن ہے ان میں تکلیفات کی برداشت کرنے اور دنیوی لالحجوں کے قبول نہ کرنے میں دونوں (حضرت میں اور آنحضرت) برابر ہیں، لیکن محمہ کے تیرہ برس کے موعظہ نے بمقابلہ کل زمانہ زندگی کے ایک ایبا انقلاب پیدا کیا جو ظاہر میں لوگوں کی نظر میں بہت برٹا معلوم ہوتا ہے۔ میں کے ایک ایبا انقلاب پیدا کیا جو ظاہر میں لوگوں کی نظر میں بہت برٹا معلوم ہوتا ہے۔ میں کے ایک ایبا انقلاب پیدا کیا جو ظاہر میں لوگوں کی نظر میں بہت برٹا معلوم ہوتا ہے۔ میں کے کتمام پیرو کارخوف کی آب معلوم ہوتے ہی بھاگ گئے اور ہمارے خداوند کی تعلیم نے ان پانچ سوآ دمیوں کے دل پر جنہوں نے ان کو دیکھا تھا، خواہ کیسا ہی گہرا اثر پیدا کیا مگر ظاہر میں اس کا کچھ نتیجہ دکھائی نہیں دیا۔ ان میں سے کسی نے بھی اپنی خوتی سے اپنا گھر نہیں جھوڑ ااور نہ سیکڑوں نے مسلمانوں کی طرح بالا تفاق مہا جرت اختیار کی ، اور نہ ویسا پر جوش ارادہ ہی کسی سے ظاہر ہوا جیسا کہ ایک غریب شہر (یثرب) کے نومسلموں نے اپنی خون کے عوض اینے پیغیمر کے بچانے میں کیا۔

بیان تحریری سرولیم میور:

یہ چندروایتیں جو کہ اوپر ہم نے نقل کیں وہ عام مہاجرین ، انصار اور اصحاب نبوی کی نسبت تھیں۔ اب ہم بالنفصیل اس رائے کو بیان کرتے ہیں جو حضرات شیخین والٹی کی نسبت سرولیم میور نے ظاہر کی ہے، چنانچہ حضرت ابو بکر رضائی کی نسبت وہ اپنی کتاب موسوم بہ'' از لی خلافت' میں یہ لکھتے ہیں:

''آخری دم تک ابو بکر خلائی کے دل و دماغ کی صفائی اور طاقت کا مطلع مکدرنه ہونے پایا، جیسا کہ ہم ذکر کر چکے ہیں انہوں نے اپنی زندگی کے آخری دن باریا بی دی اور معاملات کی نازک صورت کو جانچ کرعمر خلائی کو محکم فرمایا کہ جس قدر جلد ممکن ہو سکے ایک دستہ فوج تیار کر کے عراق روانہ کر دیں۔ بیاری کی حالت میں زندگی کی بے ثباتی اور نا پائیدار زینت کے متعلق ان اشعار کا مضمون ان کی زبان پر جاری رہا۔ (بیرجمہ سرولیم میورکی کتاب سے انگریزی اشعار کا استعار کا مضمون

کون الیا ہے یہاں جو حشمت و مال و متاع
اپنے وارث کو نہیں جاتا ہے چھوڑ انجام کار
ایک دن اس شخص کا بھی مال لوٹا جائے گا
جس نے ہو کر بے دھڑک کی ہے بہت سی لوٹ مار
لوٹ کر آ جائے گا اک دن سفر سے بالضرور
گر مسافر نے سفر کوئی کیا ہے اختیار
موت کے رستے سے لیکن لوٹنا ممکن نہیں
موت کے رستے سے لیکن لوٹنا ممکن نہیں
سخت جال فرسا ہے اور ہیبت بھرا یہ راہ گزار
ایک شخص نے جوآپ کے بستر مرگ کے پاس بیٹھا ہوا تھا، زمانہ کا ہلیت کے ایک
شاعر کے کچھ اشعار مناسب حال پڑھے آپ ناراض ہوئے اور فرمانے گے کہ ایسا مت کہو

﴿وَجَآعَ ثُ سَكُرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ ذٰلِكَ مَا كُنْتَ مِنْهُ تَحِيْد٥﴾ (سوره ق: ١٩)

نے دیا۔ تکفین آپ کی انہی کیڑوں میں ہوئی جو وفات کے وقت وہ پہنے ہوئے تھے۔ کیونکہ انہوں نے فرمایا تھا کہ نئے کپڑے زندوں کے لیے موزوں ہیں اور برانے کپڑے جسم بے جان کے لیے، جسے کیڑوں کا لقمہ ہونا ہے۔ جن اصحاب وی اللہ نے رسول اکرم طلطے علیہ کے جنازے کو کندھا دیا تھا وہی ابو بکر خالٹیئ کے جنازہ بردار ہوئے۔ انہیں اس مزار میں دفن کیا جس میں رسول اللہ طلط آیم آرام فرما تھے۔خلیفہ مغفور کا سراینے آقا کے بازو کے برابر تکیهٔ زن تھا۔عمر خلٹین نے جنازے کی نماز پڑھائی۔ جنازے کو بہت دورنہیں جانا تھا،صرف مسجد نبوی کاصحن طے کرنا تھا کیونکہ ابو بکر رہائیہ نے اسی مکان میں انتقال فرمایا جو رسول اللہ طلطی علیم نے ان کے رہنے کے لیے اپنے مکان کے سامنے تجویز فرمایا تھا اور جہاں سے مسجد نبوی کے کشادہ صحن پرِ نگاہ پڑتی تھی۔ ابو بکر رہائیں نے اپنی خلافت کے زمانے کا اکثر حصہ اسی مکان میں بسر کیا۔ رسول اللہ طلط علیہ آگی وفات کے بعد چھے مہینے تو البتہ پہلے کی طرح زیادہ ترسخ میں ان کا قیام رہا جو مدینے کے نواح میں واقع ہے۔ یہاں بران کامسکن ایک سادہ سا مکان تھا جو کھجور کے تختوں سے پٹاتھا،اس مکان میں وہ اپنی بی جبیبہ کے اعزاء وا قارب کے ساتھ رہتے تھے۔ حبیبہ سے ان کی شادی اس وقت ہوئی جبکہ وہ مدینے میں تشریف لائے تھے۔ان کی وفات پران کی بیہ تی تی حاملہ تھیں اور تھوڑ ہے عرصے بعدان کے بطن سے ایک لڑکی پیدا ہوئی۔

ہرضج ابو بکر خلائیہ سوار ہوکر پیادہ پامسجد نبوی کی طرف جہاں رسول اللہ طلطے آیا ہی جین حیات میں فرمانروار ہے تشریف لے جاتے تھے تا کہ امور مملکت کو انجام دیں۔ اور ان کی غیر حاضری میں عمر خلائیہ ان کے قائم مقام ہوتے تھے، ہاں جمعہ کے دن جبکہ کوئی خطبہ یا وعظ کہنا ہوتا تھا تو وہ دو پہرتک گھر میں رہتے تھے۔ اس دن وہ اپنے سراور داڑھی کو خضاب لگاتے تھے اور لباس کے پہننے میں ذرا زیادہ احتیاط اور صفائی کو مد نظر رکھتے تھے، اس سیدھے سادے مکان میں اپنے اوائل عمر کی سادگی اور روکھی بھیکی طرز زندگی کو اختیار رکھا، گھر کی بکریوں کے لیے چارہ آپ خود لاتے تھے اور ان کا دودھ آپ خود دو ہتے تھے۔ اول اول تو آپ نے اپنے خاری کا فراخا جاری رکھا، مگر جب آپ کو معلوم ہوا کہ خاکلی اخراجات کی کفالت کے لیے تجارت کا سلسلہ جاری رکھا، مگر جب آپ کو معلوم ہوا کہ

ا يات بينات ـ سوم الكور الكور 590 الكور الكور 590 الكور الكو

اییا کرنے سے انتظام سلطنت میں فرق آتا ہے تو آپ نے اور سب کاموں کو چھوڑ دینا اور اپنے گھر کے خرچ کے لیے چھ ہزار درہم سالانہ کی رقم قبول کرنا منظور فر مالیا۔

چونکہ سخ مسجد نبوی سے بہت فاصلے ہر واقع تھا اور مسجد نبوی میں رسول اللہ طلطے علیہ کے زمانے سے سلطنت کے امور طے ہوتے چلے آتے تھے، اس لیے آپ نے یہال نقل مکان کرلیا اور ساتھ ہی بیت المال کو بھی یہیں لے آئے۔اسلام کا بیت المال ان دنوں میں بہت سادہ ہوتا تھا۔ نہ تو اس کے لیے پہرہ اور چوکیدار کی ضرورت ہوتی تھی، نہ حساب کے دفتر کی احتیاج۔خراج کی آمدنی غرباء میں تقسیم کر دی جاتی تھی یا سامان جنگ اور اسلحہ پر صرف ہوتی تھی، مال غنیمت اور سونا جاندی،خواہ وہ گاؤں سے آتا یا اور کہیں سے، آتے ہی یا آنے کے بعد دوسری صبح کونقسیم کر دیا جاتا۔اس تقسیم میں سب کا حصہ برابر ہوتا تھا،نومسلم اور دیرینه مسلم ذکور و اناث، غلام و احرار سب مساوی ھے کے مستحق ہوتے تھے۔ بیت المال اسلام پر ہر مومن عرب کا ایک سا دعوی ہوتا تھا۔ جب کوئی بیہ کہتا کہ اسلام پہلے قبول کرنے کے باعث مجھے ترجیج حاصل ہے اور اس لیے مجھے زیادہ حصہ ملنا چاہیے تو ابو بکر ٌ فرماتے کہ بیراللہ کا کلام ہے، اللہ ہی ان لوگوں کوجنہوں نے ترجیح حاصل کی ہے دوسری دنیا میں نیک اجرعطا فرمائے گا۔ بیرانعام واکرام محض موجودہ زندگی سے تعلق رکھتے ہیں۔ آپ کی وفات برعمر خالٹیؤ نے بیت المال کو کھلوایا تو معلوم ہوا کہ صرف ایک دینار باقی ہے جوشاید بالا تفاق تھیلیوں میں سے گر بڑا تھا یہ دیکھ کرسب کے بے اختیار آنسو جاری ہو گئے اور انہوں نے آپ کے لیے دعائے مغفرت مانگی اور برکت بھیجی۔ آپ نے بیت المال میں سے جو کچھ بطور وظیفہ لیا تھا اسے بھی آپ کی کاشینس نے روانہ رکھا، لہذا وفات کے وفت آپ نے حکم صادر فرمایا کہ بعض خصص آراضی جو میری ملکیت سے ہیں فروخت کی جائیں اور جو قیمت وصول ہواس میں سے بقدراس رویے کے جو میں نے بیت المال میں سے لیا ہے بیت المال میں واپس داخل کر دیا جائے۔

ابو بكر رضائيَّهُ كى طبيعت نهايت ہى حليم اور نرم واقع ہوئى تھى \_عمر رضائيُّهُ كا قول تھا كہ ايسا

ایت بیات سوم کارگرای ک ماران ایا تا بیان سرم کارگرای کارگرای

اور کوئی شخص نہیں جس پرلوگ اپنی جان اس شوق سے نثار کر دیں گے جیسی ابو بکر رضافتہ پر۔ سریں رہان نہ مار سنت کا گاہ ہے ہوں کے دریاج پریں انسر بھی نہ رہانی کر دیا

آپ ایسے نرم دل تھے کہ لوگوں نے آپ کو'' ٹھنڈی سانس بھرنے والا'' کا خطاب دے رکھا تھا۔ باستنا ایک دفعہ کے جبکہ آپ نے ایک مفسد قزاق کوآگ میں جلوا دیا اور جس کا

آپ کو ہمیشہ افسوس رہا، اور کوئی بے رحمی آپ سے ظہور میں نہیں آئی۔

ابو بکر رضائیٰ کی زندگی در بار میں بھی اسی سادگی اور قناعت کے رنگ میں رنگی ہوئی تھی، جیسے حضرت محمد طلطی آتا ہے:

گیرو دار حاجب ودربال درین در گاه نیست

تزک واختشام اور عظمت و شان جو دربارول کے ساتھ لازی طور پر وابستہ ہوا کرتے ہیں ان کے دربار میں نام کوبھی نہ تھے۔ امور مملکت کے طے کرنے میں وہ نہایت مستعداور سرگرم تھے۔ وہ اکثر راتول کو اسلانکل جایا کرتے تا کہ مخاجول اور شم رسیدول کی حاجت براری اور شنوائی کریں اور عمر رفائٹیئ نے ایک دفعہ انہیں ایک اندھی غریب ہوہ کا پرسان حال پایا جس کی حاجت براری کے لیے خود تشریف لائے تھے۔ محکمہ عدالت عمر رفائٹیئ کے سپر دکیا گیا جس کی حاجت براری کے لیے خود تشریف لائے تھے۔ محکمہ عدالت عمر رفائٹیئ کے سپر دکیا گیا۔ مگر روایت ہے کہ سال بھر کے عرصے میں مشکل سے دو مدعی بھی مقدمے کے لیے نہیں آگے۔ ریاست کی مہر پر الفاظ ((نعم القادر الله)) کندہ تھے۔ خط و کتابت کا کام علی خاٹئیئ کے سپر دفعا اور ابو بکر خاٹئیئئ زید رخاٹئیئ (رسول اللہ کے میر منشی اور جامع قرآن) اور عثان زائٹیئ فوبی سے یا اور کسی اہل قلم سے جو وقت پر پاس ہوتا مدد لیا کرتے تھے۔ اعلیٰ عہدول اور اعلیٰ فوبی خدمتوں کے لیے اپنے نا نبول کے انتخاب میں آپ نے بھی طرفداری یا رعایت کو مدنظر نہیں کہ خدمتوں کے لیے اپنے نا نبول کے اندازہ لگانے میں ان کی رائے ہمیشہ سلیم اور صائب ہوتی تھی۔

ابو بکر رضائیہ میں عزیمت اور استقلال کی بچھ کمی نہیں ہوتی تھی۔اسامہ رضائیہ کے زیر کمان فوج روانہ کرنا اور مشرک قوموں کے برخلاف مدینہ کو محفوظ رکھنا اور وہ بھی ایسی حالت میں کہ آپتن تنہا تھے اور چاروں طرف گویا ایک کالی گھٹا چھا رہی تھی اس عزم اور جرائت کا شامد ہے جوفتنہ وفساد کی آگ بجھانے اور بغاوت کے فروکرنے میں بہ نسبت کسی بات کے زیادہ کار آمد

ثابت ہوا۔ ابو بکڑ کی قوت کا راز وہ ایمان راسخ تھا جو آپ حضرت محمد طلطے علیم پر لائے تھے۔ آب فرمایا کرتے تھے کہ مجھے خلیفہ خدامت کہو میں تو رسول خدا کا خلیفہ ہوں۔آپ کو ہمیشہ یہی سوال مدنظر رہتا تھا کہ حضرت محمد طلطے عَلَیْم کا کیا حکم تھا۔ یا اس وقت وہ ہوتے تو کیا کرتے۔ اس سوال کے جواب پر عمل کرتے وقت وہ سرمو تجاوز نہ فرماتے تھے، اور اس طرح پر آپ نے شرک اوربت پرستی کو پائمال کر دیا اور اسلام کی بنیاد استوار قائم فر مائی۔ آپ کا عہد مخضر تھا مگر رسول الله طلط علیم کے بعد کوئی ایسانہیں ہوا جس کا اسلام کو ان سے زیادہ ممنون اور مرہون احسان ہونا جاہیے۔ چونکہ ابوبکر خالٹین کے دل میں رسول اکرم طلقے علیم کا اعتقاد نہایت راسخ طور برمتمکن تھا اور یہی عقیدہ خود رسول ا کرم طلط علیم خلوص اور سیائی کی ایک زبر دست شہادت ہے، لہذا میں نے آپ کی حیات وصفات کے تذکرے کے لیے پچھزیادہ جگہ وقف کی ہے۔ اگر حضرت محمد طلطيّعاً يتم كوابتدا سے اپنے كذاب ہونے كا يقين ہوتا تو وہ بھى ايسے شخص كو دوست اورعقبیرت مندنه بناسکتے جو نهصرف دانا اور ہوش مندتھا بلکه سادہ مزاج اور صفائی پسند بھی تھا۔ ابو بکر رضائین کونفسانی عظمت وشوکت کا کبھی خیال نہیں آیا۔ انہیں شاہانہ اقترار حاصل تھا اور وہ بالکل خود مختار تھے، مگر وہ اس طاقت اور اقتد ار کوصرف اسلام کی بہتری اور کا فیہ انام کے فائدہ پہنچانے میں عمل میں لائے گئے۔ان کی ہوش مندی اس امرکی مقتضی نہ تھی کہ خود فریب کھالیں، اور خود وہ ایسے متدین تھے کہ کسی کو دھوکہ نہ دے سکتے تھے''انتہا قولہ .

حضرت عمر فاروق خالفه، كى نسبت سروليم ميوريه لكصته بين:

''۲۷ ذی الحجہ ۲۳ ہے کو عمر رخالتی نے ساڑھے دس سال کی عہد حکومت کے بعد انتقال فرمایا۔ 4 رسول اللہ طلع آئے کے بعد سلطنت اسلام میں سب سے بڑے شخص عمر رخالتی شخص۔ کیونکہ بیا نہی کی دانائی اور استقلال کا ثمرہ تھا کہ ان دس سال کے عرصے میں شام، مصر اور فارس کے علاقے جن پر اس وقت سے اسلام کا

<sup>•</sup> حضرت عمر فالنيئه پر ذی الحجه ۲۳ مطابق ۳ نومبر ۱۴۴۶ ء بروز بدھ فجر کی نماز میں حملہ ہوا، ۲۹ ذی الحجه ۲۳ ھے کوشہادت ہوئی اور تدفین کیم محرم ۲۲ھ بروز ہفتے ممل میں آئی۔

اليت بينات بينات

قبضه رہا ہے، تسخیر ہو گئے۔ ابو بکر خالٹیئ نے مشرک اقوام کومغلوب تو کر لیا تھالیکن ان کے عہد میں افواج اسلام صرف شام کی سرحد تک ہی پینچی تھیں۔عمر شاہیہ جب مسند خلافت پر بیٹھے تو اس وقت ان کے قبضے میں صرف عرب تھا۔ مگر جب آپ نے انتقال فرمایا تو آپ ایک بڑی سلطنت کے خلیفہ تھے جو فارس،مصر، شام اور بنٹائن اپنے سلطنت کے بعض نہایت ہی زرخیز اور دکش صوبوں پرمشمل تھی۔ گر باوجود ایسی عظیم الثان سلطنت کے فرمانروا ہونے کے آپ کو بھی اپنی فراست اور قوت فیصله کی متانت کے میزان میں پاسنگ رکھنے کی ضرورت نہیں ہوئی۔آپ نے سردارعرب کے سادہ اور معمولی لقب سے کسی زیادہ عظیم الثان لقب سے اپنے آپ کو ملقب نہیں کیا۔ دور دراز صوبوں سے لوگ آتے اور مسجد نبوی کے صحن کے جاروں طرف نظر دوڑا کر استفسار کرتے کہ خلیفہ کہاں ہیں۔ حالانکہ شہنشاہ، بعنی خلیفہ سادہ لباس میں ان کے سامنے بیٹھے ہوئے تھے۔ عمر خالٹیہ کی سوانح عمری کا نقشہ تھینچنے کے لیے صرف چند خطوط کی ضرورت ہے۔ سادگی اور یابندی فرائض ان کے اصول کے اعلیٰ ارکان تھے۔ اپنی تمام خدمت کے بجالانے میں کسی کی رعایت نه رکھنا اور سرگرمی سے کام لینا آپ کا خاصه ہوگیا تھا اور اس بڑی جواب دہی کا بار آپ کو ایسا گراں معلوم ہوتا تھا کہ بسا اوقات آپ فرماتے:

کاش کہ مادرنہ زادے مر مرا

''اے کاش! بجائے اس کے میں گھاس کا تنکا ہوتا۔'' آپ کا مزاج ناص بوراور جلد مشتعل ہو جانے والا تھا اور ایام جوانی میں بلکہ رسول اللہ طلطے آپائے کی زندگی کے آخری حصہ میں بھی آپ انتقال کے سخت مؤید اور حامی خیال کیے جاتے سے۔ تلوار کو نیام سے نکالنے کے لیے آپ ہر وقت تیار رہتے تھے اور آپ ہی نے جنگ بدر کے خاتمے یر یہ مشورہ دیا تھا کہ تمام قیدیوں کو تہ تینے کیا جائے۔

کیکن عمر اور رہنے نے ان کے مزاج کی تندی اور درشتی کوحکم سے بدل دیا تھا۔ عدل اور انصاف ان میں بحد کمال تھا، اور سوائے اس سلوک کے جو آپ نے غیر فیاضانہ اشتعال کے ساتھ خالد رہائی، سے کیا اور وہ بھی اس لیے کہ آپ کو خالد خاللہ کی وہ نامعقول حرکت ان سے ایک مغلوب رشمن سے بدسلو کی کرنے میں سرز دہوئی نہایت قابل نفریں معلوم ہوئی اور کسی ایسے فعل کا آپ سے ظہور میں آنے کا پیتہیں چلتا جس سے بےانصافی یاظلم مترشح ہو۔ فوج کے سر داروں اور گورنروں کا انتخاب آپ نے بلا رورعایت کیا اورمغیرہ خالیہ، اور عمار خالتین کو حجیور کر باقی سب کا تقرر نهایت مناسب اور موزوں ہوا۔ سلطنت كى متفرق قوتيں اور جماعتيں جومختلف الاغراض اورمختلف المقاصر تھيں، آپ كى قوت اور دیانت بر کامل بھروسا رکھتی تھیں اور آپ کے تنومند بازو نے قانون کے قواعد کو جاری اور سلطنت کونہایت عمر گی سے سنیجا لے رکھا۔ بھرہ اور کوفیہ کی مخاصمت آئین مقامات کے گورنروں کے تغیر و تبدل میں آپ کی کچھ کمزوری ظاہر ہوتی ہے۔لیکن پھر بھی بددؤں اور قرلیش کی متضاد و عاوی پر آپ نے ایک دباؤ ڈالے رکھا اور انہوں نے اسلام میں آپ کی حین حیات میں تبھی فتنہ بریا کرنے کی جرأت نہ کی۔صحابہ رخی اللہ میں سے جو زیادہ ممتاز تھے انہیں آپ اپنے یاس مدینے میں رکھتے تھے جس کی وجہ پچھتو بلاشبہ پیھی کہ صلاح ومشورہ سے آپ کو تقویت دیں اور پچھاس لیے (جبیبا کہ آپ کا قول تھا) کہ '' میں نہیں جا ہتا کہ ان کو اپنے سے کم رتبہ دے کر ان کی شان وعزت میں فرق لاؤں۔"

ہاتھ میں تازیانہ لے کرآپ مدینے کی گلیوں اور بازاروں میں پھرا کرتے اور جو قصور وار ہوتا اسے وہیں سزا دیتے۔ یہ بات ضرب المثل ہو گئی تھی کہ عمر خلائیہ کا تازیانہ دوسرے کی تلوار سے زیادہ خوفناک ہے۔ مگر باایں ہمہ آپ نہایت نرم

دل تھے اور بے شار واقعات آپ کے حکم اور مہر بانی کے مذکور ہیں۔ مثلاً: ہیواؤں اور تیموں کی حاجت براری کرنا۔ ایک مثال ہم یہاں درج کرتے ہیں۔ ایک دفعہ کا ذکر ہے کہ آپ قبط کے سال میں عرب میں سفر کر رہے تھے، آپ کا گزر ایک نادارغریب عورت پر ہوا جو بچوں کے لیے ہوئے چو گھے کے پاس بیٹھی تھی اور بچے بھوک کے مارے بلبلا رہے تھے، چو گھے پرایک خالی ہنڈیا بچوں کی تسلی اور بچے بھوک کے مارے بلبلا رہے تھے، چو گھے پرایک خالی ہنڈیا بچوں کی تسلی کے لیے بے چاری عورت نے چڑھا رکھی تھی۔ عمر فرالٹیئ نے جب بید دیکھا تو آپ بھاگتے ہوئے دوسرے گاؤں میں گئے۔ گوشت اور روٹی لائے۔ گوشت خود ہمنڈیا میں چڑھایا اور خوب ساکھانا بچا کر بچوں کو کھلایا اور انہیں ہنتا کھیلنا چھوڑ کر ہند آگے روانہ ہوئے۔ 'انتھیٰ قو له .

مجھے امید ہے کہ ناظرین حق پیندان تحریوں کو دیکھ کر تشکیم کریں گے کہ ان واقعات نے عیسائیوں تک کو اسلام کی تعریف اور صحابہ کرام وَیُن اللّٰهُ عِینَ کے مکارم اخلاق اور محامد و اوصاف کے ظاہر کرنے پر مجبور کیا ہے، مگر تعجب ہے کہ خود اسلام کے مدعی ان واقعات سے انکار کریں اور عموماً صحابہ کرام وَیُن اللّٰهُ عِینَ کو اسلام اور اخلاق سے بے بہرہ بتا کیں۔ افسوس انسان کیسا ہی دانش مند اور عالم ہو مگر مذہبی تعصب اور آبائی تقلید اس کو بچ بات کے قبول کرنے اور آبائی تقلید اس کو بچ بات کے قبول کرنے اور کم سے کم اس کے اقرار کرنے سے ہمیشہ مانع ہوتی ہے۔ آفتاب کو دیکھتے ہیں کہ روثن ہے مگر اس کا اقرار نہیں کرتے۔ آئھوں پر بچھ ایسا پردہ پڑ جاتا ہے کہ اسے دیکھتے ہی خبیں۔ بعینہ یہی حال حضرات امامیہ کا ہے کہ صحابہ رقی اللہ کا اسلام اور ان کا اخلاص آفتاب نیم روز کی طرح روثن ہے، قرآن بہ آواز اس کا اشتہار دے رہا ہے، اسلام کے دیمن تک اس کی تصد بی کہ صحابہ بور تک کے مرتد اور منافق کہنے میں سرگرم بلکہ اس پر نازاں ہیں۔

کیا اسلام کی بنیاد صرف اس بات سے مضبوط اور مشحکم مانی جاسکتی ہے کہ تیئیس برس کی

قوت اورآ سانی مدد سے آپ نے لوگوں کو ہدایت کی اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ آپ نے اپنی وفات کے بعد قریب سوا لا کھ آ دمی ..... اسلام کے نام لینے والے چھوڑ ہے مگر ان میں چندعزیزوں کے سوا جار آ دمیوں سے زیادہ کوئی سجا مسلمان اور ریا مومن اور دل سے خدا اور رسول کا ماننے والا اوران کے حکموں پر چلنے والا نہ تھا۔ باقی نہ صرف منافق اور ایمان سے بے بہرہ تھے بلکہ ایسے ظالم سفاک سنگ دل، بے رحم تھے کہ آپ کے وفات فرماتے ہی سب نے اسی سردار کے گھر کولوٹنا شروع کیا جس کے سایہ عاطفت میں پرورش یائی تھی۔ اور اسی کی اولا دیرظلم کرنے لگے جن سے محبت رکھنا اور جن کی اطاعت کرنے کا انہوں نے بار ہا اقرار اور دعویٰ کیا تھا اورظلم بھی ایسے کیے کہ بھی چیثم فلک نے نہ دیکھے تھے۔اس قتم کے خیالات سے جوخود مسلمانوں کا ایک طبقہ رکھتا ہے، منکرین نبوت کواس بات کے کہنے کا موقع ملے گا کہ رسالت کا مقصد صرف دنیاوی سلطنت کا قائم کرنا تھا اور لوٹ مار کر طمع اور امارت اور ریاست کی حرص نے ایک گروہ خودغرض، بدنفس،طماع اور حریصوں کا اس کے بانی کے اردگر دجمع کر دیا تھا۔ ان ہزاروں آ دمیوں کے دلوں پر جو رات دن پینمبر خداط التے ایم کی صحبت میں رہتے تھے نہ قرآن کی تعلیم کا کچھاٹر ہوا تھا نہ خدا کے رسول طلنے عَلَیْم کے وعظ ونصیحت نے ان بر کچھ تا نیر کی تھی۔ نہ بانی اسلام اور اسلام کے ماننے والوں میں کوئی رشتہ اخلاص اور اطاعت وایمان اور محبت کا، جبیبا کہ کسی سیجے پیغمبر اور اس کے ایمان لانے والوں میں ہوتا ہے قائم تھا بلکہ دونوں ا بینے اغراض کے حاصل کرنے میں سرگرم اورمستعدیتھے اور دومختلف اور متناقض قوتیں اپنے ا بنے مقاصد کے بورا کرنے میں کام کرتی تھیں۔سردارتو بیرجیا ہتا تھا کہ جوسلطنت اور ریاست اس کی قوت بازوسے قائم ہووہ اسی کے گھر میں رہے کسی دوسرے کا تسلط نہ ہونے یائے۔اور اس کے ساتھی اس فکر میں تھے کہ ان کی محنت اور کوشش کا صلہ خود ان کو حاصل ہو، اور ریاست کی مند پراپنے سردار کے بعد خود قابض ہوں۔

میرا به کہنا حقیقت میں نہ مبالغہ ہے نہ شیعوں کے عقائد پر بے جا الزام لگانا، بلکہ ان واقعات اور حالات سے جن کو حضرات امامیہ سچے سیجے ہیں اور جن پر ان کے مذہب کی بنیاد المات بينات ـ سوم المحال المحا

قائم ہے یہی نتیجہ نکلتا ہے، ان کے خیال کے موافق سوا اس کے اور کیا بات معلوم ہوتی ہے کہ پیغمبرخداطلنے علیم کی آرز و بعثت کے روز سے وفات کے وفت تک پیھی کہ جناب امیران کے بعد خلیفہ ہوں اور الی یوم القیامہ نسلاً بعد نسلٍ و بطناً بعد بطنٍ دینی اور دنیاوی سلطنت پر انہیں کے خاندان کا قبضہ رہے۔ چنانچہ شیعوں کے اعتقاد کے موافق اس آرزوکو آپ نے طرح طرح سے ظاہر کیا اور اس کے لیے کوئی دقیقہ سعی اور کوشش کا اٹھانہ رکھا۔ کوئی موقع خلوت میں اور جلوت میں، سفر میں اور حضر میں، صلح اور جنگ میں، صحت میں اور بیاری میں ایسانہیں حجور<sup>ا</sup> ا جس میں اپنی پیخواہش اشار تا یا صراحناً ظاہر نہ فرمائی ہواور خدا کے احکام اور اس کے پیام اس کے متعلق نہ سنائے ہوں اور اس حکم کے ماننے والوں کے فضائل اور ان کے لیے انواع و اقسام کے ثواب اور اس سے عدول کرنے والوں کے معائب اور ان کے واسطے طرح طرح کے عذاب بیان نہ کیے ہوں۔ یہاں تک کہ آخری کوشش آپ کی وہ تھی جوخم غدر میں ظاہر فر مائی کہ ایک لا کھ آ دمیوں کے مجمع میں اس کا اعلان صاف صاف لفظوں میں فر ما دیا اور جناب امیر کی امارت اور خلافت کا اشتہاد دے کرسب سے اقرار لے لیا۔ اور اپنے سامنے ا بنی جانشینی کو ہر طرح سے مشحکم اور قوی کر دیا۔ چنانچہ اس پر مبارک سلامت کی آوازیں بھی جاروں طرف سے بلند ہو گئیں اور خوشی کے شادیانے بھی بج گئے مگر اللّٰدر بے بغض و نفاق اور ا تفاق صحابہ کا کہ تین چار آ دمیوں کے سوا ایک نے بھی اس کا خیال نہ رکھا اور کسی نے بھی امیر المونین کی خلافت اور امارت کا جواس زور وشور سے قائم کی گئی تھی اقرار نہ کیا۔ بلکہ آپ کی آئکھ بند ہوتے ہی سب کے سب اس عہد سے پھر گئے۔اوراس برغضب بیہ ہے کہ اصل واقعہ کے واقع ہونے سے بھی نا واتفیت جتانے لگے۔سب نے پچھالیا اتفاق کرلیا کہ گویا وہ مہتم بالشان واقعہ واقع ہی نہ ہوا تھا اورخم غدریہ میں علی رؤوس الاشہاد برسرمنبر آپ نے اپنی جانتینی کا اعلان فرمایا ہی نہ تھا۔اس تمام واقعات کی یاد گار میں اگر کسی کی زبان پر کچھ باقی رہا تو صرف آپ كايدارشادكه ((انسى تارك فيكم الثقلين كتاب الله و عترتي)) 1916 **ہ** میں چھوڑنے والا ہوں تم میں دو بھاری چیزیں ایک کتاب الله دوسری اپنی عترت۔ ا يات بينات ـ روم المحرك المحر

اس تمام تقریر میں اگر کسی نے اقرار کیا تو صرف آپ کے اس قول کا کہ ((من کنت مولاہ فعلی مولاہ)) اس کا مقصود اور ماحسل بیان کیا تو صرف بیکہ ان سے محبت رکھنا اور ان کی خاطر داری کرنا چاہیے۔ مگر اس پر بھی عمل نہ کیا اور بجائے محبت کے تھلم کھلا عداوت ظاہر کرنے لگے اور رسول خداط اللے آئے ہمی وصیت کو بھلا دیا اور قرآن کو پس بیشت ڈال دیا۔ اور جوعہد کیے تھے انہیں توڑ دیا۔ اور اس طرح وہ دین سے خارج ہوگئے۔

ہماری سمجھ میں نہیں آتا کہ ایسی حالت میں رسالت اور شریعت پر کیا اطمینان رہے گا۔ اس لیے کہ یہی لوگ جن کے اخلاق اور خصائل ایسے برے تھے وہی اسلام کے ارکان تھے۔ انہی کے سلسلے سے ہم کو قرآن پہنچا، انہی کے ذریعہ سے ہم کو رسول خداط التے علیم کے حالات معلوم ہوئے، اور انہی کے وسلے سے وحی کا آنا اور جبرئیل مَالیتلا کا نازل ہونا اور پیغمبر خدا طلی ایم کا ملکوتی صفات سے متصف ہونا ثابت ہوا تو کیا تعجب ہے ایسے بددین اور بد اخلاق، ستم پیشه، سفاک، نا خدا ترس، بدعهد بد باطن بدطینت، طماع اور حریص لوگول نے باہم سازش کر کے دنیا کمانے اورخلق خدا لوٹنے کے لیے کسی کوسردار بنا لیا ہو۔ اورلوگوں کو دھوکہ دینے کے لیے اس کے جھوٹے حالات مشہور کر دیے ہوں۔ اور اس کے نام سے جھوٹے احکام جاری کیے ہوں اور جھوٹے قواعد اور ضوابط بنائے ہوں۔ اور لوگوں کو دام میں پھنسانے کے لیےاس کی نبوت اور رسالت کوشہرت دے دی ہو۔اور قر آن کو چند لائق قصیح و بلیغ لوگوں سے ککھوا کراس کی طرف منسوب کر دیا ہو۔ کیونکہ جس گروہ کا بیرحال ہو کہ بداخلاقی کے علاوہ سازش میں بھی ایسے کیے ہوں کہ جو بات عمر بھران کا سردار بیان کرتا رہا اور جس کے لیے ہمیشہ قرآن کا نازل ہونا بیان فرما تا رہا اور جس کی تا کید سراً و جہراً ہمیشہ ان کا پیشوا کرتا ر ہا ہواورا پنی وفات سے چندروز پہلے اس کا اعلان ستر ہزاریا ایک لاکھ چودہ ہزار آ دمیوں کے سامنے اس طرح کر دیا ہو کہ زمین ملک و فلک،شجر وحجر، جن و انسان سب نے سنا ہواور نہایت قصیح و بلیغ اور پر زور اور پر جوش خطبے میں آخری ججت پوری کرنے کے لیے جانتینی کا

مسکلہ پورے طور پر کر دیا ہواور سب کے سامنے خم غدیر میں اپنے جانشین کی خلافت کی بیعت بھی لے لی ہواور خدانے آیت ﴿ ٱلْیَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِیْنَكُمْ وَ ٱتَّمَهْتُ عَلَیْكُمْ نِعْمَتِیْ 🗗 کی مہر بھی خلافت کی سند پر کر دی ہو۔ باوجوداس کے ایسے متواتر اور غیر پوشیدہ رہنے والی بات کو انہوں نے چھیا ڈالا۔ اور اس برعمل کرنا بیک طرف اس کے ہونے اور اس واقعہ کے وقوع میں آنے سے ہی انکار کر دیا اور ایسی امامت کی نسبت جونہایت شد و مد کے ساتھ قائم کی گئی تھی،نص جلی بلکہنص خفی سے بھی منکر ہو گئے۔تو ایسے لوگوں سے جن کی سازش انسانی فطرت کےخلاف ہواور جوالیی متواتر اورمشہور بات کو جوستر ہزار آ دمیوں کے سامنے ہوئی ہو پوشیدہ رکھ سکتے ہوں، کیا بعید ہے کہ انہوں نے رسالت کے نام سے ایک جھوٹا کارخانہ کھڑا کیا ہواور بے بنیاد باتوں کومشہور کر کے کسی کورسول اور نبی بنالیا ہو۔اوراگر ہم تسلیم بھی کریں کہ رسول خدا طلقے آیا خودان سے بیزار تھے اوران کے احکام وشریعت جاری کرنے والے ان کے اہل بیت اور چند خاص لوگ تھے، تو ایسے لوگ اتنے کم تھے کہ ان کی تعدادعشرات کے درجے سے بھی زیادہ نہیں تھی اور ان کے ذریعہ سے جو کچھ لوگوں کو معلوم ہوا وہ انہی لوگوں کے ذریعہ سے جومہا جرین وانصار اور اصحاب نبوی کہلاتے تھے۔اور جبکہان کی یہ کیفیت تھی کہ جو حیاہتے وہ ظاہر کرتے اور جو حیاہتے وہ جاری کرتے اور ان میں سے چند لوگوں کا رعب و داب ایسا تھا کہ باقی تمام لوگ ان کی اطاعت کرتے یا ان کے دھوکہ میں آ جاتے تھے تو جس طرح ان سے بیہ ہو سکا کہ انہوں نے بہ سبب حسد یا عداوت کے امیر المومنین کے امامت کی نص جلی کو چھیا ڈالا اور حقوق اہل بیت کے غصب کرنے کے لیے جھوٹی حدیثیں بنا کرلوگوں کواپنا ساتھی کرلیا ،بھی ان سے ہوسکتا تھا کہ نثریعت کو بدل دیا ہواور جو کچھ پیغمبر طلط این کے فرمایا ہواس کے خلاف شہرت دی ہو، قرآن میں کمی زیاتی کر دی ہو، نمازیں بڑھا گھٹا دی ہوں، حج وز کو ۃ کے اصلی احکام چھیا کر اپنی مرضی کے موافق بتا دیے ہوں اور اگریہ باتیں جائز پنجھی جائیں اور کیوں نہ جائز پنجھی جائیں ،اس لیے کہ جن باتوں کوہم بالفرض

آج میں پورا دے چکاتم کوتمہارا دین، اور پورا کیاتم پر میں نے احسان اپنا۔

والتسلیم بیان کرتے ہیں، شیعوں کے عقائد میں داخل ہیں تو انجام اس کا سوائے اس کے اور کیا ہوسکتا ہے کہ شرع پر سے بھروسا اٹھ جائے گا اور اسلام کی کوئی بات بھی و توق اور یقین کے قابل نہرہے گی۔

اگر شیعہ حضرات صحابہ رخی المدیم کو بداخلاق اور مرتد سمجھ کر اس نتیجہ پر راضی ہیں تو خیر، وہ جانیں اور ان کا خدا۔ مگر اسلام پراعتقادر کھنے والے کے بدن پر صرف اس خیال سے لرزہ آتا اور الحذر الحذر دیکارتا ہے اور اسلام کے ساتھ ان خیالات کا جمع ہونا ناممکن سمجھتا ہے۔



## تيسرامقدمه

اگر فدک کے خصب کرنے اور جناب سیدۃ النساء پرظلم وستم کرنے کی وہ روایتیں صحیح مانی جائیں جواس باب میں حضرات امامیہ بیان کرتے ہیں تواس سے حضرت امیر المونین رہائی اللہ بیان کرتے ہیں تواس سے حضرت امیر المونین رہائی ہی ہوا ور تمام بی ہاشم پر جو شجاعت اور عصبیت اور غیرت وحمیت میں ضرب المثل تھے، سخت الزام آتا ہے، اور ان کے مقابلہ بلکہ مقاتلہ نہ کرنے اور نہایت عاجزی اور بے کسی سے تمام باتوں کے برداشت کرنے پر جیرت ہوتی ہے، اس لیے کہ جوظلم وستم حضرت سیدہ والی ہی پر کیے گئے وہ کی جو معمول نہ تھے، نہ اس پر صبر وحمل کرنا شرعاً وعقلاً اور اخلاقاً وعرفاً قابل ستائش تھا۔ بلکہ اس کا روکنا اور مقابلہ کرنا واجبات میں سے تھا۔ اگر صرف فدک غصب کرلیا جاتا یا مال کو وہ چھین کا روکنا اور مقابلہ کرنا واجبات میں سے تھا۔ اگر صرف فدک غصب کرلیا جاتا یا مال کو وہ چھین طمانچ لگائے، اور لاتیں ماریں، اور محسن کو شہید کیا اور بعد سیدہ کی وفات کے ام کلثوم کو خصب کیا تو یہ وہ باتیں ہیں جن برسکوت کرنا ہر گرز جائز نہیں ہوسکتا۔

اس کا جواب حضرات امامیہ چند طرح سے دیتے ہیں:

ایک بیرکہ جو کچھ آپ نے عمل کیا اس پر آپ مجبور تھے، اس لیے کہ خدا کا حکم بہی تھا اور آپ کو خدا کی طرف سے اسی بات کی وصیت تھی اور وصیت بھی ایسی شدید اور سخت کہ آپ اس سے انحراف نہیں کر سکتے تھے۔ اس لیے کہ اصول کافی کلینی کتاب الحجۃ صفحہ ۲ کا مطبوعہ نولکشور لکھنو کہ 14 کے مرف سے ایک لکھا فولکشور لکھنو کہ 14 کی طرف سے ایک لکھا

<sup>●</sup> اصل عبارت يه به: حدثنى موسى بن جعفرٌ قال قلت لابى عبدالله اليس كان امير المومنين كاتب الوصية و رسول الله صلعم اطمعل عليه و جبريل و الملائكة المقربون عليهم السلام شهود قال فاطرق طويلا ثم قال يا ابا الحسن قد كان ماقلت ولكن حين نزل برسول الله الامرنزلت الوصية من عند الله كتابا مسجلا انزل به جبريل مع امناء الله تبارك و تعالىٰ من الملائكة فقال جبريلٌ يا محمد على المحمد على المحمد الله على المحمد الم

ہوا نامہ جس پر مہریں تھیں اور جس کے ساتھ ملائکہ مقربین تھے، آنخضرت طلنے آئے پاس لائے اور کہا کہ اے محمد! سب آ دمیوں کو باہر کر دو اور سوائے تمہارے اور تمہارے وصی علی بن

⇒ إلى الحراج من عندك الاوصيك يقبضهما منا وتشهد نا بدفعك اياها اليه ضامنالها يعني عليا فامر النبي باخراج من كان في البيت ماخلا عليا و فاطمة فيما بين السر و الباب فقال جبريل يا محمد ربك يقرئك السلام ويقول هذا كتاب ماكنت عهدت اليك و شرطت عليك و شهدت به عليك و اشهدت به عليك ملائكتي وكفي بي يا محمد شهيد اقال فار تعدت مفاصيل النبي و قابل يا جبريل ربي هـوالسلام و منه السلام واليه يعود السلام صدق عزو جل و برهات الكتاب فدفعه اليه و امره بدفعه الي امير المومنين فقال له اقراه وقراه حرفا حرفا فقال يا على هذا عهد ربي تبارك و تعالىٰ الى و شرلحه الى وامانته و قدبلغت و نصحت و اديت فقال على و انا اشهدلك بابي انت و امي بالبلاغ و النصيحة و التصديق على ما قلت و يشهد لك به سمعي و بصرى و لحمى ودمي فقال جبريل و انا لكما على ذالك من الشاهدين فقال رسول الله يا على اخذت وصيتي و عرفتها وضمنت الله ولى الوفاء بما فيها فقال على نعم بابي انت و امي على ضمانهما وعلى الله دعوني و توفيقي على ادائها فقال رسول الله يا على انبي اريدان اشهد عليك بموافاتي بهايوم القيامة فقال على نعم اشهد فقال النبي ان جبريل و ميكائيل فيما بيني و بينك الآن و هما حاضران معهما الملائكة المقربون لاشهد هم عليك فقال نعم ليشهدو اوانا بابي و امي اشهد هم فاشهد هم رسول الله صلعم و كان فيما اشترط عليه النبي با مر جبريل فيما امر الله عزوجل ان قال له يا على تفي بما فيها من موالاة من والى الله و رسوله و البراء ة و العداوة لمن عادي الله و رسوله والبراءة منهم على الصبر منك على كظم الغيظ و على ذهاب حقك و غيضب خيمسك و انتهاك حرمتك فقال نعم يا رسول الله فقال امير المومنين والذي خلق الجنة وبراء النسمة لقد سمعت جبريل يقول النبي يا محمد! عرفه انه ينتهك الحرمة وهي حرمة الله و حرمة رسوله صلعم و على ان تخضب لحيته من رأسه بدم عبيط قال امير المومنين فصعقت حين فهمت الكلمة من الامين جبرئيل حتى سقطت على وجهي و قلت نعم قبلت ورضيت و ان انتهك الحرمة وعطلت السنن و مزق الكتاب و هدم الكعبة و خضبت لحيتي من رأسي بدم عبيط صابراً محتسباابداً حتى اقدم عليك ثم دعى رسول الله فاطمة و الحسن و الحسين واعلمهم مثل ما اعلم امير المومنين فقالوا مثل قوله فتختمت الوصية بخواتيم من ذهب لم يمسه النارو دفعت الى امير المومنين فقلت لابي الحسن بابي انت و امي! لاتذكر ما كان في الوصية فقال سنن الله و سنن رسوله فقلت اكان في الوصية يوتيهم و خلافهم على امير المومنين فقال نعم والله شيئا شيئا و حرفا اما سمعت قول الله عزو جل انا نحن نحي الموتى و نكتب ماقد مواو آثارهم و كل شيئي احصيناه في امام مبين والله لقد قال رسول الله لامير المومنين و فاطمة اليس قدفهمتنا ماقدمت به اليكما و قبلتماه فقالا بلي مقبوله و صبرنا على ماسائنا و غاظنا\_ ایت بیات ہوم کی گھر کی گھر

ابی طالب کے کوئی دوسرا نہ رہے تا کہ وہ فرمان الہی ہم سے لیں اور آپ کا وصی ہمیں گواہ کرے کہ آپ نے وہ نامہان کو دے دیا اور وہ ضامن ہوں کہ جو پچھاس میں لکھا ہوا ہے۔ اس برعمل کریں گے۔ چنانچہ آنخضرت طلنے آیا ہے سب لوگوں کو باہر کر دیا سوائے علی بن ابی طالب کے اور حضرت فاطمہ خلیجہا بردے میں بیٹھی ہوئی تھیں جب گھر اغیار سے خالی ہو گیا اس وقت جبرئیل عَالینا نے کہا کہ اے محمدًا! آپ کا پروردگار آپ کوسلام بھیجتا ہے اور فرما تا ہے کہ بیروہ نامہ ہے کہ جس کا شب معراج وغیرہ میں، میں نے وعدہ کیا تھا اور آپ سے شرط کی تھی اور آپ نے ملائکہ کواس بات پر گواہ کیا تھا گو کہ میں گواہی کے لیے کافی تھا۔ بیرالفاظ حضرت جبرئیل مَلیّنا سے سن کر حضرت خوف الہی سے کا نینے لگے۔ اور آپ کے بدن کے اعضا پرلرزہ پڑ گیا اور کہا کہاہے جبرئیل! میرا خدا تمام نقصوں سے یاک ہے اوراس نے اپنے عہد کو وفا کیا ہے۔ اب آپ وہ نامہ دیجئے، جبرئیل عَلَیْتا کی وہ نامہ آپ کو دیا اور کہا کہ امیر المومنین عَالیّتلا کے حوالہ کرو، پیغمبر خدا نے اس کے موافق جناب امیر کو دیا اور فرمایا کہ بڑھو حضرت امیر المومنین عَلَیْهٰ نے اسے حرف بحرف برُ ھا۔ تب رسول اللّٰد طلط عَلَیْمٌ نے فر مایا کہ بیہ خدا کا عہد ہے اور اس کی شرط ہے جو مجھ سے لی ہے اور اس کی امانت ہے جو مجھے دی ہے اور میں نے اسے پہنچا دیا اور جو بچھامت کی خیرخواہی تھی اسے عمل میں لایا اور خدا کی رسالت ادا کی۔حضرت امیر نے بھی اس کی تصدیق کی اور کہا کہ میرے کان آئکھ اور گوشت وخون اس پر گواہ ہیں۔ جبرئیل عَالیّتا نے کہا کہ میں بھی ان باتوں کا گواہ ہوں جوتم دونوں نے کیں۔ پھر آنخضرت طلطيَّة نيلم نے فرمایا کہ اے علی! تم نے بیہ وصیت مجھ سے کی اور اسے سمجھ لیا اور اس کی ضانت کرتے ہوخدا کے واسطے کہ ایسا ہی کرو گے اور اس عہد پر پورے پورے طور پرعمل آور ہو گے۔حضرت امیر نے فرمایا کہ میرے مال باپ آپ پر قربان ہوں میں اس کا ضامن ہوں اور اقرار کرتا ہوں کہاس بیمل کروں گا اور خدا مجھےاس بیمل کرنے کی یاری اور تو فیق دے۔ پھررسول خدا طلقے آیم نے فرمایا کہ اے علی! میں جا ہتا ہوں کہ اس برتم سے گواہی لوں کہ جب قیامت کے دن تم میرے یاس آؤ تو وہ گواہ گواہی دیں کہ میں نے تم پر ججت تمام کر دی۔

حضرت امیر نے فرمایا کہ جبرئیل عَالِیٰلا ومیکا ئیل عَالِیْلا اور یہ ملائکہ مقربین جواس کے ساتھ آئے ہیں اس برگواہ ہیں، پینجمبر خدا نے ان کو گواہ کیا۔

اور منجملہ ان باتوں کے جن بر جبرئیل عَالیّتالا نے خدا کی طرف سے آنخضرت طلع عَلَیْم سے شرط لی تھی کہا ہے علی! اس بات کو قبول کرتے ہواور اس برعمل کرو گے کہ جو خدا اور رسول کا دوست ہے، اس سے دوستی کرنا اور جو ان کا دشمن ہے اس سے دشمنی کرنا اور جوحق تمہارے چھنے جائیں اور تمہاراخمس غصب کیا جائے اور تمہاری حرمت ضائع کی جائے تو ان سب برصبر كروكة اورغصه نه كروكه - جناب امير نے كہا: ہاں يا رسول الله! كچرحضرت امير نے فرمايا: قتم ہے اس خدا کی جس نے مخلوق کو پیدا کیا! میں نے جبرئیل سے بین لیا جوانہوں نے آپ سے کہا کہ ان کو آپ آگاہ کر دیں کہ ان کی حرمت کو برباد کریں گے، حالانکہ ان کی حرمت حرمت خدا اور رسول ہے اور ان کی ریش مبارک ان کے سر کے خون سے رنگین کریں گے۔ اور بیہ کہہ کرحضرت امیر نے فرمایا کہ جب میں نے بیہ کلمے جبرئیل سے سنے تو میں بیہوش ہو گیا اور منہ کے بل گریڑا اور کہنے لگا کہ ہاں پارسول اللہ! میں نے اسے قبول کیا اور میں راضی ہوا گووہ میری حرمت کی ہتک کریں اور آپ کی سنت کو معطل۔اور خدا کی کتاب کو پارہ پارہ اور کعبہ کوخراب اور میری داڑھی سر کے خون سے رنگین کریں، ہر حال میں صبر کروں گا اور اس کے جزاکی امید سوائے پروردگار کے کسی سے نہ رکھوں گا جب تک کہ مظلوم اس کے پاس آ وُں۔ پھر حضرت رسول خدا نے فاطمہ اور حسنین شخامیم کو بلایا اور ان کو بھی آگاہ کیا جس طرح پر کہ حضرت امیر کو کیا تھا انہوں نے بھی یہی جواب دیا۔اس کے بعداس وصیت نامے یر بہشت کی مہروں سے مہر کی جن کو آگ نے نہ چھوا تھا اور پھروہ مہر شدہ نامہ حضرت امیر کے سپر دکر دیا۔حضرت امام موسیٰ بن جعفر جب یہاں تک فرما چکے تو راوی نے یو چھا کہ آیا اس وصیت میں بی بھی لکھا تھا کہ منافقین خلافت کو غصب کریں گے۔حضرت نے فرمایا کہ ہاں قتم خدا کی جو کچھانہوں نے کیا سب اس میں لکھا تھا کیاتم نے نہیں سنا خدا کا یہ کلام ﴿إِنَّا نَحْنُ نُحْى الْمَوْتِي وَنَكْتُبُ مَا قَلَّامُوا وَ الْتَارَهُمُ وَ كُلَّ شَيْءٍ آحُصَيْنَهُ فِي إِمَامِ

مُّبِیْنِ٥﴾ (سورهٔ یس: ١٢) ﴿ پُررسول خداط اَ اَ کَهَا که اے علی و فاطمہ! تم سمجھے جو میں نے تم سے کہا اور اسے قبول کیا اور اس پڑمل کرو گے ان دونوں نے کہا ((بلی و صبر نا علی ما ساء نا و غاضنا)) …… کہ ہاں ہم نے قبول کیا اور صبر کریں گے جو کہ کہ ہم کو ایذا پہنچے گی اور جورنج دیا جائے گا۔

ہم اس جواب کو سلیم کر لیتے اگر ہم کو اس کے خلاف کوئی عمل حضرت امیر المومنین اور جناب سیدہ کا معلوم نہ ہوتا۔ گر ہم دیکھتے ہیں کہ ایک طرف تو حضرات امامیہ نے جناب امیر کو صبر وسکوت اور مخل و برداشت کے درجے کو اعلیٰ درجے پر پہنچانے کے لیے خدا کا تحریری اور مہری وصیت نامہ پیش کیا۔ اور اس سے گویا ان تمام جاہلا نہ اعتر اضات کے جواب دے دیے جوشیٰ ناصبی اپنی بے وقوفی اور جہالت سے کر سکتے تھے کہ حضرت امیر نے باوجود شجاعت اور عصبیت کے ایسے مظالم کو کیوں جائز رکھا، اور بضعہُ رسول پر ایسی تکلیفیں دیکھ کر کیوں سکوت اختیار کیا۔ اور دوسری طرف بعض مواقع پر وہ روایتیں بیان کی ہیں جن سے گوشیر خدا کی حمیدی صولت اور خضاخ می سطوت اچھی طرح ثابت ہوتی ہے، مگر خدا کا مہری اور دخطی وصیت نامہ باطل ہوا جاتا ہے اور مثل دیگر روایات کے اس قتم کی روایتوں کا تناقض دیکھنے والے کو خلجان میں ڈالتا ہے۔

چنانچہ نجملہ ان روایات کے ایک بیہ ہے کہ جب فدک کا سے ابوبکر صدیق وہالٹیئہ نے حضرت فاطمہ وٹالٹیم اس کے کارند ہے کو موقوف کر دیا اور اس کی جگہ اشجع کو مقرر کیا اس شخص نے رعایا کو ستایا اور وہ حضرت امیر کے پاس فریادی آئے تو حضرت امیر کو ایسا غصہ آیا کہ چند عزیزوں اور ہمراہیوں کے وہاں گئے اور اس کو بلا کرفتل کرا دیا اور خالد بن ولید سے اسی موقع پر ایسی گفتگو کی کہ ان کے بدن پرلرزہ آگیا اور انہوں نے منت ساجت کر کے پیچھا چھڑایا۔

**<sup>1</sup>** ہم ہیں جوجلاتے ہیں مردے اور لکھتے ہیں جو آ گے بھیجا اور ان کے بیچھے نشان رہے اور ہر چیز گن لی ہے ہم نے ایک کھلی اصل ہیں۔

یہ روایت بحث دعویٰ فدک میں نقل کی گئی ہے وہاں دیکھیں۔

اس موقع پرآپ نے خلیفۂ وقت کا خیال کیا نہ خالد سے جنگ ہونے کا اندیشہ فرمایا، بلکہ اپنا ہاشمی دبد بہ اور قریشی جوش اور حیدری سطوت اور اسد اللہی ہیبت ایسی دکھائی کہ نہ صرف خالد بلکہ ابو بکر خلافیۂ وعمر خلافیۂ بھی دم بخو د ہو گئے۔

دوسری روایت یہ ہے کہ ابو بحرصد بق بخالیہ بن ولید دخالیہ بن ولید دخالیہ کو حکم دیا کہ جب علی بخالیہ فخر کی نماز میں مشغول ہوں تم ان کوتل کر دیا، مگر عین نماز میں سلام پھیرنے سے قبل، ابو بکر نے پچھ سوچ سمجھ کر خالد کو منع کر دیا اور دوسرے موقع پر اس کام کو محول رکھا اور جب علی بخالیہ شدام سے فارغ ہوئے تو علی دخالیہ نے خالد دخالیہ سلام سے فارغ ہوئے تو علی دخالیہ نے خالد دخالیہ سسام کے کہا تم اس کام کو پورا کرتے جوتم سے کہا گیا ہے۔ انہوں نے کہا بلاشک اس پر حضرت علی دخالیہ نے اپنی دونوں انگلیوں سے ایسا دبایا کہ قریب تھا ان کی آئلوں بڑیں مگر لوگوں کی شفاعت سے آپ نے انہیں جھوڑ دیا، کیکن خالد ایک دوسرا موقع ڈھونڈتے اور چاہتے تھے کہ علی دخالہ دخالیہ کہ کہ جس طور انہیں تو انہیں قل کر دیں اور آخر انہیں ایسا موقع ملا مگر شیر خدا نے خالد دخالیہ کہ کی جس طور پر جب کے ان کو اپنے ارادے کی سزا دی وہ ''بحارالانوار'' اور''ارشاد القلوب'' میں منقول ہے، چونکہ بغیر کل قصے کے نقل کرنے کے ناظرین اس کا لطف نہیں اٹھا سکتے اس لیے منقول ہے، چونکہ بغیر کل قصے کے نقل کرنے کے ناظرین اس کا لطف نہیں اٹھا سکتے اس لیے منتوب بختے نقل کرتے ہیں۔

ملا باقر مجلسی کتاب الفتن میں لکھتے ہیں کہ ' ابو بکر رفائٹیڈ نے ایک لشکر خالد رفائٹیڈ کے ہمراہ کہیں کوروانہ کیا۔ سب لوگ نکل کر مدینے سے باہر آگئے، خالد سلح تھے اور ان کے آس پاس شجاع لوگ سے، جن کو حکم دیا تھا کہ جو خالد کہیں وہ کریں، اتنے میں خالد رفائٹیڈ نے حضرت علی رفائٹیڈ کو دیکھا کہ اپنی زمین مزروعہ پر سے تنہا بہتھیار آرہے ہیں، جب قریب پہنچے تو اس وقت خالد رفائٹیڈ کے ہاتھ میں ایک لوہے کا گرز تھا انہوں نے گرز اٹھا کر حضرت علی رفائٹیڈ کے سر پر مارنا چاہا لیکن حضرت علی رفائٹیڈ نے ان کے ہاتھ سے چھین کر خالد بن ولید کی گردن میں لیسٹ دیا اور ہار کر طرح پہنا دیا۔ تب خالد ابو بکر کے پاس لوٹ کر آئے لوگوں نے ہر چنداس کے توڑ نے کے ذریعے پیدا کیے لیکن بہٹوٹ نہ سکا، اس کے بعد بہت سے لوہاروں کو بلایا ان

المات بيات سوم المحافظ المحافظ

سب نے کہا کہ بغیر آگ میں گلانے کے اس کا نکلناممکن نہیں ہے اور اس سے ان کے مر جانے کا اندیشہ ہے۔ جب لوگوں نے ان کی یہ کیفیت دیکھی تو کہا کہ حضرت علی فراٹینئ ہی اس سے نجات دے سکتے ہیں۔ جیسے انہوں نے ان کی گردن میں اس کوڈال دیا ہے اور خدا نے تو ان کے لیے لو ہے کونرم کر دیا ہے جیسے حضرت داؤد عَالِیٰلُم کے لیے نرم کر دیا تھا۔ تب ابو بکر فراٹینئ نے حضرت علی فراٹینئ نے ہاتھ سے پکڑ کر گرز کا ایک ایک ٹکڑا الگ کر دیا۔ "

ارشاد القلوب میں جابر بن عبداللہ انصاری فِالنّٰیها ورعبداللہ بن عباس فِالنّٰیها سے روایت ہے کہ ہم ابوبکر ضافیہ کے پاس ان کے زمانہ خلافت میں بیٹھے ہوئے تھے اور دن خوب چڑھ گیا تھا کہ اجا نک خالد بن ولیدمخز ومی ایک ایسے شکر کے ساتھ آئے جس کا غبار بلند تھا اور اس لشکر کے گھوڑے بکثرت ہنہنا رہے تھے کہ ایک چکی کا یاٹ خالد کی گردن میں لیٹا ہوا ہے سامنے آ کھڑے ہوئے ،لوگوں نے اپنی آ <sup>نکھی</sup>ں ان کی طرف بلند کیں کہ اس کے دیکھنے سے خوب خوف معلوم ہوا۔ پھر خالد خلائیہ نے کہا اے ابو قحافہ کے بیٹے! انصاف کر اس لیے خدا نے بچھ کو ایسی جگہ بٹھایا ہے جس کے تو لائق نہیں ہے اس جگہ پر تو اسی طرح بلند ہوا ہے جیسے یانی پر مجھلی ابھر آتی ہے وہ تب ہی ابھرتی ہے کہ جب اس میں چلنے پھرنے کی طاقت نہیں رہتی۔اس کے بعد خالد رہالٹیو، نے طائف سے اپنے لوٹنے کی کیفیت اور حضرت علی رہائیو، کے ملنے کی کیفیت کے بعدیہ بیان کیا کہ حضرت علی خالٹیہ نے اپنا ہاتھ میرے حلقوں پر مارا اور مجھے گھوڑے سے پنچے اتارلیا اور مجھ کو گھسٹتے ہوئے لے گئے اور حارث بن کلاہ ثقفی کی چکی منگائی اوراس کا موٹا سا یاٹ اٹھایا اور میری گردن تھینچ کر دونوں ہاتھوں سے اس یاٹ کو گردن میں لپیٹ دیا اور وہ ایسالپٹتا جاتا تھا جیسے گرم کی ہوئی لا کھ، اور سب میرے ہمرا ہی کھڑے ہوئے تھے ان سے کچھ نہ ہوسکا۔ خدا ان کوسزا دے۔ بیہ حضرت علی خالٹیز کو ایسا دیکھتے تھے جیسے اپنے بحارالانوارصفحه ۹۲، كتاب الخرائح والجرائح مطبوعه بني صفحه ۱۲۳، از قطب الدين راوندي -

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

آیت بینات سوم کی گرافت کو اس کی قسم جس نے آسانوں کو بغیر تھونیوں کے بلند کیا کہ قریب سوآ دمیوں کے بلکہ زیادہ نہایت مضبوط عرب لوگ اس یاٹ کے علیحدہ کرنے کے لیے جمع ہوئے تھے

کے بلکہ زیادہ نہایت مضبوط عرب لوگ اس پاٹ کے علیحدہ کرنے کے لیے جمع ہوئے تھے لیکن ان سے وہ جدانہ ہوسکا۔ تب لوگوں کے عاجز ہونے سے معلوم ہوا کہ اس نے جادو کیا ہے یا اس میں فرشتے کی قوت ہے۔اس کے بعد ابو بکر خالٹیہ، نے عمر خالٹیہ، کو بلایا اور پھر قیس بن عبادہ انصاری والٹین کواس چکی کے باٹ جدا کرنے کے لیے بلایا مگرفیس سے بھی جدا نہ ہوسکا اور خالد رضی عنه اسی حالت سے کہ یاٹ ان کی گردن میں بڑا ہوا تھا مرتوں تک مدینے میں پھرتے رہے چندروز کے بعد پھر ابو بکر ضائٹیہ کے پاس آئے اور کہا کہ حضرت علی ضائٹیہ ابھی سفر سے آئے ہیں اور ان کی پیشانی سے بسینہ طیک رہا ہے اور چہرہ سرخ ہے۔ بیس کر ابو بکر ضائلہ، نے اقرع بن سراقہ بابلی کو اور اشوش بن اشجع ثقفی کو بھیجا کہ حضرت علی خالفیہ کو ہمارے یاس مسجد میں بلالاؤ۔وہ دونوں حضرت علی رہائٹۂ کے پاس گئے اور پیام دیا کہ ابو بکرتم کو ایک خاص امر کے لیے بلاتے ہیں جس کے سبب سے ان کورنج ہے، وہ جاہتے ہیں کہ آپ مسجد نبوی میں ان کے پاس چلیں۔حضرت علی ضائفہ نے اس کا کچھ جواب نہیں دیا۔ انہوں نے کہا کہ آب اس کا کچھ جواب نہیں دیتے جس کے لیے ہم آئے ہیں حضرت علی ضافیہ نے کہا کہ تمہارا برا طریقہ ہے، مسافر پہلے اپنے مکان کو جاتا ہے پھرکسی سے ملتا ملاتا ہے۔ بہر حال وہ دونوں حضرت علی خالٹیر، کے پاس سے لوٹ آئے اور پھر ابو بکر خالٹیر، ایک جماعت کے ساتھ حضرت علی خالتین کے مکان پر گئے، ان میں خالد بن ولید بھی تھے۔ ان کو دیکھ کر حضرت علی خالتین نے کہا کہ اے ابوسلیمان! تمہاری گردن میں کیا عمدہ ہار ہے۔ اور پھران دونوں میں دیریک کدورت آمیز گفتگو ہوتی رہی۔ تب ابو بکر فالٹین نے کہا کہ ہم اس لیے ہیں آئے ہیں۔ہم تم سے کہتے ہیں کہ خالد کی گردن میں سے اس لوہے کو کھول دواس کے بوجھ سے ان کو تکلیف ہے اور ان کے حلق براس کا اثر ہو گیا ہے اور تم نے تو اپنے سینے کی سوزش بجھا لی ہے۔حضرت علی خالٹیہ، نے کہا کہ اگر میں سینے کی سوزش بجھانا جا ہتا تو تلوار میں بیاری کا پورا علاج تھا اور بیلو ہا جواس کی گردن میں ہے اس کو جدانہیں کرسکتا اس کو خالد خود جدا کرلیں یاتم لوگ اس کو جدا کرلو۔

بہر حال بریدہ اسلمی وظائمیا اور عامر بن اشجع اور عمارہ وٹائی وغیرہ نے التجائیں کیں، لیکن کسی کا کہنا حضرت علی وٹائی نے نہ مانا اور آخر میں ابو بکر وٹائی نے نہا کہ خدا کے واسطے اور اپنے بھائی مصطفیٰ رسول اللہ طلقے آئی کے واسطے خالد پر رحم کر کے بیدلو ہا علیحدہ کر دو۔ جب اس طرح پر ابو بکر وٹائی نے درخواست کی تو حضرت علی وٹائی شرمندہ ہو گئے، کیونکہ ان میں حیا بہت تھی، ابو بکر وٹائی نے درخواست کی تو حضرت علی وٹائی شرمندہ ہو گئے، کیونکہ ان میں حیا بہت تھی، شب خالد کو اپنی طرف تھنچا اور اس طوق کا ٹلڑا تو ٹر کر اپنے ہاتھ پر لیٹیے جاتے تھے وہ موم کی طرح لیٹنا جاتا تھا، پہلے ٹلڑ ہے کو انہوں نے خالد کے سر پر مار اور پھر دوسرے کو جب ان کے سر پر مارا تو خالد نے کہا کہ تو نے اس لفظ کو نا خوشی سے سر پر مارا تو خالد نے کہا کہ تو نے اس لفظ کو نا خوشی سے کہا ہے، اگر تو اس کو نہ کہنا تو میں تیسر کے گھول دیا۔ سب حاضرین تکبیر اور تہلیل کرنے لگ کو برابر تو ٹر تے رہے بیہاں تک کہ سب کو کھول دیا۔ سب حاضرین تکبیر اور تہلیل کرنے لگ اور ان کی قوت سے سب کو تبجب ہوا۔

ایک اور موقع پر غالب علیٰ کل غالب، مطلوب کل طالب، امیر البررة، قاتل الکفرة، شیر خدا، علی المرتضی نے وصیت کے خلاف اپنے بچیا عباس خلائی کی حمایت میں اپنی ہاشمی قوت اور قریشی دید به دکھایا اور تلوار لے کرفتل و جہاد پر مستعد ہو گئے اور بیہ وہ موقع ہے جب حضرت عباس خلائی کے مکان کا پر نالہ حضرت عمر خلائی نے نکلوا دیا ۴ اس لیے کہ جب وہ جمعہ کی نماز کو

المرات ال

جایا کرتے تو اس پر نالے کے پانی سے ان کے کپڑے خراب ہو جاتے حالانکہ یہ پر نالہ بھکم خدا خاص آنخضرت طلطے ہے۔ لگا دیا تھا۔ حضرت عباس خلائی کو جب یہ معلوم ہوا کہ عمر نے اس پرنالے کو اکھڑ وایا ہے اور یہ بھی کہہ دیا ہے کہ اگر کوئی پھر اسے لگائے گا تو میں اس کی گردن ماردوں گا۔ وہ اپنے دونوں بیڑں عبداللہ اور عبیداللہ پر تکیہ کیے ہوئے بھاری کی حالت گردن ماردوں گا۔ وہ اپنے دونوں بیڑں عبداللہ اور عبیداللہ پر تکیہ کیے ہوئے بھاری کی حالت

ك كالميزاب فلا توذونني في عمى فانه بقية الا باء والا جداد فلعن الله من آذاني في عمى او بخسه حقه اوعان عليه و لم يزل الميزاب على مدة ايام النبي عِلَيْنَ و خلافة ابي بكر و ثلاث سنين من خلافة عمر بن الخطاب فلما كان في بعض الايام و عمك العباس و مرض مرضاً شديداً وصعدت الجارية تغسل قميصه فجر الماء من الميزاب الى صحن المسجد فا نال بعض الماء ثوبه مرقعته الرجل فغضب غضباً شديداً وقال لغلامه اصعد واقلع الميزاب فصعد الغلام فقلعه ورمى به الى سطح العباس و قال والله لئن رده احدالي مكانه لاضربن عنقه فشق ذالك على العباس ودعى بولديه عبدالله و عبيدالله و نهض يمشى متوكيا عليهما و هو يرتعد من شدة المرض و سارحتى دخل على امير المومنين فلما نظر اليه امير المومنين انزبح لذالك و قال ياعم ما جاء بك و انت على هذه الحالة فقص عليه القصة و ما فعل معه عمر من قلع الميزاب و تهدده لمن يعيده الى مكانه و قال له يا بن اخي انه قد كان لى عينان انظر بهما فمضت احد يهما وهي رسول الله عِنْكُ و بقيت الاخرى وهي انت يا على وما اني اظن اظلم ويـزول ماشر فني به رسول الله عِلَيْنُ و انـت لـي فـانظر في امرى فقال له ياعم ارجع الى بيتك فترى ما يسرك الله ان شاالله تعالىٰ ثم نادى يا قنبر على بذى الفقار فتقلده ثم خرج الى المسجد و الناس حوله و قال ياقنبر اصعد ورد الميزاب الى مكانه فصعد قنبر فرده الى موضعه و قال على و حق صاحب هذا القبر و المنبر لئن قلعه قالع لاضر بن عنقه و عنق الامرله بذالك و اصلبته في الشمس حتى ينفذا وافبلغ ذلك عمر بن الخطاب فنهض و دخل المسجد و نظر الى الميزاب و هو في موضعه فقال لا يغضب احد ابا الحسن فيما فعله و تكفرعنه عن اليمين فلما كان من الغداة مضى على بن ابي طالب الى عمه العباس فقال له كيف اصبحت ياعم قال بافضل النعمة ماد مت لي يا ابن احى فقال له ياعم طب نفسك و قرعيناً فو الله لو خاصمني اهل الارض في الميزاب لخصمتهم ثم لقتلتهم بحول الله وقوته ولاينا لك ضم و غم فقال العباس فقبل بين يمينه و قال يا ابن احي ما حاب من انت ناصره فكان هذا فعل عمر بالعباس عم رسول الله على و قد قال في غير موطن وصية منه في عمه ان عمى العباس بقية الاباء والا جدا دف حفظوني فيه كل في كنفي و انا في كنف عمى العباس فمن آذاه فقد آذاني و من عاداه فقد عاداني فسلمه سلمي وحربه حربي وقد آذاه عمر في ثلاث مواطن ظاهرة غير حفية منها قصة الميزاب و لو لا خوفه من على عليه السلام لم يتركه على حاله ـ انتهى بلفظه، ازالة الغين ـ

المراكزية بينات بوم المراكزي ا

میں لرزتے کا نیتے حضرت امیر کے پاس آئے اور کہنے لگے کہ میں دوآ ٹکھیں رکھتا تھا، ایک تو جاتی رہی، بعنی پیغیبر اور دوسری باقی ہے، بعنی تم۔اور میں نہیں گمان کرتا کہ تمہاری زندگی میں، میں مصیبت میں بڑوں۔ جناب امیر نے فرمایا کہ آپ آرام سے گھر میں تشریف رکھئے اور د یکھتے رہیے کہ کیا ہوتا ہے، یہ کہ کرآپ نے قنبر کو حکم دیا کہ اے قنبر! ذوالفقار حاضر کرو، اور آپ ذوالفقار حمائل فرما کراور چندآ دمیوں کواپنے ساتھ لے کرمسجد میں تشریف لائے اور قنبر کو حکم دیا کہائے قنبر چڑھ جاؤ اور میزاب (برنالے) کواپنی جگہ برلگا دو،قنبر نے ایسا ہی کیا اور پھر حضرت علی خالٹین نے فر مایا کہ شم کھا تا ہوں صاحب قبر ومنبر، بعنی رسول خدا طلقے آیم کی کہ اگر کسی نے اس پر نالے کو پھراپنی جگہ سے نکالا تو میں اس کی اور حکم دینے والے کی گردن مار دوں گا اور جلتی ہوئی دھوپ میں صلیب پر چڑھا دوں گا۔ پیر خبرعمر کو پہنچی وہ مسجد میں آئے اور دیکھا کہ میزاب پھراپنی جگہ پرلگا ہوا ہے مگر دیکھ کر کچھ نہ کر سکے اور ڈر کے مارے صرف یہ کہنے گئے کہ خدا نہ کرے کہ کوئی ابوالحن کوغصہ میں لائے۔ صبح کے وقت امیر المومنین نے حضرت عباس خالٹی سے یو جھا کہ آج کیسی گزری؟ انہوں نے جواب دیا کہ جب تک تم زندہ ہو میں چین وآرام سے ہوں۔اس پر جناب امیر نے فرمایا کہاہے چیا،قتم ہے خدا کی!اگر تمام اہل زمین اس میزاب کے معاملے میں مجھ سے جھگڑا کریں تو میں سب کا مقابلہ کروں اور سب کو ماروں۔آپ بے فکرر ہیے،حضرت عباس خالٹینئے نے آپ کی ببیثانی کو بوسہ دیا اور کہا کہ جس کے تم مدد گار ہوا سے کیاغم ہے۔

ایک اور واقعہ بیان کیا جاتا ہے جس میں حضرت علی رضائیۂ کے مقابلے و مقاتلے کے لیے آمادہ ہونا بیان کیا گیا ہے کہ جب حضرت فاطمہ رضائیۂ کا انتقال ہو گیا 4 اور حضرت علی رضائیۂ

الله على التواريخ جلد ۱۳ حالات حضرت فاطمه والته المطبوعة بمبئى كے صفحه ۱۳ ميں اس طرح پر لكھا ہے:

بامداداں ابو بكر و عمرو گرو هے از مهاجر و انصار بردر سرائے على حاضر شدند تابر فاطمه نماز
گزارند مقداد بن اسود گفت فاطمه رادوش با خاك سپرد ند عمر روئے بابوبكر آورد الم اقل لك انهم سيفعلون
ذالك گفت نگفتم چنين خواهند كرد عباس گفت فاطمه وصيت كرد كه شما بروے نماز نه گزاريد فقال
عمر لاتتر كون يابنى هاشم حسد كم القديم لنا ابداً ان هذه الضغائن التى فى ⇔ ⇔ ⇔

المات بيات بوم المحال ا

نے رات ہی میں آپ کو دفن کر دیا۔ اس کی صبح کو ابو بکر وعمر اور کچھ مہاجرین و انصار حضرت علی خالئیٰ کے مکان پر آئے تا کہ جنازہ کی نماز پڑھیں، مقداد بن اسود خالئیٰ نے کہا کہ فاطمہ کو کل رات ہی دفن کر دیا۔ عمر نے ابو بکر کی طرف منہ کر کے کہا کہ ((السم اقبل لك انہم سیفعلون ذالك)) کہ میں نے تم سے نہیں کہا تھا کہ بیابیا ہی کریں گے۔ عباس خالئیٰ نے کہا کہ حضرت فاطمہ وظالمیٰ کی وصیت یہی تھی کہتم ان پر نماز نہ پڑھو۔ عمر خالئیٰ نے کہا کہ اے کہا کہ حضرت فاطمہ وظالمیٰ کی وصیت یہی تھی کہتم ان پر نماز نہ پڑھو۔ عمر خالئیٰ نے کہا کہ اے

⇒ ⇒ صدور كم لن تذهب والله لقد همت ان ابنشها فاصلى عليها فقال على والله لورمت ذالك يابن صهاك لارجعت اليك يمينك لئن سللت سيفي لااغمده دون از هاق نفسك، عمر گفت اے بني هاشم ایس حقد حسد دیرینه که از مادر خاطر دارید هرگز ترك نخواهید كردوایس كبد و كینه كه در سینه نهفته دارید هیچ گاه بیروں نخواهید گذاشت سو گند باخدائے اگر بخواهم اور اازقبر برآرام و بروے نماز گزارم، علی گفت اے پسر ضهاك سو گند باخدائے اگر ايں قصد كني دست راست تو باتو بازنه گرددچه اگر شمشیر برانگیزم تا خون تو نریزم جائے در غلاف ندهم عمر دانست که علی سو گند خویش راراست کنددم فروبست\_ در خبراست که مهاجر و انصار در بقیع غرقد انجمن شدندو چهل قبر یافتند که همگان همائند بودنـد و قبـر فـاطـمـه شناخته نمي شداز مردمان ناله و نحيب بر آمدويك ديگر را مورد ملامت ساختند و بسرزنش و شناعت گرفتند و گفتند پیغمبر شما جز دخترے مخلف نگذاشت واوبمرد ومدفون گشت و حاضر نشدید و نماز بروے نگذاشتید و قبر اور انشنا ختیدچه بے حمیت مردم که شمائید بعضے از بزرگان قوم گفتند زنان مسلمین حاضر ندایں قبو ر رابنش می کنند چند که فاطمه رادریا بند انگاه بروے نمازمی کنیم و دیگر باوبخاك سپاريم و قبراوشناخته ميگرددايل خبر با امير المومنين بردند آنحضرت چول شير خشمناك از خانه بیروں شدچشمهائے مبارکش گونه طیر خوں دهاشت در گهائے ودرجشن و آگنده از خون بودو جامه اصغر که خاص روز مقاتله و يوم کر يه بوددر برداشت با حمائل ذوالفقار طي طريق مي فرمودند تادر بقیغ در آمد مردماں یك دیگر راهمي آنها نمودند كه اینك على بن ابي طالب ست كه بايل صفت مي نگريد درمی رسد و سو گند یادمی کند که اگر کسے ایں قبورسنگی راجنبش می دهدایں جماعت راتا برآخر باتیغ درمي گزرانم اين وقت عمر با گروهي آنحضرت راد يدار كرد وقال له مالك يا ابالحسن والله انبش قبر هاونصلين عليها، فضرب على بيده الى جوامع ثوبه فهزه ثم ضرب به الارض وقال له يابن اسودا ماحقى فقد تركته مخافت ان يرتد الناس عن دينهم داما قبر فاطمه فوالذي نفس على بيده لئن رمت و اصحابك بشئي من ذالك لاسقينا الارض من دماء كم فان شئت فاعرض يا عمر فتلقاه ابوبكر فقال يا ابالحسن بحق رسول الله و بحق من فوق العرش الاخلبت عنه فانا غير فاعلين شيئا تكرهه\_

بنی ہاشم! اینے برانے کینے تم نہیں چھوڑتے قتم خدا کی اگر ہم جاہیں تو قبر سے نکال کر فاطمه والليم پرنماز پڑھیں بین کر اسد الله غضب میں آئے اور فرمانے لگے کہ اے بسرضحاک، قتم ہے خدا کی! اگرتم ایسا ارادہ کروتو پھرتم اپنے آپ کو نہ یاؤ اس لیے کہ اگر میں تلوار نکالوں تو جب تک تمہارا خون نہ بہالوں پھراسے میان میں نہ کروں۔عمر خالٹیر، سیمجھ کر کہ کی خالٹیر، اپنی قسم ضرور بوری کریں گے جیب ہو گئے اور کچھ نہ بولے۔ اور اسی خبر کو دوسرے طور پر بوں لکھا ہے کہ حضرت فاطمہ رہائینہا کو دفن کر دیا تو مہاجرین وانصار بقیع میں گئے وہاں جالیس قبریں ا یک قشم کی پائیں اور ان میں حضرت فاطمہ طالتیما کی قبریجیانی نہ جاتی تھی۔اس میں بعض کہنے کگے کہ ہم ان سب قبروں کو کھود کر فاطمہ خلائیہا کی نغش باہر نکالیں گے اور نماز پڑھیں گے۔ جب بی خبر حضرت علی خالٹی، کو پہنچی تو آپ مثل شیرخشم ناک گھر میں سے آئے، آپ کی آئکھیں غصے سے سرخ تھیں اور گردن کی رگوں برخون۔ اور وہ زرد جامہ کہ خاص لڑائی کے دن آپ پہنا کرتے تھے، پہنے ہوئے اور ذوالفقار حمائل کیے ہوئے بقیع میں تشریف لائے۔لوگوں نے یہ حالت دیکھ کرایک دوسرے سے کہا کہ دیکھتے ہوکس جوش اورکس حالت سے علی آ رہے ہیں اور قتم کھالی ہے کہ اگر کسی نے ایک پچر بھی قبر سے اٹھایا تو تمام جماعت کو از اول تا آخر قبل کردوں گا۔ پھر جب عمر خالٹیہ مع اور لوگوں کے آپ کے سامنے آئے تو عمر خلافیہ نے کہا کہ یا ابوالحسن! آپ کو کیا ہو گیا ہے، ہم تو فاطمہ کو قبر سے نکال کر جنازہ کی نماز ضرور پڑھیں گے۔ آپ نے بیس کرعمر رضائٹیں کی طرف ہاتھ بڑھایا اور ان کے کپڑے پکڑ کر ان کو ایسی جنبش دی کہ وہ زمین پر گر پڑے اور زمین پر گرا کر آپ نے کہا کہ اے سیاہ لونڈی کے بیجے! خلافت جو میراحق تھاتم نے لے لیا اور میں کچھ نہ بولا اس خیال سے کہ لوگ مرتد ہو جائیں گے اور دین سے ہاتھ دھوبیٹھیں گے،لیکن شم ہے اس کی جس کے قبضے میں علی کی جان ہے! اگرتم نے فاطمه خالتینا کی قبر کھودنے کا ارادہ کیا تو زمین کوتم لوگوں کے خون سے سیراب کردوں گا۔اب اگر جاہتے ہوتو آگے بڑھواور قبر کو ہاتھ لگاؤ۔اس پر ابوبکر ضائیہ نے آگے بڑھ کر آپ کوشم دلائی کہاہے ابوالحسن! آپ کورسول خدا طلطے عَلَیْم اور عرش کے بیدا کرنے والے کی قشم ہے عمر کو

جھوڑ دیجئے، ہم کوئی کام ایسانہ کریں گے جوآپ کونا گوار خاطر ہو۔اس پر جناب امیر نے ان کو چھوڑ دیا اور لوگ جلے گئے اور علی اپنے گھر کوتشریف لے آئے۔

بیروایتیں اگر چہ جناب امیر المونین کی شجاعت و ہمت اور غیرت و حمیت اور اسد اللّٰہی کی شان کے مطابق ہیں اور اس سے آپ کا سطوت و جلال بلاشبہ ثابت ہوتا ہے لیکن اسی کے ساتھ خدا کا بھیجا ہوا وصیت نامہ ھبناءً المّن فُورًا ہوا ہوجاتا ہے اور وہ اقر ار اور عہد جو جناب امیر نے رسول خدا سے کیا تھا اور جس پر جرئیل و میکائیل اور ملائکہ مقربین کی گواہی ہوئی تھی امیر نے رسول خدا سے کیا تھا اور جس کو جرئیل و میکائیل اور میرا ننگ و ناموس برباد ہو، اور خانہ کہ میں صبر کروں گا اگر چہ میری حرمت کو ہتک کریں، اور میرا ننگ و ناموس برباد ہو، اور خانہ کعبہ خراب کیا جائے، باطل ہو جاتا ہے۔ اس لیے کہ گوان مواقع پر جہاں عقلاً و شرعاً غیظ و فضب ظاہر کرنے کی ضرورت تھی آپ نے ایسا تحل فرمایا جو انسانی طاقت سے باہر ہے مگر دوسرے موقعوں پر جو بمقابل اس کے نہایت ہی خفیف تھے آپ نے ایسی اسد اللّٰہی دکھائی کہ زمین و آسان پرلرزہ پڑ گیا اور تمام مہاجرین و انصار کا نپ اٹھے اور فقط غیظ و غضب کا اظہار ہی نہیں کیا بلکہ بعض موقعے پر ذوالفقار کے جو ہر دکھانے اور خون بہانے سے بھی در لیخ نہیں فرمایا۔

یہ مختلف حالتیں جناب امیر کی جو مختلف روانیوں سے شیعوں کی پائی جاتی ہیں، ہماری انسانی سمجھ سے باہر ہیں۔ در حقیقت بیان اسرار امامت سے ہیں جن کو نہ فرشتے سمجھ سکے نہ انبیاء اولوالعزم، پھر دوسر بے لوگ کیونکر سمجھ سکتے ہیں۔ ہم اگر پچھ سمجھ سکتے ہیں تو صرف بیہ کہ بیہ روابیتیں محض بے بنیاد ہیں اور الف لیل کی روابیتیں محض بے بنیاد ہیں اور ہر موقع اور ہر محل کے مناسب بنائی گئی ہیں اور الف لیل کی کہانیوں اور امیر حمزہ کی داستانوں سے پچھ کم نہیں ہیں اور اگر عقل کو ذرا بھی دخل دیا جائے تو خدا اور اس کے رسول اور ائمہ کی شان سے بہتمام باتیں نہایت بعید معلوم ہوتی ہیں اور ہر گز قیاس میں نہیں آتا کہ جس خدا نے بیغیم رخدا اللے آئے کہ تبلیغ رسالت کے لیے مامور فرمایا ہواور جس نے صیانت اسلام اور حفاظت مسلمین کے لیے سیف و سنان سے کام لینے کا حکم دیا ہووہ خلیفہ بلافصل اور وصی رسول اور ابو الائمہ اور اسد اللہ کو تا کید پرتا کید کرے کہ خلفاء کی مخالفت

المرات ال

نہ کرنا اور وہ کیسے ہی ظلم وستم کریں یہاں تک کہ اہل بیت نبوی کے ناموس برباد کریں، خانہ کعبہ کو ڈھا دیں، قرآن کو یارہ یارہ کریں مگر چوں نہ کرنا۔ اول تو اسلام کے اصول اور خدا کی عام مدایتوں اور رسول خدا کے طرزعمل اور امامت کے مقصود سے اس وصیت کو کچھ مناسبت معلوم نہیں ہوتی، بلکہ یہ وصیت سرا سراس کے مخالف یائی جاتی ہے۔ اور بالفرض یہ وصیت صحیح ہواور جس شان سے اور جس اہتمام سے وصیت نامہ بھیجا گیا کہ جبرئیل علیتا ہر بھی خدا نے اطمینان نہ کیا شاید پیرخیال ہو کہ وہ کچھ بدل نہ دیں لکھا یا عرش سے نازل کیا اور اس لیے کہ کوئی کھول نہ لے اور قرآن کی طرح اس میں تحریف نہ کر دے، اس پر مہریں بھی جنت کی لگائی گئیں اور ملائکہ مقربین حفاظت کے لیے اس کے ساتھ کیے گئے اور پیش کرنے کے وقت سوائے وصی رسول کے تمام لوگ خواہ وہ اہل بیت ہی میں سے ہوں ہٹا دیے گئے اور بجز علی خالٹیو کے کوئی حاضر نہ رکھا گیا ، اور پھراس کی تمہید ایسے فظوں سے جبرئیل امین نے شروع کی کہ رسول خدا کانپ اٹھے اور ایک ایک جوڑ آپ کے بدن کا ملنے لگا اور پھر جب علی مرتضٰی وصی رسول اور شیر خدا نے اسے سنا تو مارے دہشت اور خوف کے زمین برگر بڑے اور بیہوش ہو گئے۔اور خدا وند تعالیٰ کو اس وصیت نامے کی شدت اور تختی اور غیرممکن انتعمیل ہونے برخود اس قدر خیال تھا کہ فقط رسول خدا کا کہہ دینا اور جناب امیر کا اقرار کر لینا کافی نہ سمجھا بلکہ جبرئیل و میکائیل اور ملائکہ مقربین کی اس پرشہادت لی اور بغیرشہادت لیے اس اقرار کے وفا كرنے كے عهد كو كافى نه خيال كيا جبكه ايسے اہتمام سے اس وصيت نامه برعهد ليا كيا، اس كى تعمیل غصب فدک اورغصب خلافت پرمحدود رہی اور دیگرمواقع پراس کا پچھ خیال نه رکھا گیا نہ وہ عہد پورا کیا گیا۔ بیعہد تو ایساسخت تھا کہ غصہ کرنے کی بھی اجازت نہ تھی اور بڑے سے بڑے واقعات پر چون و چرا کرنے کی ممانعت تھی ،مگرکس آ سانی سے اس کے خلاف کرنا اور اس عهد کا توڑنا بیان کیا جاتا ہے،خفیف سےخفیف معاملات پر نہصرف اظہار غیظ وغضب پر جناب امیر نے کفایت فرمائی بلکہ ذوالفقارعلی سے بھی کام لیا اور کام لینے کا ڈر دکھایا اور ان عهو د ومواثیق کا جن پر ملائکه عرش بریں کی شهادت تھی کچھ خیال نہ کیا۔

المات بينات ـ سوم المحرك المحر

افسوس ہے کہ اس قتم کی روایتیں بیان کرنے اور ہرموقع کے لیے ایک روایت گھڑ لینے سے بجز فدہب کی ہنسی کرانے اور خدا اور رسول پر تہمت لگانے کے بچھ حاصل نہیں ہوتا۔ اور ان روایتوں کا تناقض اور اختلاف ان کا کذب اس طرح پر ظاہر کر دیتا ہے کہ دوسرے کو اس کی تر دیداور تکذیب کی وجہ پیش کرنے کی ضرورت باقی نہیں رہتی۔

بھریہ بات بھی خیال میں نہیں آتی کہ اس وصیت نامے کامضمون کلاً یا جزءاً کیسے ظاہر ہوا اور کس طرح راویوں کومعلوم ہوا کہ اس مہری اور دستخطی وصیت نامہ کا بیمضمون تھا جو اوپر بیان کیا گیا۔اس کے مضمون کا افشاء کرنا بدعہدی تھا اوراس لیے پنہیں مانا جا سکتا کہ ائمہ نے کسی سے اس کا ذکر کیا ہو۔اس لیے کہ جسیا کہ روایت مذکورہ بالا سے معلوم ہوا یہ وصیت نامہ ایک راز سر بست تھی اور اس کے بیشیدہ رکھنے اور کسی پر ظاہر نہ ہونے کے لیے خدا کی طرف سے خاص اہتمام کیا گیا تھا۔ اول بیر کہ وہ لکھا ہوا تھا اور سوائے خدا کے کوئی دوسرا اس کا لکھنے والا نہ تھا، دوسر ہے سربمہر تھا اور گو جبرئیل امین اور ملائکہ مقربین اسے لائے اور کوئی اندیشہاس کے مضمون کے ظاہر ہونے کا نہ تھا جس کے لیے مہر کی ضرورت ہوتی مگر مزید احتیاط سے اس یر جنت کی مہر لگائی گئی تھی اور پھر جب جرئیل امین رسول خدا کے پاس پہنچے تو سب کو ہٹا دیا اور خدا کی طرف سے اول یہی حکم سنایا کہ سوائے علی خالٹین کے اور کوئی نہ رہنے یائے ، البنتہ حضرت فاطمه خالٹیما پس بردہ بیٹھی ہوئی تھیں اور ان سے بھی آخریہ عہد لیا گیا تھا۔ جب ایسی یوشیدہ کاروائی اس وصیت نامے کے متعلق کی گئی تو اس وصیت نامے کامضمون کس نے فاش كيا اور حضرات اماميه تك كيسے پهنجا۔ جناب اميريا فاطمه رضائينها ياحسين خالئير، كى نسبت تو كوئى خیال بھی نہیں کرسکتا کہ وہ ایسے سرمکتوم اور وصیت مختوم کوکسی پر ظاہر کر دیں۔اوران کے بعد یہ وصیت نامہ صرف ائمہ کرام کے ہاتھ میں رہا، وہ بھی اس کے اخفاء پر ویسے ہی مامور تھے، جبیبا کہ جناب امیر۔ پھرامام موسیٰ کاظمؓ یا امام جعفر صادق ؓ نے کسی شخص سے گو وہ ان کے شیعیان خالص میں سے ہی کیوں نہ ہوکس طرح ظاہر کیا اور کیونکر ایسی عہدشکنی گوارہ کی۔ غرض کہ بیرروایت ایسی لطیف اور دل کش اور دل خوش کن ہے کہ اس کے جس پہلو کو

المراكز أيات بينات بوم المراكز في المراكز في

د یکھئے عجیب تماشا نظر آتا ہے اور جس بات پر نظر سیجئے تعجب انگیز معلوم ہوتی ہے۔

جناب امیر نے جس طرح پر اس وصیت نامے پرعمل کیا اس کا حال تو ناظرین کومعلوم ہو گیا اب سنئے کہ جناب سیدہ نے کہ وہ بھی اس کے ممل کرنے پر مامور تھیں کس طرح تعمیل کی۔اس کا حال بیہ ہے کہ کافی میں عبداللہ بن محمد جعفی 🗗 نے امام باقر اور امام جعفر صادق سے روایت کی کہ ان دونوں اماموں نے فرمایا:''جب ہوا جو کچھ ہونے والا تھا تو حضرت فاطمه والثينا نے عمر کا گریبان بکڑ کراینی طرف تھینجا اور کہا کہ اے ابن خطاب، واللہ! اگر مجھ کو یہ بیند نہ ہوتا کہ بے گناہ بھی مصیبت میں بڑ جائیں گے تو میں خوب جانتی ہوں کہ اگر خدا پر قتم کھا بیٹھوں گی تو وہ میری دعا فوراً قبول کرے گا۔'' اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ صرف اس خیال سے کہ بے گناہ بھی عذاب میں مبتلا نہ ہو جائیں حضرت فاطمہ طالبیہا نے بددعانہیں کی۔ مگرصبر کے درجے پر بھی قدم ثابت نہیں رکھا، اس لیے کہ غیرمحرم کا گریبان پکڑ کر کھنیجنا حضرت سیداً کی شان سے نہایت بعید ہے اور اسی وجہ سے ہم اس روایت کو غلط کر سکتے ہیں۔ ایک روایت میں اس سے بڑھ کر بیان کیا گیا ہے کہ حضرت فاطمہ رہائیجا 🗗 حسنین والٹیجا کا ہاتھ پکڑ کر فریاد کے لیے مرقد مبارک پر پہنچیں۔حضرت امیر نے سلیمان خالیہ سے کہا کہ جاوَ دختر محمه طلطي عَلَيْهِ کی خبر لومیں دیکھتا ہوں کہ مدینے کی دیواریں ملنے گی ہیں اور اگر وہ بالوں کو کھول اور گریبان کو بھاڑ کر رسول کی قبر بر فریا د کریں گی تو فوراً مدینه معهاس کے رہنے والوں کے زمین میں دھنس جائے گا اور لوگوں کو بالکل مہلت نہ ملے گی۔ پس سلیمان رہائیہ فوراً ان کے پاس پہنچے اور کہنے لگے کہ حضرت امیر نے فر مایا ہے کہ آپ واپس جائیں اور صبر کریں اور اس امت پر عذاب کا باعث نہ بنیں۔ فاطمہ رہائٹی انے کہا کہ اگر انہوں نے کہا ہے تو اچھا میں لوٹ جاتی ہوں اورصبر کروں گی۔اورایک دوسری روایت میں حضرت امام جعفرصا دق سے بیہ

<sup>1</sup> اصول كافي صفحه ٢١٩ مطبوعه نولكشور ٢٠٣٠ه يا ابن خطاب لولااني اكره ان يصيب البلاء لااذنب له لعلمت اني ساقسم على الله ثم اجده سريعة الاجابة\_

عدروایت حق الیقین میں ہے جو چاہے اصل سے مقابلہ کرے ضرورت نقل اصل عبارت کی معلوم نہ ہوئی۔

منقول ہے کہ جب حضرت فاطمہ وُلائیہا نے اپنے بال کھو لنے کا ارادہ کیا تو سلمان کہتے ہیں کہ میں ان کے پاس موجود تھا اور بخدا میں نے دیکھا کہ سجد کی دیواریں جڑ سے اکھڑ گئیں اور اتن اونجی ہو گئیں کہ ان کے پاس گیا اور کہا کہ سیدہ من وخاتون من خدا نے تمہارے والد بزر گوار کو جملہ عالم کے لیے رحمت بنایا تھا عذا ب کے بزول کا سبب مت بنو۔ اس پر حضرت فاطمہ وُلائیہا مسجد کے باہر چلی گئیں اور دیواریں اپنی جگہ پر آگئیں۔ دیواروں کے بلند ہو جانے اور اپنی جڑ چھوڑ دینے اور پھر اپنی اصلی حالت پر آنے جو خاک اڑی اس کی گرد ہماری ناکوں میں پہنچی۔

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت سیدہ نے اپنی طرف سے نہ صبر فرمایا اور نہ وصیت کا کچھ ذکر کیا اور نہ اس کی رعابیت کی ترجماً للناس یا حضرت علی خالیٰ نے کہنے سے یا سلمان خالیٰ نئی کے عرض کرنے سے اپنے ارادے سے باز رہیں اور لوگوں کے ہلاک کرنے اور عذاب نازل کرنے کی دعا نہ کی۔ اگر وصیت کی روایت صحیح ہوتی تو جناب سیدہ زخالیٰ خود ہی صبر فرما تیں اور اس قسم کا ارادہ ہی نہ کرتیں۔ یا وصیت کو یا دکر کے اس ارادے سے باز رہتیں نہ کہ دیگر وجوہ سے۔

علاوہ بریں بعض روایتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت علی خالیٰی تو ۴ صحابہ وی النیم کاظلم دیکھ کر صبر کر چکے تھے اور محزون اور مظلوم بیٹھے رہتے تھے، مگر حضرت فاطمہ والنیم آپ کے اس سکوت اور خانہ شینی کو اپناحق طلب نہ فر مانے کو بیند نہ کرتی تھیں اور اس بر غصہ کیا کرتیں۔ یہاں تک کہ ایک روز ایبا اتفاق ہوا کہ حضرت فاطمہ والنیم امیر المونیین سے اس بات بررنج

<sup>•</sup> جون آنحضرت راد ستیاری و پامردی نبوددل بر صبر نهاد و محزون و مظلوم به نشست یك روز چنان افتاد که فاطمه از تقاعد امیر المومنین و در طلب حق خویش اظهار زجرتے می فرمودگاه بانك اذان بالا گرفت و مؤذن گفت اشهدان محمد ارسول الله فقال لها ایسرك زوال هذا الندء من الارض قالت لاقال فانه لا اقول لك چون بانك اذان فرار سید و نام رسول خدا گوش زد فاطمه گشت، علی فرموددوست داری که این نام از زبانها مهجور افتد عرض کرد دوست ندارم فرمودمن بیم دارم که چون دست بشمشیر کنم یکباره مرد مان مشرك شوند\_ از ناسخ التواریخ صفحه ۵۲ محلد ٤)

المات بيات سوم المحال المال المال (619)

کا اظہار کررہی تھیں کہ یکا یک مؤذن نے اذان دی اور اشھدان محمدا رسول الله کی آواز سنائی دی تو حضرت علی ضائع نے فاطمہ وظائم اسسے کہا ایسر کے زوال ھذا البنداء من الارض قالت لا. قال فانه لااقول لک کہ کیا آپ اس بات کو پسند کرتی ہیں کہ بینام زبان پر نہ آئے اور بیندا سنائی نہ دے۔حضرت فاطمہ وظائم ان کہا نہیں، تب آپ نے فرمایا کہ اس کا تو مجھے خوف ہے کہ اگر میں اپنے حق کے لیے مقابلہ اور مقاتلہ کروں تو خوف ہے کہ اگر میں اپنے حق کے لیے مقابلہ اور مقاتلہ کروں تو خوف ہے کہ مشرک ہوجائیں۔

سب سے بڑھ کر جو چیز وصیت کی روایت کو باطل کرتی ہے وہ جناب امیر المونین کا خطبہُ شقشقیہ ہے۔ اور بیہوہ خطبہ ہے جس کو امامیہ قرآن مجید کے برابر سمجھتے ہیں اور اس کی صحت میں شبہ کرنا گویا قرآن مجید میں شبہ کرنا خیال کرتے ہیں، اس میں حضرت امیر فرماتے بي كه ((اما والله لقد تقمصها فلان وانه ليعلم ان محلى منها محل القطب من الرحى ينحدر عن السيل و لايرقى الى الطير فسدلت دونها ثو باو طویت عنها کشحاو طفقت ان ارتئی بین ان اصول بید جذاء و اصبر على طخية عمياء يهرم فيها الكبير ويشيب فيها الصغير ويكدح فيها مومن حتى يلقى ربه فرأيت ان الصبر على هاتالا حجى فصبرت و فى العين قذى وفى الحلق شجى . )) .... جس كا ماحسل يه هے كه جب ابو بكر ضالته، نے خلافت لے لی باوجود بکہ وہ خوف جانتے تھے کہ نظام خلافت کا مدار مجھ پر ہے اور تمام علوم اور حکمتیں اور تدبیرات اور تصرفات مجھ سے خلق پر ایسے نازل ہوتے ہیں جس طرح کسی بلند پہاڑ سے یانی گرتا ہو، میرے کمالات کو کوئی نہیں پہنچ سکتا اور اس کی طلب سے ہاتھ کھینچا اوراس کی طرف التفات نہ کیا کیونکہ میں نے اس معاملہ میں خوف فکر کی اور اچھی طرح اس پر غور کیا کہ دو کاموں میں سے مجھے ایک کام کرنا جا ہیے یا تو کٹے ہوئے ہاتھ سے حملہ کرنا، یعنی بے معاون و ناصر کے ان سے مقابلہ کرنا یا صبر وشکیبائی اختیار کر کے جیب رہ جانا۔اورصبر بھی اس تاریکی کی حالت پرجس میں امور خلافت مشتبہ ہورہے ہوں اورلوگ قعر ضلالت میں مثل

المات بيات بوم المحال المال ال

اندھوں کے گررہے ہوں۔ اور نیز ایسے زمانے تک کہ جس میں جوان بوڑھا اور بچہ جوان ہو جائے اور مومن رنج و مصیبت اٹھا تا رہے یہاں تک کہ اپنے خدا سے ملے۔ ان دورایوں پر جب میں نے غور کیا تو مجھے بھی مناسب معلوم ہوا کہ اس شدت وظلمت میں صبر کرنا قرین عقل ہے۔ اس لیے میں نے صبر کیا اور منازعت اور محاربے کو چھوڑا حالانکہ میری آنکھوں میں خار کھٹنا تھا اور بہ حالت دیکھ کر میراعیش منغض ہوتا تھا۔

علامہ فتح اللہ شرح فارسی نہج البلاغہ میں فسید است دو نہا ثوباً اور اس کے بعد کے فقرول کے ترجمہ اور شرح میں لکھتے ہیں:

پس فروگذاشتم نزد آن خلافت جامه صبر راودست از طلب آن بازداشتم ودرنوردیدم ازان تهی گاه راو بیك جانب شدم يعنى اعراض نمودم ازال و اصلا التفات بجانب اونكردم ودرایستادم بفکر کردن درامر خود و جولان دادن فکر میان آنکه حمله آرام بدست بریده ـ این کنایه ست از عدم معاون و ناصر چه در ملازمت اوبیش ازد و ازده کس نبودند\_یا صبر نمایم و شکیبائی پیشه کنم بر ظلمتے که متصف بصفت کوری ست وایس کنایه ست از شدت التباس درا مور خلافت که خلق بآن مهتدی نمیشوند بحق و ابواسطه آن دروادی ضلالت می افتند مثل کوری که بآن راه نبرندو در چاہ ہلاکت افتند و آں چناں ظلمتے کہ به نھایت پیری میر سد درآن بزرگ سال و بحال پیری میر سد درآن خورد سال بسبب عدم انتظام امور معاش و تعب ورنج میکشند درآن مومن بجهت سعى و اجتهاد در حصول حق و دفع فساد نمیر سدبآن تابرسدبه پروردگار خود وچون حال برین

منوال بود پس دیدم که صبر کردن دری شدت ظلمت اقرب سبت بعقل واولی والیق ست بآل بسبب انتظام اسلام بواسطه عدم معاون و کثرت معاند پس صبر کردم و ترك منازعت و محاربه نمودم در حالتے که در چشم من خاشاك بود و غبارازال ایندامی یافتم و متاذی می شدم و در گلوا ستخوال گرفته بود که ازال منغض بود عیش من ایل هر دو فقره کنایت انداز شدت غصه و غم و مرارت صبر و الم. سانتهی بلفظه.

''خلافت اول میں میں نے جامہ صبر پہن لیا اور مطالبہ سے ہاتھ تھینچ لیا اور ادھر التفات نہ کر کے ایک جانب ہو بیٹھا اور ادھر سے اعراض کر کے اس جانب بالکل توجہ نہ دی اورغور وخوض کیا کہ کٹے ہوئے ہاتھ سے حملہ کیا جائے جبکہ میرا کوئی ہمدرد و مدد گارنہیں ہے اور اس وقت آپ کے پاس بارہ آ دمیوں سے زیادہ نه تنھے یا پھر یہ کروں کہ صبر وشکیبائی اختیار کروں اس ظلمت یہ جس میں تاریکی ہے اور یہ کنا یہ ہے اس کیفیت کا کہ اس تاریک حالت میں جنگ کرنے کی بہنسبت صبر کروں جس میں امور خلافت مشتبہ ہو رہے ہیں اور ان سے مخلوق کو ہدایت حاصل نہ ہو گی اور لوگ وادی گمراہی میں رہ کر ہلاکت کے گڑھے میں گررہے ہوں اور بیرتاریکی کا زمانہ اتنا طویل نظر آرہا ہے کہ اقتصادی بدحالی اور خراب انتظام کے سبب جو ان بوڑھے اور بیجے جوان ہو جائیں گے رفع فساد و حصول حق کے لیے مومن کی کوشش کرتے ہوئے اللہ کو بیارے ہو جائیں گے۔ان حالات میں یہی مناسب معلوم ہوا کہ اس سخت تاریک دور میں صبر کرنا ہی قرین عقل ومناسب ہے، اس طرح اسلام کوٹھیک رکھ سکتا ہوں اور حالت یہ ہے کہ دوست ندارد اور دشمنوں کی کثرت ہے، اس لیے میں نے صبر کیا جنگ وجدال المات بيات بوم المحال ا

نہیں کیا حالانکہ بیسب امور میری آنکھ میں اس طرح کھٹک رہے تھے جن سے میری زندگی منعض اور بربادھی۔ بید دونوں فقر بے شدت غم وغصہ اور میر ورنج کی کیفیات کو بطور کنا بیہ ظاہر کرتے ہیں۔''

ابن میثم بحرانی و طفقت بین ان اصول کسی شرح میں فرماتے ہیں: " یریدانی جعلت اجیل الفکر" لیمن جناب امیر کامقصود بیرے کہ امر خلافت کی تدبیر میں میں نے ا پنی رائے کو دونقیضوں کے درمیان میں پایا، یا تو پیر کہ جولوگ میرے سوا امامت کے غاصب ہیں ان سےلڑوں یا امامت کو جھوڑ دوں۔اور ان دونوں باتوں میں بڑا خطرہ دیکھا،اس لیے کہ کٹے ہوئے ہاتھ سے، بینی بے معاون ومعین کے مقابلہ کرنا جائز نہیں کیونکہ اس میں علاوہ اینے نفس کو ایذا دینے کے نظام مسلمین کو بے فائدہ تشویش میں ڈالنا ہے، اور اس کو چھوڑ دینے میں حق و باطل کی تمیز باقی نہیں رہتی۔ اور معاملات کا التباس اور اختلاط میں پڑ جانا اور اس کا د کھنا نہایت نکلیف دہ ہے۔ پھرآپ نے اپنی ترجیحی رائے کا اظہار دوسرے امر کے اختیار کرنے لیعنی امامت سے صبر کرنے اور اس کے جیموڑ دینے پر آپ نے اس قول سے فرمایا کہ امامت برصبر کرنے کو میں نے زیادہ اچھا خیال کیا اور انتظام اسلام کے لیے زیادہ مناسب جانا تا کہ دین قائم رہے اور اس کے قواعد قانون منتقیم پر جاری رہیں اور امورخلق کا انتظام جو شارعین کامقصود ہے، بنارہے۔اور بے یار و مددگار کے آپ کالڑنا امامت کے قائم رہنے کے لیے مفید نہ تھا، کیونکہ اگر لڑائی ہوتی تو اس سے مسلمانوں کے امور پر اگندہ ہو جاتے اور ان کی ایک بات بنی نه رہتی اور ان میں فتنہ و فساد بڑھتا، اس لیے کہ اسلام کی محبت اکثر لوگوں کے دلوں میں راسخ نہ ہوئی تھی اور ابھی وہ حلاوت اسلام سے واقف نہ ہوئے تھے اور منافق اور اعداءاورمشرکین اپنی نہایت قوت کے ساتھ اقطار عالم اورمسلمانوں میں موجود تھے۔تو باوجود ان حالات کے مشاہدہ کرنے کے امامت کے لیے لڑائی منازعت پر جسارت کرناکسی طرح ممکن نہ تھا اور صبر کرنا اور امامت کے لیے نہ لڑنا ، اگر چہ اس میں بھی آپ کی رائے کے موافق دین کا خلل اور اپنے مقصود کے بر خلاف تھا، اس لیے کہ اگر آپ امامت پر قائم ہوتے تو

انظام وقوام دین بوری طرح پر ہوتا۔ مگر بیخلل بہنست اس خلل کے جوامامت کے لیے لڑائی کرنے اور آپ کی طلب امامت میں ہوتا کم ہے۔ کیونکہ بعض برائی دوسری برائی سے آسان ہوتی ہے۔

فقط ان الفاظ سے جو جناب امیر نے اس خطبہ میں فرمائے وصیت کی روایت کی پوری پوری تر دید ہوتی ہے۔اس لیے کہ آپ نے مقابلہ اور مقاتلہ سے اس لیے ہاتھ نہیں اٹھایا کہ اس کے نہ کرنے کی وصیت تھی ، اور نہ اس خلافت کے معاملے میں آپ کے لیے خدا کی طرف سے کوئی مدایت تھی، کیونکہ اس خطبہ میں آپ صاف صاف فرماتے ہیں کہ میں نے دونوں پہلو یرنظر کی اور دونوں میں خرابیاں یا ئیں، مگر ترک منازعت کو زیادہ آسان پایا اور مقابلے میں اسلام کی خرابی دیکھی اوراس لیے آسان تر خرابی ، یعنی ترک منازعت کواختیار کیا۔ پس بیہ فیصلہ آپ نے صرف اپنی رائے سے کیا اور جس طرح ایک دانش مند اور دور اندیش، نیک طینت، خیرخواہ خلق اور بےنفس و بےغرض آ دمی معاملات کے ہرایک جانب اور ہرایک پہلو کو دیکھے کر آسان اوراسهل چیز کواختیار کرتا ہے، آپ نے بھی ترک مخالفت کواختیار کیا۔ اگر خدا کا حکم ہوتا اورآپ کے لیے کوئی خاص وصیت خدا کی طرف سے ہوتی تو پھررائے اور قیاس کو دخل دینے کی نه ضرورت تھی اور نہ دخل دینا جائز تھا کیونکہ خدا کے حکم اور وصیت میں رائے اور قیاس کا کیا کام ہے۔ پس اس خطبے سے جس کو حضرات امامیہ جناب امیر کا معتبر ترین کلام سمجھتے ہیں اور جس کے کسی ایک لفظ اور ایک حرف میں شک نہیں رکھتے وصیت نامے کی روایت غلط ہونے میں کوئی شبہ باقی نہیں رہتا، بلکہ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ گوآپ کی خلافت ہونے سے انتظام دین زیادہ مشحکم ہوتا مگر دوسروں کے خلیفہ ہو جانے سے بھی اسلام کا انتظام قائم رہا اور لوگ مسلمانی پر ثابت قدم رہےاور منافقین اور اعداءاور مشرکین کی قوت کا اثر اسلام پر نہ پڑنے یایا۔

دوسری وجہ جناب امیر کے مقابلہ اور مقاتلہ نہ کرنے اور ہر طرح کے ظلم وستم سہنے کی بیہ بیان کی جاتی ہے کہ آپ کے اعوان وانصار نہ تھے اور گو کوئی شخص کیسا ہی شجاع ، دلیر ، باہمت اور باغیرت ہومگراس کا ساتھ دینے والے اور اس کی اعانت و مدد کرنے والے لوگ نہ ہوں تو المات المات سوم المحال المحال

اس اکیلے سے پچھ بھی نہیں ہوسکتا۔ اگر جناب امیر کا ساتھ دینے والے اہل بدر کی تعداد کے برابر بھی ہوتے تو آپ بلاشبہ مقابلہ اور مقاتلہ کرتے۔ اور معاون وانصار کے نہ ہونے کی وجہ برابر بھی ہوتے تو آپ بلاشبہ مقابلہ اور مقاتلہ کرتے۔ اور معاون وانصار کے نہ ہونے کی وجہ بہتے کہ تمام مہاجرین وانصار اور سارے اصحاب بیغمبر خداط الیے بی مرتد ہو گئے تھے۔ ملابا قرمجلسی نے بحار الانوار میں بحوالہ رجال کشی امام محمد باقر سے بیروایت کھی ہے:

"تمام آدمی بعد نبی کے مرتد ہو گئے سوائے تین شخص اور وہ مقداد بن الاسود، ابوذ رغفاری اور سلمان فارسی شخارج کیا گیا ہے۔
میں اخیر کوان کا نام بھی مرتدین سے خارج کیا گیا ہے۔

ابو بکر جفری نے امام محمہ باقر سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا: '' بجر تین شخصوں سلمان ، ابوذر و مقداد گے سب مرتد ہو گئے تھے، میں نے کہا کہ عمار کا کیا حال ہوا تھا؟ انہوں نے جواب دیا کہ پہلے انہوں نے حق سے عدول کیا تھا، لیکن پھر حق کی طرف رجوع کر گئے۔ اس کے بعد امام نے فرمایا کہ اگر تو ایساشخص چا ہتا ہے کہ جس نے بالکل شک نہ کیا ہواور اس کے دل میں کوئی وسوسہ نہ آیا ہوتو صرف مقداد ہیں۔ اور سلیمان رفیائیڈ کے دل میں عارضی یہ بات آئی تھی کہ حضرت علی رفیائیڈ کے پاس اسم اعظم ہے، اگر وہ اس کو اپنی زبان سے زکال دیں تو سب مخالف زمین میں حضن جا کیں اور یہ بات بھی ٹھیک تھی ..... پھر اسی روایت میں آگ چل کر یہ لکھا ہے کہ اس کے بعد ابوساسان انصاری اور ابو عمرہ اور شیبر ہ تین آ دمیوں نے حضرت علی رفیائیڈ کی طرف رجوع کیا ..... غرض کہ جن لوگوں نے حضرت امیر کا حق پہچانا وہ سمات آ دمی شھے۔ (بحار الانوار کتاب الفتن صفحہ ۲۷۔ سے)

عبدالملک بن اعین سے روایت ہے کہ وہ کہتے ہیں: '' میں نے امام جعفر صادق " سے صحابہ کے ارتداد کے متعلق سوال کرنا شروع کیا اور برابر سوال کرتا رہا یہاں تک کہ میں نے آپ سے کہا کہ اس صورت میں تو سبھی ہلاک ہو گئے۔امام نے فرمایا کہ ہاں بخدا اے ابن اعین! سب ہلاک ہو گئے۔وہ کہا کہ کیا جو شرق کے رہنے والے تھے وہ بھی اور جو عرب کے رہنے والے تھے وہ بھی اور جو عرب کے رہنے والے تھے وہ بھی ہلاک ہوئے ؟ آپ نے جواب دیا کہ ہاں خدا کی قتم! سوائے

ا يات بيات سوم على المال المال

تین کے سب ہلاک ہو گئے۔لیکن بعد کو ابوساسان ،عمار اور شبیرہ اور ابوعمرہ آ ملے تھے اور سب مل کرسات شخص ہو گئے تھے۔

سی بیان کیا گیا ہے کہ ابو بکر کی بیعت کے بعد مہاجرین وانصار نے جناب امیر سے بیعت کرنے کی خواہش ظاہر کی مگر ثابت قدم نہ رہے، جیسا کہ ابو بصیر نے امام جعفر صادق سے روایت کی ہے کہ اس کے بعد مہاجرین وانصار حضرت علی کے پاس آئے اور کہا کہ آپ ہی امیر المومنین اور خلافت کے مستحق ہیں ، آپ ہاتھ بڑھا ہے، ہم آپ کی بیعت کرتے ہیں۔ حضرت علی ڈالٹئئ نے کہا کہ اگرتم سچے ہوتو کل سرکے بال منڈوا کر میرے پاس آؤ، مگر سوائے سلیمان ، مقداد ور ابوذر کے کسی نے بال نہ منڈائے، اور پھر دوسری مرتبہ آئے اور بیعت کرنے کے لیے آماد گی ظاہر کی ، پھر حضرت نے وہی فرمایا اور پھر بھی انہوں نے اس کی تعییل نہ کی۔ راوی کہتا ہے کہ میں نے حضرت سے پوچھا کہ کیا عمار زوائٹی ان لوگوں میں داخل تعییل نہ کی۔ راوی کہتا ہے کہ میں نے حضرت سے پوچھا کہ کیا عمار زوائٹی ان لوگوں میں داخل نہ سے جہوں نے حضرت کے حکم کی لائیل کی تھی؟ فرمایا: نہیں۔ پھر میں نے کہا کہ عمار بھی مرتبہ یں داخل ہیں؟ آپ نے فرمایا کہ وہ اس کے بعد حضرت علی کی طرف سے لڑے۔ اس سے یہ مطلب نکاتا ہے کہ گو وہ اس وقت مرتد ہو گئے سے مگر بعد میں حضرت علی کا ساتھ دینے اوران کی طرف سے لڑنے کے سبب ان کا ایمان قائم رہا۔

اور کافی میں ابوالہیم بن تیہان سے روایت ہے کہ امیر المومنین علی زبائیہ نے مدینے میں لوگوں کے سامنے ایک خطبہ بڑھا جس میں حمد کے بعد آنخضرت طشے آیا کے فضائل بیان کیے اور یہ فرمایا کہ آپ نے اپنی پیغمبری کا کام پورا کیا اور رہنمائی کے راستے مقرر کیے، اے لوگو! جن کوفریب دینے والے کے مکر کو پہچان گئے اور جان جن کوفریب دینے والے کے مکر کو پہچان گئے اور جان بوجھ کراسی پر اڑے رہے اور سوئے فس کا اتباع کرتے رہے جن ان کے لیے ظاہر ہوالیکن وہ اس سے باز رہے اور کھلا ہوا راستہ ان کے سامنے تھا اور وہ اس سے پھر گئے۔ اس ذات کی شم جس نے دانے کو اگل اور نیکی کوتو قع سے نیکی کا ذخیرہ کرتے اور صاف صاف راستے اختیار کرتے اور کھلے پائی پیتے اور نیکی کوتو قع سے نیکی کا ذخیرہ کرتے اور صاف صاف راستے اختیار کرتے اور کھلے پائی پیتے اور نیکی کوتو قع سے نیکی کا ذخیرہ کرتے اور صاف صاف راستے اختیار کرتے اور کھلے

ایت بیات سوم کارگرای ک مارای کارگرای کارگرای

ہوئے حق کے راستے پر چلتے تو صاف صاف راستے تم پر کھل جاتے اور تمہارے لیے نشانیاں ظاہر ہو جاتیں اور اسلام تمہاری نظر میں روشن ہو جاتا، خوشی اور مزے سےتم کھاتے اور کوئی شخص تم میں سے تنگ حال نہ ہوتا، اور کوئی مسلمان اور وہ شخص جس سے عہد کیا گیا ہوتا ستم رسیرہ نہ ہوتا۔لیکن تم لوگ ظلم کے راستے پر چلے اس واسطے باوجود فراخی کے دنیاتم پر تاریک ہوگئی اورعلم کے درواز بے تمہارے سامنے سے بند ہو گئے،تم نے اپنی خواہشوں سے گفتگو کیں کیں اور اپنے دین میں مختلف ہو گئے، اور بغیر علم کے دین الہی میں فتوے دیے اور سج طبع لوگوں کا تم نے اتباع کیا، انہوں نے تم کو گمراہ کر دیا اور تم نے اماموں کا ساتھ جھوڑا، انہوں نے تمہارا ساتھ جھوڑ دیا۔تم عنقریب اپنی بوئی ہوئی چیزوں کوقطع کرو گے اور اس کی ناگواری معلوم کرو گے جوتم نے گناہ کیے ان کا نا گوار مزہ چکھو گے۔قتم ہے اس ذات کی جس نے دانے کوا گایا اور بیچے کو پیدا کیا! بے شکتم جانتے ہو کہ میں تمہارا صاحب اور حاکم اور عالم ہوں، میں وہ شخص ہوں کہ تمہاری نجات میرے علم پر موقوف ہے، تمہارے پیغمبر سرور عالم طلط الم المسلطة من مول، تمهارے بروردگار نے مجھے منتخب كيا ہے، عنقريب آبسته آبسته وہ مصیبتیں تم پر نازل ہوں گی جن کا وعدہ کیا گیا ہے اور پہلی امتوں پر وہ نازل ہو چکی ہیں۔ والله! اگرمیرے پاس طالوت کے ساتھیوں کے برابر یا اہل بدر کی تعداد کے برابرلوگ ہوتے تو میں تم کوتلوار سے ایسا مارتا کہتم سب حق کی طرف رجوع کرتے اور صدق کی طرف متوجہ ہوتے، اس وقت میں بندوبست کرتا اور لطف اور نرمی سے کام لیتا۔ اے بار خدایا! تو ہم میں حق بات کا فیصله کر دے، تو سب حاکموں میں بہتر ہے۔

اس خطبے کے پڑھنے کے بعد حضرت علیؓ مسجد سے باہر آئے اور ان کا گزر ایک بکریوں کے گلّے پر ہوا جس میں تیس بکریاں تھیں، تب حضرت علیؓ نے کہا کہ اگر میرے پاس ان بکریوں کی تعداد کے برابر خدا اور رسول کے خالص دوست ہوتے تو میں اکلۃ الذبان کے بیٹے (ابوبکر) کو حکومت سے نکال دیتا۔ پھر شام کے وقت تین سوساٹھ آ دمیوں نے مرجانے پران سے بیعت کی، حضرت علیؓ نے کہا: تم صبح کے وقت مقام احجار الزیت میں (نام مقام پران سے بیعت کی، حضرت علیؓ نے کہا: تم صبح کے وقت مقام احجار الزیت میں (نام مقام

المات بينات ـ سوم المحرك المحر

قریب مدینہ) سرمنڈ واکر آؤ، حضرت علی بڑائیئ نے سرمنڈ الیالیکن ان لوگوں میں سے سوائے البوذر، مقداد، حذیفہ اور عمار کے کسی اور کوسر منڈ ا ہوا نہ پایا۔ سب کے اخیر میں سلمان آئے، پھر حضرت علیؓ نے اپنے دونوں ہاتھ آسان کی طرف اٹھا کر کہا: بار خدایا! ان لوگوں نے ہم کو کمزور پالیا تھا، بار خدایا تو ان کمزور پالیا تھا، بار خدایا تو ان کمزور پالیا تھا، بار خدایا تو ان چیزوں کو بھی جانیا ہے، جسیا کہ بنی اسرائیل نے حضرت ہارون عَالِیلاً کو کمزور پالیا تھا، بار خدایا تو ان چیزوں کو بھی جانیا ہے، جسیا کہ بنی اسرائیل نے حضرت ہارون عَالِیلاً کو کمزور پالیا تھا، بار خدایا تو ان جیزوں کو بھی جانیا ہے، تو مجھ کو اسلام پر موت دے اور نیک لوگوں سے مجھ کو ملا دے۔ تسمان کی تجھ پر مخفی نہیں ہے، تو مجھ کو اسلام پر موت دے اور نیک لوگوں سے مجھ کو اس عہد قتم ہے بیت اللہ کی اور حج کے لیے بیابان میں نکلنے والے کی اور مزدلفہ کی کہ اگر مجھ کو اس عہد کا خیال نہ ہوتا جو آنخضرت طبح ہے کے لیے بیابان میں نکلنے والے کی اور مزدلفہ کی کہ اگر مجھ کو اس عہد کا خیال نہ ہوتا جو آنخضرت طبح ہو سے لیا تھا تو میں مخالفوں کو موت کی خلیج تک پہنچا ور بے شک بہت جلدان کو معلوم ہو جائے گا۔

عمر بن ثابت سے روایت ہے کہ میں نے ابو عبیداللہ سے سنا کہ آنخضرت طفی آیا کا انتقال ہوگیا تو سب لوگ مرتد ہو گئے صرف تین مسلمان رہے سلمان، مقداد اور ابوذر۔ اور نیز روایت ہے کہ رسول اللہ طفی آیا آج کی وفات کے بعد چالیس آ دمی حضرت علی بڑا ٹیڈ کے پاس آئے، انہوں نے کہا: واللہ! ہم تمہارے بعد کسی کی بھی اطاعت نہیں کریں گے۔ حضرت علی بڑا ٹیڈ نے کہا کیا وجہ؟ انہوں نے کہا کہ روز غدیر ہم نے تمہارے حق میں سنا ہے، حضرت علی بڑا ٹیڈ نے کہا کہا وجہ؟ انہوں نے کہا کہ روز غدیر ہم نے تمہارے حق میں سنا ہے، حضرت علی بڑا ٹیڈ نے کہا تم میر کے علی بڑا ٹیڈ نے کہا تم ایسا کرو گے؟ انہوں نے کہا: ہاں۔ تو حضرت علی بڑا ٹیڈ نے کہا: کل تم میر کے پاس سرمنڈ اکر آ جاؤ۔ ابوعبداللہ کہتے ہیں پاس سرمنڈ اکر آ جاؤ۔ ابوعبداللہ کتے ہیں کہ عمار بین یا سرظہر کے بعد آ نے تو ان کے سینے پر حضرت علی بڑا ٹیڈ نے ہاتھ مارا اور فر مایا: ابھی وقت نہیں آ یا کہ تم غفلت کی نیند سے جا گو۔ جاؤ مجھ کو تمہاری کوئی حاجت نہیں ہے، تم نے سرمنڈ ان فی میں تو میرا کہنا مانا نہیں، لو ہے کے پہاڑوں سے جنگ کرنے میں تم میرا کیا کہنا مانو میلے جاؤ مجھے تمہاری کوئی حاجت نہیں۔

ان روایتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ سوائے تین کے سب لوگ مرتد ہو گئے تھے، مگر کافی

میں ایک روایت ہے جو اس کے مخالف ہے، اور جس سے معلوم ہوتا ہے کہ صرف مرتد ہو جانے کے خیال سے حضرت علی خالٹیئ نے اپنے حقوق کا دعویٰ نہیں کیا اور ترحماً للناس تمام مصائب اینے اوپر گوارا کیے۔ زرارہ نے امام باقر سے بیان کیا ہے کہ آپ نے فرمایا: جب لوگوں نے ابو بکر رضائٹیں سے بیعت کر لی اور کیا جو کچھ کیا تو حضرت علی ضافیہ نے لوگوں کورحم دلی کی وجہ سے اپنی طرف نہیں بلایا، ان کو اندیشہ تھا کہ ایسا نہ ہو کہ لوگ اسلام سے پھر جا ئیں اور بت برستی کرنے لگیں اور کلمهٔ شهادت ترک کر دیں۔ بلکه آپ کو یہی پیند ہوا کہ لوگ اسلام سے مرتد نہ ہوں ، اور اپنی حالت پر قائم رہیں۔اس لیے جن لوگوں نے قصداً آپ کی بیعت نہیں کی تھی اور لوگوں کی دیکھا دیکھی بغیرعلم اور بغیر عداوت امیر المونین کے ابوبکر خالٹین کی بیعت کر لی تھی وہ لوگ اس بیعت کی وجہ سے کا فرنہیں ہو سکتے اور نہ دائر ہُ اسلام سے نکل سکتے ہیں۔اسی واسطے حضرت علیؓ اپنی حالت کو چھیا گئے اور بہا کراہ خود بھی بیعت کر لی۔ چونکہ ہیہ حدیث بالکل منافی اور مناقض احادیث سابقہ کے ہے کیونکہ ان سے تمام مسلمانوں کا مرتد ہونا ثابت ہوتا ہے، اور اس حدیث سے حضرت علیؓ کا دعویٰ نہ کرنا اور مقابلہ نہ فر مانا صرف اس خیال سے بیان کیا جاتا ہے کہ آپ کو اندیشہ تھا کہ ایسا کرنے سے لوگ مرتد ہو جائیں گے۔ اس لیے جناب ملا با قرمجلسی اس حدیث کونقل کر کے فرماتے ہیں کہ اسلام سے مرتد نہ ہونے کے معنی بیہ ہیں کہ ظاہراسلام کی یا بندی کریں اور کلمہ پڑھتے رہیں،اس لیے کہ امت کی بھلائی اسی میں تھی کہ وہ اسلام پر باقی رہیں تا کہ مدتوں کے بعدان کو یا ان کی اولا د کوحق کے قبول کرنے اور ایمان میں داخل ہونے کا موقع مل سکے۔ اس صورت میں بیقول اس قول کے منافی نہیں ہے کہ صرف تین ہی آ دمی مرتد ہونے سے نیج گئے تھے، اس لیے کہ مرتد ہونے کے وہاں بیمعنی ہیں کہ انہوں نے عموماً دین کو فی الحقیقت حجبوڑ دیا تھا، اور بیہاں اس کے بیہ معنی ہیں کہان میں اسلام کی صورت باقی تھی اگر چہوہ اکثر احکام واقعی کے لحاظ سے کا فروں کے حکم میں داخل تھے۔ اور یہ بھی ان لوگوں کے لیے ہے جنہوں نے حضرت علیٰ کی امامت کی نص کو نہ سنا ہواور اسے حضرت علی سے بغض و عداوت نہ ہو، مگر جس شخص نے ان باتوں میں

المرات ال

سے کوئی ایک بات بھی کی وہ گویا پیغمبر کے قول کا منکر ہو گیا اور ظاہر میں بھی کا فراوراسلام کے احکام میں سے کوئی حکم اس کے لیے باقی نہ رہا اور وہ واجب القتل ہے۔
جناب عمرة المتحکمین وزیرۃ المتاخرین مولوی سید حامد حسن صاحب قبلہ استقصاء کی جلد دوم میں بھی اسی کی تائید کرتے ہیں اور فرماتے ہیں:

((حدیث ارتدت الصحابة کلهم الاثلاثه: وامثاله هرگز اهل حق محمول برردت شرعی و کفر ظاهری نمی سازند چنانچه در عبارت بحارکه آنفاً منقول شد صریح مذکورست که مرادازارتدا ددریس احادیث ارتد اددردین واقعی ست یعنی نه ارتداد ازدین و ظاهر بالجمله مراداز ارتد اددرا مثال ایس احادیث ارتداد بمعنی عام ست که منافی اسلام ظاهری نیست و در معنی عام ارتداد همه ها داخل می تو اندشد هم مرتدین شرعی و هم کسانیکه بر اسلام ظاهری باقیماند ندواز ایمان بدررفتند.))

"ارتدت الصحابه " النج (تین کے علاوہ سارے صحابہ مرتد ہوگئے تھے)
گواہل حق ارتداد شرعی اور ظاہری کفر پرمجمول نہیں کرتے ، جبیبا کہ ' بحار االانوار' کی عبارت سے صاف ظاہر ہے کہ احادیث ارتداد میں ارتداد سے مراد دینی ارتداد ہے نہ ظاہری اسلام کے منافی نہیں اور اس عام ارتداد میں بیسب داخل ہو سکتے ہیں، جاہے وہ مرتدین شرعی ہوں یا وہ لوگ جو ظاہری اسلام پر تو باقی رہے اور ایمان سے نکل گئے۔'

پھراس کے آگے مولوی صاحب مدوح فرماتے ہیں:

(( وتوضیح مقام اینست که ارتداد رادو معنی ست یکے عام ویکے خاص، اما ارتداد عام پس بمعنی لغوی ست یعنی

برگشتن از چیزے واپن معنی شامل ست جمیع انواع ارتداد را، خواه ارتداد از اخلاق حسنه و عادات جمیله و امثال ذالك و اما ارتداد خاص پسس ارتداد شرعی ست یعنی برگشتن از اسلام و اختیار کر دن کفر که موجب جریان احکام کفار دردار دنیا بر صاحب آن تواندشد.))

اس کی وضاحت ہے ہے کہ ارتداد کے دومعنی ہیں ایک عام دوسرا خاص، ارتداد عام کے معنی ہیں کہ سی چیز سے پھر جانا اور یہ معنی عام اقسام کے ارتداد پر حاوی اور شامل ہیں، عام اس سے کہ اسلام سے ارتداد ہو یا ایمان سے یا اخلاق حسنہ کا ترک ہو یا عمدہ عادات و خصائل سے کنارہ کشی۔ ارتداد خاص کے معنی ہیں ارتداد شرعی، یعنی اسلام سے پھر جانا اور کفر اختیار کر لینا اور ایسے شخص پر دنیا میں کا فرول جیسے احکام جاری ہو سکتے ہیں۔''

اس کے بعد جناب ممدوح نے خلفائے ثلاثہ کی نسبت دونوں قتم کے ارتداد کا دعویٰ کیا ہے اور فرمایا ہے "فان کفر ھم وارتداد ھم واضح لاسترۃ فیہ" (ان کا کافرومرتد مونا ایبا واضح ہے جس پرکوئی پردہ نہیں ہے)

غرض که حضرات امامیہ نے ارتداد کی دونشمیں کی ہیں: ارتداد حقیقی، لیعنی ظاہراً و باطناً مرتد ہو جانا، اس میں خلفائے ثلاثہ کو نعوذ باللہ من ذالک اور سامعین نص کو نثریک کیا ہے، اور دوسری ارتداد باطنی، لیعنی بظاہر اسلام پر قائم رہنا، اور اس میں ان لوگوں کو داخل کیا ہے جنہوں نے بغیرعلم اور عداوت جناب امیر کے، دھو کہ میں آ کریا ان لوگوں کی دیکھا دیکھی خلفائے ثلاثہ کی بیعت کی، اور پھر اس فتم کے لوگوں کو جبکہ وہ جناب امیر کے نثریک ہو گئے مسلمانوں اور مومنین میں داخل کرلیا ہے۔

اول توبیقسیم ہماری سمجھ میں نہیں آتی ، اس لیے کہ ارتداد اصلی بیہ ہے کہ خدا اور اس کے رسول اور ماجاء بسے النبی ﷺ سے انکار کیا جائے ، اور ایسا انکار صحابہ رشی النبی اللہ سے انکار کیا جائے ، اور ایسا انکار صحابہ رشی النبی اللہ سے انکار کیا جائے ، اور ایسا انکار صحابہ رشی اللہ میں النبی اللہ میں میں النبی اللہ میں اللہ

ثابت نہیں،خصوصاً خلفائے ثلاثہ رغینہ اوران کے اعوان وانصار کی نسبت۔اس لیے کہان کے اسلام ظاہری پر قائم رہنے کی تصدیق خود حضرات امامیہ کے اکثر اقوال سے ہوتی ہے، جبیا کہ ملم الہدی صاحب مغنی کے جواب میں لکھتے ہیں کہ بیہ کہنا قاضی کا کہ (جس طرح امام حسین شائٹیئ نے بزید سے مخالفت کی اور اس کی برائیاں ظاہر کیں، جناب امیر کوبھی جا ہیے تھا کہ اپنے مخالفین سے مخالفت کرتے اور نکیر بعنی اعتراض اور انکار ظاہر کرتے ، اور لوگوں کو اس کے خلاف برا میختہ فرماتے) بعید از صواب ہے، اس لیے کہ جو خوف بزید سے تھا مثل اس خوف کے نہیں تھا جو خلفاء سے کیا جاتا، اس لیے کہ پزیدفسق و فجور کا اعلان کرتا اور دینداری سے بے بروا تھا اور سب جانتے تھے کہ اس میں خلافت اور امامت کی اہلیت نہیں ہے اور کوئی شرط شرائط امامت میں اس میں نہیں یائی جاتی، بخلاف خوف کرنے کے ایسے شخص سے جو مقدم قوم ہواور حسن ظاہر میں متصف، اور جم غفیراسے امامت کے لائق جانتے ہوں بلکہ اس کے رہے کو خلافت سے بڑھ کر سمجھتے ہوں، پس قیاس ایک کا دوسرے پر قیاس مع الفارق ہے ....اس میں جناب علم الهدیٰ نے حضرت ابو بکرصدیق خالفیہ کی نسبت ان باتوں کوتشکیم کیا ہے کہ وہ مقدم اور معظم قوم تھے اور حسن ظاہری سے متصف، اور امامت کولوگ ان کے رہبے سے كم سجھتے تھے، چنانچەان كے الفاظ يه ہيں:

((و كيف يكون الخوف من مظهر الفسق و الخلاعة و لاشبهة في ان امامته ملك و غلبة وانه لاشرط من شرائط الامامة فيه كالخوف من مقدم معظم جميل الظاهر برى اكثر الامة ان الامامة دونه وانها ادنى منازله و مالجمع بين الامرين الا كالجامع بين الضدين.))

''جوخوف یزید سے تھا جو کہ فسق و فجور کا اعلان کرتا تھا اور اس کی امامت بادشاہت اور غلبہ تھا اور شرائط امامت میں سے کوئی شرط اس میں نہیں تھی، اس خوف کی طرح نہیں جو بزرگ اور مقدم قوم ہواور حسن ظاہر میں متصف اور

جم غفیراس کے رہے کو خلافت سے بڑھ کر سمجھتے ہوں، پس ایک کا قیاس دوسرے پر قیاس مع الفارق ہے۔'' پر قیاس مع الفارق ہے۔'' اور محقق جیلانی فٹے السُبُل میں لکھتے ہیں:

((سبب دیگر در تقویت حسن ظن مردم بعاقدین بیعت آن شــدکه آنها نفو س خو درا از اموال باز داشتند و شيوه زهددر دنیا پیش گرفتند و رغبت بدنیا وزینت آنرا ترك كردند وقناعت بقلیل و اکل خش و لباس کر هاس ملك خود ساختند در حالتی که اموال برائے ایشان حاصل و دینارو كرده بودندو آنرا درميان قوم قسمت مي كردندو خودرابآن اصلاً آلودہ نمی کردند پس دلھائے مردم بایشاں مائل شدوایشان رادوست داشتند وظنون مردم بایشان نیك شدو هر کس را که درباره ایشان شبه در خاطر بودیا توقف داشت باخود گفت که اگر ایشاں بھوائے نفس مخالفت نص پیغمبر كرده بودند بايست اهل دنيا باشند و ترك دنيا و لذات نكنند تا خسران دنیا و آخرت هرد و برائع ایشان نباشد و اینها اهل عقل ورای صحیح اندچگونه خسران دنیا و عقبی هر دورا پسندیده باشند پس فعل ایشان صحیح ست و کسی راشکے در صلاح ایشان باقی نماندوا اعتقاد بولایت ایشان کردند و افعال ایشان یسندیدند ..... ))انتهی بلفظه

''لوگوں کو پختہ گمان تھا جس کی وجہ سے انہوں نے بیعت کی کہ انہوں نے اپنی ذات کو دولت دنیا وی سے باز رکھا، دنیا میں زاہدوں کا شیوہ اختیار کیا، اور دنیا اور دنیا اور دنیا داری سے رغبت نہ کی اور تھوڑ ہے پر ہی قناعت کی، سوکھی غذا اور موٹا لباس

اختیار کیا، اس دور خلافت میں جبکہ دولت و وزران کے قبضے میں تھا اور بہلوگ آمدہ مال کوقوم میں تقسیم کر دیتے تھے۔اوراس میں سے کوئی جبہ خود نہ لیتے تھے اورسرکاری مال سے خود کو انہوں نے بالکل بھی آلودہ نہ کیا، اس کی وجہ سے لوگوں کے دل ان کی طرف مائل ہو گئے اور ان کو دوست رکھنے اور ان سے نیک گمان کرنے لگے اور جن لوگوں کو ان خلفاء کی بابت شک وشبہ تھا یا بیعت کرنے میں انہوں نے تو قف کیا تھا، انہوں نے اپنے دل میں کہا: اگر ان خلفاء نے رسول الله طلطي عليل كاحكام كى مخالفت كى ہوتى توبيلاز ماً دنيا دار ہوتے اور لذت دنيا و دولت ترک نہ کرتے اور دنیاوی واخروی ذلت ان کے لیے ہیں ہے اور بیرواضح ہے کہ چونکہ بیہ خلفاء عقلمند اور صائب الرائے ہیں، اس لیے دنیاوی اور اخروی نقصان دونوں کو پسندنہیں کرتے، اس لیے بھی ان کے افعال صحیح و درست ہیں اورکسی شخص کوان کی صلاحیت کے بارے میں شک وشبہ باقی نہ رہا اورلوگ ان کی ولایت وخلافت کے معتقد ہو گئے اوران کے اعمال وافعال کو بنظر پسندیدگی

پس بہتو کہا نہیں جا سکتا کہ خلفاء اور ان کے اعوان و انصار نے اسلام کو اس معنی میں ترک کر دیا کہ وہ خدا اور رسول کے منکر ہو گئے، ہاں بہ کہا جا سکتا ہے کہ امامت جو علی المرتضی والیٰنی کاحق تھا نہ دی، اور نہ صرف منکر امامت بلکہ غاصب امامت ہو گئے۔ اس لحاظ سے ان کو شیعہ اپنے اصطلاحی ارتداد کے مطابق مرتد کہیں تو کہیں، مگر بہ سمجھ میں نہیں آتا کہ دوسر ہے صحابی جن کی تعداد ہزاروں سے پچھ کم نہ تھی اور جو جناب امیر کے زمانے میں ان کے شریک ہوئے کیوں شروع میں علی المرتضی والیٰنی سے پھر گئے اور ان کی اعانت و مدد نہ کی؟ اور اگر بہ کہا جائے کہ وہ دھو کہ میں آگئے تو یہ بات سمجھ میں نہیں آتی، اس لیے کہ حضرت علی خوالیٰنی کہ امامت کا معاملہ پنجمبر خدا ملئے تو یہ بات سمجھ میں نہیں آتی، اس لیے کہ حضرت علی خوالیٰنی کہ امامت کا معاملہ پنجمبر خدا ملئے تو یہ بات سمجھ میں نہیں آتی ، اس لیے کہ حضرت خوبی سے اشتہار دیا تھا کہ سی کوکوئی موقع عذر کا یا دھو کے میں آنے کا باقی نہ رہا تھا۔ خم غدیر

میں صاف صاف لفظوں میں ستر ہزار آ دمیوں کے سامنے آپ نے علیٰ کوامام بنایا اور ان کواپنا ولی عہد کیا اور سب سے بیعت لی اور سب نے مبارک باد دی، اور پھر پینمبر خدا طلعے علیہ نے اس عہدیر قائم رہنے والوں کے تواب کے درجے اوراس سے پھرجانے والوں کے عذاب جوخدا نے مقرر کیے ہیں وہ بھی صاف صاف بتا دیے اور خدا پر ایمان لانے اور اسے معبود مطلق سمجھنے کی طرح امامت کے مسئلے کو بھی اسلام اور ایمان کے لیے لازمی قرار دیا۔ ایسی صورت میں سوائے دیوانوں اور بے سمجھ بچوں کے کوئی جاہل اور بدوی بھی دھوکے میں نہیں آ سکتا تھا۔ نہ ایسی نص جلی اور خبر متواتر بلکه مشاہدے سے انکار کرسکتا تھا، بجز ان لوگوں کے جن کوایمان اور اسلام سے بہرہ نہ ہواور جن کوحرص دنیا نے غصب خلافت پر آمادہ کیا ہو یا ان غاصبوں کا ساتھ دینے کواینے لیے مفید سمجھتے ہوں۔اوران تمام صورتوں میں جس طرح پر خلفاءاوران کے معاون وانصار شیعوں کے اصول کے مطابق دائرۂ اسلام سے خارج ہیں اسی طرح پرتمام صحابہ رخی الدیم اور سارے مسلمان جنہوں نے خلفاء کا ساتھ دیا اور ان کی خلافت پر بیعت کی اور کسی کا کوئی عذر مقبول نہیں ہوسکتا، اس لیے کہ اگر انہوں نے کوئی نص بھی نہ سنی ہوتی، تاہم جناب امیرنے علی رؤوس الاشهاد (سب کے سامنے) این خلافت کا دعویٰ کیا اور خلفاء کو غاصب اور ظالم ٹہرایا اور سب سے مدد مانگی اور حسنین خلیج اور فاطمہ والٹیم کو لیے لیے گھر گھر پھرے، کوئی دقیقہ اپنے حق کے مطالبے کا بقول شیعوں کے باقی نہ رکھا۔ ایسی صورت میں کسی کو دھوکہ میں آنے کا موقع باقی نہ تھا اور نہان کا پیمذر قابل ساعت ہوسکتا ہے۔ اور بالفرض اگرخلافت اولی میں دھوکے سے بیعت کر لینے کا عذر قبول بھی کرلیا جائے تو دوسری اور نیسری خلافت میں غاصبین خلافت سے بیعت کرنے اور ان کی خلافت ماننے کے لیے کیا عذر ہوسکتا ہے، بجز اس کے کہ تمام مہاجرین اور کل مونین ومسلمین اس زمانے کے سوائے تین کے مرتد قرار دیے جائیں،شیعوں کے اصول کے مطابق کسی طرح ان کا اسلام ثابت نہیں ہوسکتا۔ اور اس لیے اگر حضرات امامیہ اس دعوے پر ثابت قدم رہتے اور سب صحابہ رخی اللہ ہم کوسوائے تین جار کے خواص ہوں یا عوام، مکی ہوں یا مدنی، حضری ہوں یا بدوی

مرتد مانتے اور کسی کوکسی عذر سے خارج نہ کرتے تو بھی مقابلہ اور مقاتلہ نہ کرنے اور ظلم وستم سہنے کی وجہ کچھ خیال میں آتی ، مگر تعجب یہ ہے کہ اس بات پر بھی تو حضرات امامیہ ثابت قدم نہیں رہتے بلکہ اپنی شوکت اور اپنے فدہب کے حامیوں کی کثرت اور عظمت دکھانے کے لیے وہ روایتیں بیان کرتے ہیں جس سے بہتمام اقوال باطل ہو جاتے ہیں اور ان لوگوں کی جو اسلام اور ایمان پر ثابت قدم رہے بہت بڑی تعداد معلوم ہوتی ہے اور نیز بہت سے قبیلے حضرت علی خالی خالی اور ایمان اور مددگاریائے جاتے ہیں۔

چنانچه''رياض السالكين شرح صحيفهُ سجاديه'' ميں صدر الدين حسني حسيني روضهٔ چهارم ميں جہاں حضرت امام زین العابدین کی اس دعا کا ذکر ہے جوآپ نے اصحاب رسول بر کی ہے۔ کھتے ہیں کہ پیغمبر خداط اللے عَلَیْم کی وفات کے وفت ایک لاکھ چودہ ہزار صحابی موجود تھے۔ اور بحواله كتاب''الخصال رئيس المحدثين' كے حضرت امام جعفرصا دقٌّ سے نقل كرتے ہيں كه باره ہزار پیغمبر کے اصحاب جن میں سے آٹھ ہزار مدنی اور دو ہزار غیر مدنی اور دو ہزار طلقا میں سے ایسے تھے جن میں نہ کوئی قدری تھا نہ خارجی، نہ معتزلی نہ صاحب الرائے، رات دن رویا کرتے تھے اور کہا کرتے تھے کہ بل اس کے کہ ہم خمیری روٹی کھائیں خدایا ہماری روح قبض کر لے۔اوراوس ،خزرج ، بنوحنیف ، ہمدان ، مذجج ، رہیعہ ،مضر ، از دا ، وائل ،خزاعہ اورطی پیہ سب قبیلے شیعانعلی خالٹیۂ میں سے تھے اور ایسے صادق العقیدہ کہ جن کےخلوص،عقیدت اور مدد گاری ونصرت کا خود جناب امیر نے اپنے اشعار میں ذکر کیا ہے اور ان کی تعریف کی ہے۔ چنانچہ قاضی نور اللہ شوستری''مجالس المونین'' کی مجلس دوم میں جس کا عنوان ہے "مہلس دوم دربیان حال طائفه چند که به تشیع مشهور و در سلك ایمان مذكور اند" فرماتے ہیں كہ اوس اور خزرج دو بڑے قبيلے انصار كے ہیں كہ ان كا حال غايت اشتہار کی وجہ سے مختاج اشتہار نہیں ہے اور اخلاص خصوصاً سعد بن عبادہ خزرجی اور ان کی اولا د امجاد کا نسبت علی المرتضی خالید؛ کے سب پر ظاہر ہے۔ چنانچیہ 'نشارح دیوان مرتضوی' قاضی میرحسین شافعی کہتے ہیں کہ سعید بن جبیر سے مروی ہے کہ جب علی المرتضلی شائیہ متوجہ حرب

معاویہ خالئیۂ ہوئے تو نوے ہزار آ دمی ہمراہ تھے، ان میں سے آٹھ سوانصار اور نوسواہل بیعت رضوان سے تھے اور جن کی نسبت حضرت علیؓ نے فرمایا:

الاوس و الخزرج القوم الذين هم او وا فاعظ وا فاعظ وا فاعظ وا فاعظ وا فاعظ وا فاعظ وا فاعد وا مناو هبوا "بين اوس اورخزرج ال قوم كول بين كه جن لوگول كواپنج يهال پناه دين توان كے ساتھ اپنی استطاعت سے زیادہ سلوك كرتے ہیں۔'' اور قبیلہ ہمدان کی نسبت حضرت امیر المومنین نے فرمایا:

ونادى ابن هندذ الكلاع و يخصبا وكنده فى لىحم وحى جزام تيممت الهمدان الذين هم اذا ناب امر جنتى و سهامى جزى الله الهمدان الجنان فانهم سهام العدى فى كل يوم خصام فلوكنت بوابا على باب الجنة لقلت لهمدان ادخلى بسلام

''کہ جب انب ہندہ ، لیعنی معاویہ نے ذوالکلاع اور یخصب اور کندہ کے قبیلوں
کو بلایا، میں نے ہمدان کے قبیلوں کو بکارا، کیونکہ وہی لوگ ہیں کہ سخت وقت پر
میری تلوار اور ڈھال ہیں۔خدا قبیلہ ہمدان کواس کے صلہ میں جنت دے کہ وہی
ہر لڑائی کے دن وشمنوں کے تیر رہے ہیں، اگر میں جنت کا در بان ہوں گا تو
ہمدان سے کہہ دوں گا کہ بے دھڑک چلے آؤ۔''
اور قبیلہ از دکی نسبت حضرت امیر المونین نے فرمایا ہے:

الازدسيفى على الاعداء كلهم وسيف احمد من دانت له العرب قوم اذانا جاه واو فواوان غلبوا لايجمعون ولا يدرون ما الهرب

ان اشعار کا ترجمہ قاضی صاحب نے فارسی میں بیر کیا ہے:

یاران من اند اہل شمشیر ہمہ ماکل بخدا از جہاں سیر ہمہ معنی گریختن ندانند کہ چیست باشند بروز حرب چوں شیر ہمہ

"ہمارے دوست ہیں جوشمشیر باز ہیں دنیا سے آسودہ اور خدا کی طرف مائل ہیں، جو بھاگنے کے معنی نہیں جاننے کہ کیا ہیں، لڑائی کے دن سب شیر کی طرح ہوجاتے ہیں۔"

اور نیز حضرت امیر المونین کا اصل شعر قبیله از دکی نسبت نقل کر کے اس کا ترجمه یوں ہے:

((که حضرت امیر المومینین علی می فر مایدائے جماعت
از دبدر ستیکه من از همه شما خوشنو دم و شما سر هائے کار
خلافت من آید هرگزنا امید نشویداز راحت و آمرزیدن و
خدا نگاه دار دایشاں را از هر جا که روند پاکید شمادر
حالیکه تو آید چناں که پاکست اول شماو خار چیده نشود از
سر شاخ انگور.))

'' حضرت علی کا ارشاد ہے کہ گروہ قبیلہ از دمیں تم سے راضی وخوش ہوں تم میری خلافت کے قیام کے کوشال ہونا امید نہ ہوراحت اور بخشش سے تم جہاں جاؤاللہ تمہاری حفاظت کرے۔ کرے موجودہ حالت میں بھی اس طرح یاک رہوجیسے

کہ پہلے یاک تھے اور انگور کی شاخ یہ کا نٹے نہیں ہوتے جوالگ کیے جائیں۔'' کوئی شخص پیزہیں کہہ سکتا کہ بیرتعریفیں جو قبائل انصار کی مجالس المومنین میں بیان کی گئی ہیں، یہ چونکہ انساب سمعانی وغیرہ کتب عامہ سے لی گئی ہیں، شیعوں کے مقابلے میں پیش نہیں ہوسکتیں۔اس لیے کہ قاضی نوراللہ نے ان تمام قبائل کومخلصین اور شیعان علی میں داخل سمجھ کر ان اقوال کواس کے ثبوت میں پیش کیا ہے اور ایسی حالت میں بیا قوال حضرات امامیہ پراسی طرح ججت ہو سکتے ہیں جس طرح خودان کے مؤرخین کے اقوال۔ اور ایسی حالت میں پیہ اقوال حضرات امامیہ پر اسی طرح ججت ہو سکتے ہیں، جس طرح خود ان کے مؤرخین کے اقوال۔اوراس سے غرض اصلی قاضی نوراللہ کی یہی ہے کہ وہ ثابت کریں کہ شبیعان علی کچھ کم نہ تھے، اور بہت سے قبائل جناب امیر کے حامی اور مدد گار تھے۔لیکن اگر حضرات امامیہ قاضی نوراللد شوستری کی تحریر کورد کر دیں اور اسے نہ مانیں اور جن قبائل کا شیعان علی میں سے ہونا انہوں نے بیان کیا ہے اسے غلط مجھیں اور ان کو بھی اعدائے اہل بیت میں سے شار کریں، تاہم وہ اسے توردنہیں کر سکتے کہ ایک لاکھ چودہ ہزار صحابی پیغمبر خداط التھا ہے ایک بعد موجود تھے۔ اور اس کو بھی تکذیب نہیں کر سکتے کہ بارہ ہزار صحابی حسن اعتقاد کی صفت سے موصوف تھے اور رات دن خدا کی عبادت میں مشغول رہتے تھے، اگریہ سب کے سب تین حیار کے سواء مرتد ہو گئے تھے توبس اسلام پر فاتحہ پڑھنا جا ہیے اور کسی کے سامنے اسلام کی خوبی کا نام نہ لینا جا ہیے۔ مگر اس بات کا کہ حضرت علیٰ کی حمایت میں نہ صرف عام صحابہ تھے بلکہ ان کے ساتھ برالشكر جرار مهاجرين و انصار و تابعين بإحسان كانتها، حضرات اماميه انكار ہىنہيں كر سكتے، کیونکہ اس کا ثبوت ان کتابوں سے ہے جن کومثل خدا کی کتاب کے حضرات امامیہ سیجھتے ہیں۔ دیکھو بھے البلاغہ 🗨 بناب امیر المومنین معاویہ ظائیہ 'کوایک خط میں لکھتے ہیں:''تم نے اینے خط میں پیلکھا ہے کہ ہمارے نیچ میں شمشیر آبدار کے سوااب دوسری چیز فیصلہ کرنے والی نہیں ہے، اس نے مجھے بہت منسایا اور نہایت متعجب کیا۔ کیا تبھی بنوعبدالمطلب دشمنوں سے

<sup>🗗</sup> نهج البلاغه حصه دوم صفحه ۲۲۷ مطبوعه لا بهور ۱۹۸۱ ء ـ

خائف ہوئے ہیں اور تلوار سے ڈرے ہیں بلکہ وہ اس جنگل کے شیر ہیں اور میدان جنگ کے مرد۔ ابتم دور مت مجھوا سے کہ جسے تم طلب کرتے ہو وہ تہہیں طلب کرے اور جسے تم دور سمجھتے ہو وہ تہہارے باس بہنچ، یعنی میں تمہاری طرف آ رہا ہوں ایک ایسے لشکر جرار اور فوج بہار کے ساتھ، اور اس لشکر بے شار میں کون ہیں وہ مہاجرین و انصار اور تابعین باحسان ہیں کہ جن کا گروہ قوی اور جن کا غبار بلند ہے اور جوموت کے پیرا ہن پہنے ہوئے ہیں اور جو خدا کی موت کوسب سے زیادہ چاہتے اور اس کی آرز ورکھتے ہیں اور ان کے ساتھ ہیں زریہ بدر یہ اور سیوف ہاشمیہ، یعنی اہل بدر کی اولا د اور شمشیر ہائے ہاشمی۔ چنا نچہ اس خط کے الفاظ کا فارسی تر جمہ جو ملا فتح اللہ نے کیا ہے بہ ہے:

((ویاد کرده درنامه خود آنکه نیست مراد نه مر اصحاب مرانزد تو مگر شمشیر آبدار پس هر آئینه بخنده آوردی مراو ياران مراپس از اشك فرو آوردن بايس گفتار يعني هر كه شنيداين گفتار ترااز مومنين خنديد ازروي تعجب بعداز گریستن ایشاں بردین بجهت تصرف بے وجه تودارد۔ کجا یافته شدند پسران عبدالمطلب که از دشمنان وایس رفتگان بوده باشنداز جهت جبانت و بشمشير ترسانيده شده باشندو هراسان چه ایشان شیر بیشه رجولیت اندواز روباه صفتان چہ اندیشہ دارند، پس درنگ کن اند کے تاملحق شود بصف جنگ جمل بن بدر، وایس مثلی ست برائے وعید اعداء الحرب وقائل آل جمل بن بدرست واومرد عبوداز قشير که شتران اور ابغارت برده بودند اور درمیان هیجا رفت بدلاوری وشتران خودا باز ستداز اعداء یس زود باشد که طلب كندترا كسيكه طلب ميكني اور او نزديك شدبتو آنچه

دوری می جوئی ازو، ومن شتابنده ام بجانب تو در لشکر عظیم بے شماراز مهاجرین و انصار وتابعان به نیکوئی که سخت ست انبو هے ایشان مرتفع ست غبارایشاں، گویند که نود هزار کس بودندودر برکنند گان پیراهن هائے مرگ را، ایس کنایه ست اززرهاو جو شنها که دربرداشتند همچون پوشش اکفان دوست ترین ملاقات کردن ایشان ست بررحمت پروردگار خود به تحقیق که همراهست ایشان رازریه بدریه یعنی فزندان بدری خونخوار وسیوف هاشمیه یعنی شمشیر هائے هاشمی آتشبار .....)) انتهی ''تم نے اپنے خط میں لکھا ہے کہ ہمارے تمہارے درمیان شمشیر آبدار فیصلہ کرے گی ، تمہاری اس تحریر سے مجھے اور میرے دوستوں کوہنسی آئی اور تعجب ہوا ، یعنی اسلام پرتمہارے تصرف بے جا کرنے کے سبب تعجب کے رونے کے بعد ہنسی آئی، کیا بھی اولا دعبدالمطلب دشمنوں کے مقابلے سے واپس ہوئی ہے، کیا تجھی بزدلی دکھائی اور کیا بھی خائف و ترساں ہوئے؟ یاد رہے کہ ہمارے بزرگ مردمیدان اور شیر ہیں اور لومڑی صفتوں سے کوئی خوف نہیں رکھتے ،تھوڑی دیری طهرو تا کہ جمل بن بدر جنگ میں دشمنوں کو ہیبت ناک کرنے کی ، پیجمل بن بدر کا قول ہے جو قشیری تھا، جس کے اونٹ لوگ بھگالے گئے تھے وہ فوراً ہی د شمنوں میں پہنچا اور جو ال مردی سے ان کو دشمنوں سے چھڑا لیا، اب قریب سمجھو یہ کہتم جسے طلب کر رہے ہو وہ تمہیں طلب کرے اور جسے تم دور سمجھ رہے ہو وہ تمہارے پاس پہنچے، اور اس عظیم الشان فوج کے ساتھ جس میں مہاجرین وانصار اور تابعین ہیں، جلد تر تمہاری طرف آرہا ہوں بیفوج بے انتہا نیک کر دار ہے ان کی سوار بوں وغیرہ کا غبار بلند ہے بینوے ہزار جوان مردکفن بوش زرہ و جوش

المات بيات سوم المحال المحال المحال ( 641 ) المحال المحال

وغیرہ جیسے اسلحہ سے لیس ہیں اور پروردگار کی رحمت حاصل کرنے کے لیے اللہ کو پیارا ہو جانا ان کی سب سے بڑی خواہش ہے، یاد رہے کہ میرے ساتھ بیہ وہ لوگ ہیں جواہل بدر کی اولا داور آتش بار ہاشمی تلواروں والے ہیں۔''

جبکہ خود جناب امیر المونین مہاجرین و انصار و اصحاب و تابعین کے ایک لشکر جرار کا ا پنے ساتھ ہونا بیان کرتے ہیں اور ان کے ثبات قدم اور شجاعت ومردانگی اور جہاد فی سبیل الله کی تعریف کرتے ہیں اور شارعین نہج البلاغہ نوے ہزار آ دمیوں کا اس وقت آپ کے ساتھ ہونا بیان کرتے ہیں، تو کیوں کرسمجھ میں آئے کہ بیلوگ مسلمان نہ تھے اور ان کے دل ایمان کے نور سے اور اہل بیت کی محبت سے خالی تھے۔ پاکسی زمانے میں کسی سبب سے وہ مرتدیا اہل بیت کے مثمن ہو سکتے تھے، پاکسی کے دھوکہ میں آگر وصی رسول کا ساتھ حجبوڑ سکتے تھے۔ کیا یہ بات سمجھ میں ہسکتی ہے کہ اگر حضرت علی خلافیہ نے خلفائے سابقین کی خلافت کو قبول نہ کیا ہوتا اور ان کو غاصب اور مرتد جانا ہوتا تو وہ اپنے مقابلے اور مقاتلے کا ارادہ نہ فر ماتے اور اگر ارادہ فرماتے تو کیا ایسے جانباز اور جاں نثار جن کی تعریف اس خط میں جناب امیر نے کی ہے وہ جناب امیر کا ساتھ نہ دیتے اور ان کے دشمنوں سے مقابلہ نہ کرتے اور حضرت علی خالٹیر، کی حمایت پر آمادہ نہ ہوتے۔ مگریہ بات ہے کہ در حقیقت جناب امیر نے نہ ان خلفاء کو غاصب تصور کیا نہان کے ساتھ مقابلے اور مقاتلے کا ارادہ فر مایا بلکہ جو کچھ ہوا اسے شلیم کیا اور مثل دوسروں کےخود بھی خلفائے سابقین کی مدد دینے میں معین اور شریک رہے اور مہاجرین وانصار ریخانیہ کے اتفاق کو ہمیشہ رضائے الہی کے مطابق سمجھا۔ اور بیرخیال ہمارا کچھ قیاسی نہیں بلکہ خود جناب امیر علیہ السلام کے ان بیانات پر مبنی ہے جو آپ نے کیے اور جس پر اپنی خلافت کی حقیقت براستدلال کیا۔

کیا حضرات امامیہاس خط پرغورنہیں فرماتے جو جناب امیر نے امیر معاویہ رضائی کولکھا تھا؟ چنانچہ آپ کے الفاظ جونہج البلاغہ میں منقول ہیں وہ یہ ہیں:

(( ومن كتاب له عليه السلام الى معاوية انه بايعني القوم

الذين بايعوا ابابكر و عمر و عثمان على ما بايعوهم عليه فلم يكن للشاهد ان يختار ولا للغائب ان يردو انما الشورى للمهاجرين والانصار فان اجتمعوا على رجل وسموه اما ماكان ذالك الله رضى فان خرج من امرهم خارج بطعن اوبدعة ردوه الى ماخرج منه فان ابى قاتلوه على اتباعه غير سبيل المومنين وولاه ماتولى.))

''کہ مجھ سے انہی لوگوں نے بیعت کی ہے جنہوں نے ابوبکر ضائلہ، عمر ضائلہ، عثمان خالتین سے بیعت کی تھی اور انہی شرا کط پر کی ہے جن پران سے کی تھی ، لہذا نہ تو حاضر کے لیے حق باقی رہ گیا ہے کہ بیعت میں اختیار سے کام لے اور نہ غیر حاضر کوحق ہے کہ بیعت سے روگردانی کرے،شوریٰ تو صرف مہاجرین وانصار کے لیے ہے اگرانہوں نے کسی آ دمی کے انتخاب برا تفاق کرلیا اور اسے امام قرار دے دیا تو بیراللہ کی اور پوری امت کی رضا مندی کے لیے کافی ہے، اب اگر امت کے اس اتفاق سے کوئی شخص اعتراض یا بدعت کی بنا پرخروج کرتا ہے تو مسلمان اسے حق کی طرف لوٹا دیں گے جس سے وہ خارج ہوا ہے انکار کرے گا تو اس سے جنگ کی جائے گی کیونکہ اس نے مومنوں کی راہ سے کٹ کر الگ راہ اختیار کی ہے اور خدا اسے اس کی گمراہی کے حوالے کر دیے گا، اور اے معاویہ! میں بہتم کہتا ہوں کہ اگر تو نفس سے ہٹ کر عقل سے کام لے تو مجھے عثمان ضائلہ، کے خون سے بالکل بری الذمہ یائے گا اور جان جائے گا کہ میرا اس خون سے دور کا بھی لگاؤ نہیں بیاور بات ہے کہ تو اپنے مطلب کے لیے تہمتیں تراشے خیر جو کرنا ہے کرتا رہ۔''

(نهج البلاغه حصه دوم صفحه ۲۰۳ مطبوعه شيخ غلام على ايندٌ سنز لا مور)

شارحین نہج البلاغہ کا بیرکہنا کہ بیرخطاب آپ نے معاویہ رضافیہ سے ان لوگوں کے خیال

ا يات بينات سوم کارگر کارگر

کے مطابق کیا تھا جوخلافت کوشور کی پر ہمنی سمجھتے تھے یا یہ کہ مدارات اور تقیہ کے طور پر آپ نے یہ کہ کاما تھا، صحیح نہیں ہے۔ اس لیے کہ اول تو کوئی لفظ اس خیال کے ثبوت اور تصدیق کے متعلق پایا نہیں جاتا اور اگر آپ کی خلافت پر نص ہوتی تو اس کے اظہار کا یہ موقع تھا اور آپ کے دووے کے لیے وہ ایک عمدہ اور قو کی دلیل تھی اور آپ اپنے حق پر ہونے کے ثبوت میں بیفر ما سکتے تھے کہ میری خلافت منصوص ہے اور علی رؤس الاشہاد پینمبر خداط ہے آپہ غدر خم میں مجھے اپنا خلیفہ کر گئے تھے۔ اس صحیح اور قو کی دلیل کو تو آپ نے چھوڑ دیا اور اس بات سے استدلال کیا جس کو آپ غلط اور جھوٹ جانتے تھے اور جس سے خلفائے سابقین کی خلافت عضبی کی حقیقت کا ثبوت ہوتا تھا۔ ان ہذا لشیے عجاب .

ر ہا یہ خیال کہ معاویہ خلائیہ' اور ان کے ساتھی اس استدلال کو نہ ماننے ، اس لیے حجمو ٹی اور غلط بات سے ان کے عقیدے کے موافق آپ نے استدلال فرمایا، قابل تسلیم نہیں ہے۔ اس لیے کہ آخر وہ لوگ پینمبر خداط التھ ایم کی تصدیق فرماتے تھے اور ان میں نص کے سننے والے بھی موجود تھے، بالفرض اگر وہ نہ مانتے تو آپ کے ساتھ جتنے مہاجرین اور انصار اور نوے ہزار آ دمی تھے وہ تو آپ کی تصدیق فرماتے اور جب کہ بیلوگ آپ کے ساتھ جان دینے اور خون بہانے پر آمادہ تھے اور اپنے قول کو اپنے عمل سے ثابت کر رہے تھے تو کیا وہ آپ کے حق میں نص خلافت کی تصدیق نہ کرتے اور اس دلیل کو اپنے مخالفین کے سامنے پیش کرنے سے باز رہتے۔ بلکہ اگرایسی نص صرح ہوتی تو حامیان جناب امیر بالضروراسی کوآپ کے ساتھ دینے کے لیے اپنے حق پر ہونے کے ثبوت میں پیش کرتے اور کہتے کہ ہم نے جوان کا ساتھ دیا ہے وہ صرف پینمبر خداطلنے علیہ کے حکم کی تعمیل ہے اور جو کچھ ہم کرتے ہیں اور ان کے ہمراہ ہوکراپنی جانیں قربان کررہے ہیں وہ اسی لیے ہے کہ پیغمبر خداط اللے علیہ نے جن یر ہم ایمان لائے ہیں اور جنہوں نے ہم کو ہدایت کی ان کے حکم کو پورا کریں اور ان کے مقرر کیے ہوئے امام کے ساتھ دینے پر اپنا اسلام اور ایمان دکھائیں۔اس سے حضرت علی خالفہ کے استدلال کواور قوت ہوتی اور ایک ایسے گروہ کثیر کی بات کے انکار پر ہمرا ہیان معاویہ خالٹین کو

پس ایسے استدلال کو جھوڑ نا اور جھوٹی اور غلط بات کوسند میں پیش کرنا در حقیقت جناب امیر کی عصمت بلکہ صدافت میں شک پیدا کرنا ہے۔ رہا تقیہ تو اس کا موقع اور محل ہی کیا تھا، اس لیے کہاگر وہ روایتیں حضرات امامیہ کی صحیح ہیں جن میں صحابہ کی برائیاں برسرمنبر اور علی رؤس الاشہاد جناب امیر نے بیان کیں تو پھرخوف کس کا تھا کہ صحابہ ڈیٹائیڈ ہم کی غلط اور جھوٹی تعریفیں کرتے اورمہاجرین اورانصار کی شان میں ایسے تعریف کے فقرات لکھتے۔غرض کہ اگر عقل سلیم کو دخل دیا جائے تو اس میں کچھ شبہ ہیں رہتا کہ جناب امیر بھی خلافت کوغیر منصوص سبحصتے تھے اور مہاجرین وانصار کبھی ان کے مخالف نہ تھے اور خلافت مہاجرین وانصار اور اہل حل وعقد کے اتفاق پر مبنی تھی۔ جب آپ کا وقت آیا تو مہاجرین وانصار نے آپ سے بیعت کی اور آپ کوخلیفہ قرار دیا اور آپ کی مدد کرنے میں سعی کا کوئی دقیقہ نہیں اٹھا رکھا۔ اور اسی سے ہر غیر متعصب منصف اس بات کوتشلیم کرے گا کہ اگر لوگوں نے آپ کا حق چھینا اور فدك كوغصب اورحضرت فاطمه رظائيها برظلم وستم كيا هوتا توبلا شبه حضرت امير مقابلے اور مقاتلے یرآ مادہ ہوتے اور وہ لوگ جنہوں نے آپ کی خلافت میں آپ کا ساتھ دیا ضرور آپ کے ساتھ ہوتے، اور جس طرح امیر شام کے مقابلے میں اپنی جانیں علی المرتضٰی خالٹیو پر قربان کیں اس سے بره كرحضرت فاطمه والتيها كاساته دية ، ان برظلم وستم كرنے والوں سے مقابله كرتے اور اہل بیت کے ساتھ اپنی محبت دکھاتے۔ اور اس سے ہر شخص یہ نتیجہ نکال سکتا ہے کہ وہ روایتیں جن میں ظلم وستم کے واقعات نہایت مبالغے سے بیان کیے گئے ہیں بے اصل اور غلط ہیں۔ علاوہ ان امور کے جن کا ہم نے اوپر ذکر کیا، یہ بات بھی غور کرنے کے لائق ہے کہ صحابہ رخی انتہ ہے دو بڑے گروہ ،ایک مہاجرین دوسرے انصار۔مہاجرین کی نسبت حضرات شیعہ کہتے ہیں کہ انہیں جناب امیر سے اس لیے عداوت تھی کہ ان کے عزیز وقریب اکثر جہادوں میں حضرت علی خالٹیز' کے ہاتھ سے مارے گئے تھےاوراسی بات کا رنج ان لوگوں کے دلوں میں چلا آتا تھا۔ اسی لیے مہاجرین نے آپ کا ساتھ نہ دیا اور آپ کے حقوق غصبہ

المات بيات بوم المحال المال (645)

کرنے والوں کے ساتھ ہو گئے، یہ بات بچوں کے میننے کے لائق ہے۔اس لیے کہ اول تو تنہا حضرت علی المرتضٰی خالٹیۂ ہی جہاد کرنے والوں میں سے نہ تھے اور نہصرف ایک انہوں نے ہی سب لوگوں کو تل کیا تھا بلکہ خود مہاجرین نے اپنے عزیزوں اور قریبوں کو چھوڑ دیا تھا اور پیغمبر خدا ﷺ کے ساتھ جہاد میں شریک ہوکراینے خوایش وا قارب کے تل کرنے میں دریغ نہ کیا تھا۔ علاوہ بریں جو بچھ حضرت علی خالٹیۂ نے کیا اور جن کو جہاد میں مارا وہ سب پیغمبر خداط لیے علیہ کے حکم سے کیا۔ اس لیے چاہیے تھا کہ مہاجرین سب سے زیادہ جناب سرور کا کنات سے عداوت رکھتے اور انہیں کی رسالت کے منکر ہوتے نہ بیہ کہ پیغمبر خداط ہے آئی برتو اپنی جانیں نثار كرتے اور شمع نبوت ير يروانه وار قربان ہوتے رہتے اور حضرت علی ظالمیہ سے جنہوں نے صرف پیغیبر خداط لیے آیا ہے حکم سے اور ان کی مدد کے لیے مہاجرین کے خویش وا قارب کوتل کیا عداوت رکھتے۔اس کے سوا اگر حضرت علی خالٹیۂ نے قتل بھی کیا تو مہاجرین کے خولیش و ا قارب کو کیا تھا، انصار کے گروہ میں سے تو کوئی ایسا نہ تھا جس کے عزیز اور رشتہ داروں کو حضرت علی خالٹیۂ نے قبل کیا ہو۔ پھران کوآپ کے ساتھ عداوت رکھنے کا کیا سبب ہے۔ کیونکہ جوعلت عداوت کی بیان کی جاتی ہے وہ انصار میں موجود ہی نہ تھی بلکہ انصار کا وہ معزز فرقہ ہے کہ جس کو اپنی وفات کے اخیر وفت تک جناب پیغمبر خداط التھ کیاتے ہے رہے اور ان کی نصرت و مدد کا شکر بیدادا فرماتے رہے، یہاں تک کہ آپ نے انصار کی شان میں فرمایا کہ بیہ میری عیال وفرزند ہیں اوران کے ساتھ نیکی کرنے اوراجھی طرح سے پیش آنے کی آخری دم تک وصیت فرمائی۔ ایسے لوگوں کو جناب امیر کے ساتھ خاص محبت اور ایک خصوصیت ہونی حا*سیے تھی نہ کہ دشمنی اور عداوت*۔

کیا حضرات امامیہ اپنے یہاں کی ان روایتوں کو ملاحظہ نہیں فرماتے جن میں انصار کے فضائل اور ان کے ساتھ حسن سلوک کی وصیت پنجمبر خداط نے آئے نے فرمائی ہے۔ ذرا تفسیر'' منہج الصادقین' اور'' مجمع البیان' طبرسی ہی اٹھا کر دیکھئے کہ اس میں خودمفسرین امامیہ نے کیا لکھا ہے:'' یہ موقع نہیں ہے کہ میں تمام روایتیں اس کے متعلق یہاں نقل کروں، صرف ایک

روایت منبج الصادقین که بیان کرتا هول " (مفسر منبج الصادقین )

﴿ لَقَلُ نَصَرَ كُمُ اللّٰهُ فِي مَوَاطِنِ كَثِيْرَةٍ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ ﴾ (سورهٔ توبه: ٢٥) "دركر چكاالله م كوبهت ميدانول مين اور حنين كے دن۔"

کی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ نین واوطاس کی غنیمت سے پیغمبر خداط اللے عَلَیْم نے مؤلفۃ القلوب کو حصہ دیا اور مہاجرین کو زیادہ اور انصار کو کم ۔اس تقسیم سے انصار عمکین اور رنجیدہ ہوئے اور بعض کہنے لگے کہ پیغمبر طلنے آیا ہے تمام غنیمت کا مال اپنی قوم کو دیا اور ہم کو محروم کیا۔ آنخضرت طلنے علیہ کواس کے سننے سے نہایت رنج ہوا اور انصار کو جمع کر کے فر مایا کہتم دوزخ کے کنارے پر تھے خداوند تعالیٰ نے میرے واسطے سے تم کواس سے نجات دی کیا یہ سے نہیں ہے، سب نے کہا یارسول اللہ! یہ سچ ہے، اسی طرح آپ نے چنداور باتیں فرما کریہ کہا کہ تم بھی اس کے جواب میں کہہ سکتے ہو کہ میں تنہا آیا تھا اور تم نے میری مدد کی اور میں خائف تھا تم نے امان دی اور بیلوگ میری تکذیب کرتے تھے،تم نے تصدیق کی۔انصار مُخْالِیہ بیہ بات سن کررونے لگے اور ہائے ہائے کرنے لگے اور پیغمبر خداط نے آیا ہے یا وُں برگر کر کہنے لگے یا رسول الله! تن و جان و مال ہمارا آپ پر قربان ہو ہمارا مال بھی آپ کے اختیار میں ہے، اگر آپ جا ہیں اپنی قوم کوعطا فرمائیں اور جو کچھآپ کی نسبت ہم لوگوں میں سے بعض نے کہا ہے وہ بے ادب اور ادنیٰ درجے کے لوگ ہیں اور اب وہ تو پیر تے ہیں آپ ان کے لیے استغفار فرمایئے تب آپ نے ہاتھ دعا کے کیے اٹھایا اور فرمایا:

((اللهم اغفر الانصار وابناء الانصار و ابناء ابناء الانصار يامعشر الانصار اماترضون ان ينصرف الناس بالشاة والغنم وفي سهمكم رسول الله قالوا بلي يارسول الله! رضينا بالله وعنه وبرسوله فقال الانصار كرشي وعيبتي لوسلك الناس

<sup>•</sup> كرش عيال وفرزندان خورد يقال هم كرش منشورة اى صبيان صغار، والعيبة يقال عيبة فلان اذا كان موضع سره ١٢ منتهى الارب.

واديا وسلك الانصار شعبا لسلكت شعب الانصاره.))

(ص۱۱، ج۲، طبع ایران)

''اے اللہ! انصار کو اور ان کے بیٹوں اور پوتوں کو معاف فرما، اے انصار کیا تم اس بات سے راضی نہیں ہو کہ اور لوگوں کے جے میں مویشی اور بکریاں ہوں اور تمہارے جے میں فرا کا رسول، انصار کہنے گئے کہ ہاں ہم راضی ہیں خدا سے اور اس کے رسول سے، اس کے بعد آپ نے فرمایا کہ انصار میری عیال وفرزند اور صاحب اسرار ہیں، اگر لوگ کسی راستے پر چلیں اور انصار دوسرے راستے پر تو میں اسی راہ پر چلوں گا جس پر انصار چلے ہوں۔'

مجمع البیان طبرسی میں اسی روایت میں بیالفاظ اور بیان کیے گئے ہیں کہ اس کے بعد آپ نے فرمایا:

((ولولا الهجرة لكنت امرأ من الانصار اللهم ارحم الانصار وابناء الانصار وابناء ابناء الانصار فبكى القوم حتى اخضبت لحاهم.))

''اگر ہجرت نہ ہوتی تو میں بھی ایک آ دمی منجملہ ان کے ہوتا اور پھر آپ نے یہ دعا کی کہ خدایا رحم کر انصار پر اور ان کے بیٹوں اور ان کے بوتوں پر ، یہ س کر انصار رونے لگے یہاں تک کہ ان کی داڑھیاں تر ہوگئیں۔''

احتجاج طبرس کو میں ابوالفضل محمد بن عبداللہ شیبانی سے روایت ہے کہ پینمبر خداطی ایک اپنی وفات کے قریب مرض کی حالت میں فضل بن عباس اور ان کے غلام توبان پر سہارالگائے ہوئے نماز کے لیے آئے اور بعد نماز کے مکان کو واپس تشریف لے گئے اور توبان سے کہا کہ تم درواز سے پر بیٹھے رہوا گرکوئی انصار میں سے آئے تو انہیں اندر آنے سے منع نہ کرنا اور پھر آپ پرغشی طاری ہوگئی، اسے میں انصار آئے اور کہا کہ ہم پینمبر خداطی آئے ہیں جانا جانا

احتجاج طبرسی حصه اول صفحه ایا تا ۲ سامطبوعه ایران ۴۲۴ اه۔

المراكب بيات بوم على المراكب ا

چاہتے ہیں، حاجب نے جواب دیا کہ اس وقت آپ پرغشی طاری ہے اور از واج مطہرات آپ کے پاس ہیں، یہ سن کر انصار رونے گئی، جب رسول خداط ہے آپ نے ان کے رونے کی آواز سنی یو چھا یہ کون لوگ ہیں؟ جواب میں عرض کیا گیا کہ انصار ہیں، آپ یہ سن کرعلی اور عباس وظاہم پر سہارالگا کر باہر تشریف لائے اور یہ خطبہ فرمایا:

((يا معاشر الناس انه لم يمت نبى قط الاخلفت تركة و قدتركت فيكم الثقلين كتاب الله واهل بيتى فمن ضيعهم ضيعه الله الاوان الانصار كرشى و عيبتى التى آوى اليها وانى اوصيكم بتقوى الله والاحسان اليهم فاقبلوا من محسنهم و تجاوزوا عن مسيئهم.))

''لینی اے لوگو! کسی نبی نے دنیا سے انتقال نہیں کیا جس نے پچھتر کہ نہ چھوڑا ہوں ، اللہ کی کتاب اور اپنے ہو، میں تبہارے واسطے ترکہ میں دو چیزیں چھوڑتا ہوں ، اللہ کی کتاب اور اپنے اہل بیت کو جو انہیں چھوڑ دے گا اللہ اسے خراب کر دے گا اور خبر داریہ انصار میرے عزیز اور میرے چھوٹے بچوں کے موافق ہیں اور میرے بھروسے کے میر کے عزیز اور میرے محرم اسرار (راز دار) ہیں ، میں تم کو اللہ کے خوف اور ان کے ساتھ نیکی کرنے کی وصیت کرتا ہوں جوان میں نیک ہیں ان کی نیکی قبول کرواور مین سے خطا ہوان سے درگز رکرو۔

یہ آپ کے آخری الفاظ ہیں جو انصار رہی اللہ کی شان میں فرمائے۔ افسوس ہے ان لوگوں پر کہ جو پیغیمر خداط لیے آخری الفاظ ہیں جو انصار رہی اللہ اللہ اللہ اللہ کا دعوی کریں اور اس کلمات کو آپ کی زبان مبارک سے خود ہی نقل فرما ئیں ، اور پیغیمر خداط اللہ کی طرف سے انصار کی شان میں ایسی وصیت بیان کریں اور پھر ان کو مرتد اور دشمن اہل بیت اور خارج از دائرہ ایمان قرار دیں۔ کیا کوئی آ دمی ایک لحظہ کے لیے مان سکتا ہے کہ یہ انصار کا گروہ جس کو رسول خداط لیے تا اپنے عیال فرزندان خورد کہا ہو، وہ جناب امیر سے عداوت رکھیں گے رسول خداط لیے تالے میں ایسی عداوت رکھیں گے

المات بينات بينات

اور بلاسبب ان کا ساتھ جھوڑ کر دوسروں کے نثریک ہوں گے اور نص جلی سن سن کر اپنے گروہ میں سے سعد بن عبادہ رفائیۂ کو امام بنانے کا ارادہ کریں گے اور جناب امیر کی شان میں جو نص جلی تھی اسے ایسا بھلا دیں گے کہ کسی وقت اس کا ذکر بھی زبان پر نہ لائیں اور اسے ایسا نسیا منسیا کر دیں کہ کسی موقع پر اس کا خیال نہ رکھیں۔ حاشاتہ حاشا۔

اس کے جواب میں قاضی نور اللہ شوستری نے ''احقاق الحق'' میں بیفر مایا ہے کہ انصار کو نے خطرت علی وٹائٹیؤ کی شان میں جونص ہے اسے سنا تھا اور آپس میں اس کا ذکر کیا تھا لیکن انہوں نے سقیفہ بنی ساعدہ میں اسے ابو بکر وٹائٹیؤ پر بطور ججت کے بوجہ اس شبہ کے پیش نہیں کیا

**1** اصل عبارت بيرے: و اما خامسا فلان قوله فلوكان الانصار سمعوه غير مسموع لانهم سمعوا ذالك النص و تذاكر وه فيما بينهم لكنهم لم يجعلو اذا لك اليوم حجة على ابي بكر بشبهة اوقعها او لياء ابي بكر وغيره في قلوب الناس من ان علياً قد تقاعد عن تصدى الخلافة والتزم البيت و امسك عن احياء هـذلـميت فان الـمـذكـور في المعتبر من كتب السيد والتواريخ انه لماتو في رسول الهل واشتغل على مع اصحابه من بني هاشم وغير هم بتجهيز النبي و تعزيته معتقداً ان احد لايطمع في هذا الامرمع و جوده اوقع بعض المنحر فين عن على في قلوب الناس انه قد تقاعد عن تصدى الخلافة يشدة مااصابه من مصيبة النبي و سكن قربته مشتغلا بالحزن والتعزية فجاء خزيمة بن ثابت الانصاري و قال لقومه من الانصار ماسمعه من حال على وذكر انه لابد ممن على هذا لا مروليس سواه قرشي يليق بـذالك فخاف الانصار ان يشتد عليهم البلية ويلى هذالامر قرشي فظ غليظ يتقم منهم للثارات الجاهلية والا ضغان البدوية فتوجهوا ابي سعد بن عباده سيده الانصار وحضر وسقيفة ملتمساً منه قبول الخلافة فابعي سعد عن ذالك لمكان على وانه المنصوص بالخلافة عن الله تعالي ورسوله فلما سمع قريش بـذالك وكانو امنتهرين للفرصة والسوافي الامروعجلوا في البيعة لابي بكر فبادرواالي السقيفة لتسكين نائرة الانصار والتمسوابيعة ابي بكر بالطوع والاجبار فقال لهم الانصار اذاتر كتم فعل الله ورسوله فليس احد مناو منكم بعد على بن ابي طالب او لي من غيره فمنا امير و منكم امير فابي ابوبكر و اصحابه عند ذالك محتجين في ذالك بان الائمة من قريش وابي سعد عن قبول امارا تهم متمسكابان النص لـذالك غيـر هم فاضطرب الحال الى ان مال قلب بشر بن سعد بن تعلبه الانصاري زعمالا بن عباده الي ترجیح جانب قریش و موافقتهم فقوی امر قریش و بادر عمرالی صفق یده علی یدابی بکر و بایعه هو و جـماعة من اضرابه فتنة كما اخبر عنه هو بعد ذالك بقوله كانت بيعة ابي بكر فلتة و قي الله شرهاعن المسلمين\_ ١٢ احقاق الحق صفحه ٦٥ \_

جو ابو بکر رہالٹیں کے دوستوں وغیرہ نے لوگوں کے دلوں میں ڈال دیا تھا اور وہ پیتھا کہ علی خالٹیں نے خلافت کا خیال جھوڑ دیا ہے اور وہ گھر میں بیٹھ رہے ہیں اور ان لوگوں نے جوعلی سے منحرف تھے اس وقت جبکہ آپ رسول خدا طلقے علیم کی تجہیر و تکفین میں مشغول تھے اوروں کے دلوں میں بیہ بات جما دی کہ آپ پر آنخضرت طلطے علیہ کی وفات کی مصیبت کا ایسا اثر ہوا ہے کہ آپ نے خلافت کا ارادہ ترک کر دیا ہے اور آپ نے خانہ تینی اختیار کی ہے، چنانچہ خزیمہ بن ثابت انصاری آئے اور اس نے جوعلی خالٹین کا حال سنا تھا وہ اپنی قوم سے کہا اور بیہ بھی ذکر کیا کہ خلافت کے لیے کوئی ہونا جا ہیے اور علی خالٹی کے سوا کوئی قریشی ایسانہیں جو اس کے لائق ہو۔اس وقت انصار کوخوف ہوا کہ ایبا نہ ہو کہ ان پر بلوہ زیادہ ہو جائے اور خلافت کا متولی کوئی ایسا درشت خوقریشی ہو کہ ان سے جاملیت کے خونوں اور بدر کے کینوں کا بدلہ لے، اس خیال سے وہ سعد بن عبادہؓ سردار انصار کے پاس آئے اور سقیفہ میں آکر ان سے خلافت کے قبول کرنے کے لیے کہا، سعد نے بوجہ علی خالٹیہ' کے موجود ہونے کے انکار کیا اور پیہ کہا کہ وہی اللہ اور رسول کی طرف سے منصوص بالخلافت ہیں۔قریش نے بیہ بات سنی اور ابوبکر رہالٹیہ، کی طرف رجوع کیا اور انصار سے طوعاً و کر ہاً ابوبکر خالٹیئ کی بیعت کے لیے التماس کیا، تب انصار نے کہا کہ جبتم اللہ ورسول طلقے آیم کی نص کونزک کرتے ہوتو، ہم میں اورتم میں علی بن ابی طالبؓ کے بعد کوئی اور اولیٰ نہیں۔اس لیے ایک امیر ہم میں سے ہو گا اور ایک تم میں سے۔ ابوبکر خلائیہ اور ان کے یاروں نے اس سے انکار کیا اور بیہ ججت بیان کی کہ امام قریش ہی مين سے ہوگا۔ الى آخر القصة.

### علامہ ابو السعا دات حلی نے شرح دعائے صنعی قریش میں بیروایت کی ہے کہ سقیفہ 🕈

<sup>•</sup> و روى الشيخ الفاضل ابوالسعادات الحلى فى شرح دعائے صنمى قريش انه اجتمع ابوبكر و عمر و ابوعبيده و الحوانهم فى سقيفة بنى ساعدة يطلبون الحكم والبيعة من غير اكثرات باهل البيت و بنى هاشم و كل واحد من هولاء الثلاثة يرجو الحكم والا مرلنفسه و يعطفه على صاحبه فانكر عليهم الانصار واصروا على الدفاع والا متناع واحتجوا عليهم بما قال رسول الله فى على من التوكيد فى امامته فى مواطن شتى وامرايا هم بالتسليم عليه با مارة المومنين فقال ابوبكر قد كان ذالك → →

کے دن ابوبکر وعمر اور ابوعبیدہ ہرایک اپنے لیے امارت جا ہتا اور بظاہر دوسرے کا نام لیتا تھا،
اس پر انصار نے انکار کیا اور یہ اصرار تمام اس سے مخالفت کی اور رسول اللہ طلطے آئے نے علی رخالتی نے علی رخالتی کے باب میں اور ان کی امامت کے لیے جو کئی مواقع پر تاکیدیں فرمائی تھیں اس سے احتجاج کیا اور یہ کہ رسول اللہ نے ان کو حکم دیا ہے کہ امارت مومنین کو علی رخالتی کے سپر دکر دیں۔ابوبکر رخالتی نے کہا: ہاں ایسا ہی تھا لیکن رسول اللہ طلطے آئے آئے اپ اس قول سے اسے منسوخ فرما دیا ہے: ہم کو نبوت سے سرفراز کیا اور دنیا کو منسوخ فرما دیا ہے: ہم کو نبوت سے سرفراز کیا اور دنیا کو جمارے لیے نا پیند فرمایا اور یہ کہ اللہ تعالیٰ ہمارے لیے نبوت اور خلافت کو جمع نہیں کرے گا، عمر و خالتی ابوعبیدہ رخالتی نے ان کی تصدیق کی اور علی خالتی کے گھر میں بیٹھ رہنے اور تجہیز و تکفین میں مشغول رہنے کی یہی وجہ بیان کی کہ علی رخالتی جانے ہیں کہ خلافت ان سے محول ہو چکی میں مشغول رہنے کی یہی وجہ بیان کی کہ علی رخالتی جانے ہیں کہ خلافت ان سے محول ہو چکی ہیں مشغول رہنے کی یہی وجہ بیان کی کہ علی رخالتی میں مشغول رہنے کی یہی وجہ بیان کی کہ علی رخالتی ماریں۔ اس پر انصار نے کہا: ((منا امیر و منکم امیر ،۔۔۔)) انتھی

ان روایتوں سے ثابت ہوتا ہے کہ انصار جناب امیر کے مخالفین میں سے نہ تھے، نہ خود خلافت کے خواہاں، اور جوارادہ سعد بن عبادہ رضائیۂ نے کیا تو وہ صرف دھو کہ تھا اور علی رضائیۂ کی نسبت جونص انہوں نے سنی تھی اسے انہوں نے چھپایا نہیں تھا بلکہ اسے سقیفہ بنی ساعدہ میں پیش کیا تھا اور اس سے جناب امیر کی خلافت کا استحقاق بتایا تھا، مگر جب ان کو یہ دھو کہ دیا گیا کہ علی رضائیۂ نے فرط مم سے خلافت کا ارادہ چھوڑ دیا ہے تب انہوں نے کہا کہ ایسی حالت میں کہ علی رضائیۂ نے فرط مم سے خلافت کا ارادہ چھوڑ دیا ہے تب انہوں نے کہا کہ ایسی حالت میں

<sup>⇒ ⇒</sup> لكن نسخه النبي بقوله انا اهل البيت كر منا الله واصطفانا بالنبوة ولم يرض لنا بالدنيا وان الله لا يجمع لنا النبوة والخلافة فصد قاه عمر و ابوعبيدة في ذالك وعللا قعود على في بيته والا شتغال بتجهيز النبي دون تصدى امر الخلافة بعلمه بتحويل الامر عنه فقالت الانصار اذا لانرضي والله بامارة غيرنا علينا منا امير و منكم امير فذكروا عن رسول الله الائمة من قريش و شبهوالا مرعلي الانصاروسائر الامة و قطعوابذالك حجتهم واخذو ابيعتهم ولمافرغ على و اصحابه عن تجهيز النبي و دفنه و تكلموا في ذالك اعتذروا تارة بان الناس بايعوا ولم يكن لهم علم بانك تنازعهم في الامرونكث البيعة الواقعة يورث مفاسد بين المسلمين و خلاه في اركان الدين و تارة بانهم ظنوا انك لشدة مصيبة النبي طرحت الخلافة والا مارة فاتفق اصحاب رسول الله على تفويض الامرالي ابي بكر اى غير ذالك من الاعذار الذي يسجيئ مع جوابهافي المواضع لائق بها ١٢، احقاق الحق صفحه ٦٥.

ہم کسی دوسرے قریشی کی امامت منظور نہ کریں گے اور اسی لیے مجالس المومنین میں اوس و خزرج دونوں قبیلہ انصار کو خاص شیعان علی میں سے شار کیا ہے اور سعد بن عبادہ دفائی مدعی امامت کو جناب امیر اور ان کی اولا دامجاد کے خلصین خاص میں داخل فرمایا ہے، جبیبا کہ قاضی نور اللہ شوستری فرمایا تے ہیں:

((الاوس و الخزرج دو قبيله بزرگ انداز انصار كه حال ایشان از غایت اشتهار حاجت باظهار ندارد و اخلاص این دو طائفه خصوصا سعدبن عباده خزرجي واولاد امجاد اونسبت بحضرت علویه مرتضویه غایت ظهور دارد.)) ''اوس اورخزرج بیرانصار کے دو بڑے قبیلے ہیں جن کی جو اں مردی وغیرہ کے اظهار کی ضرورت نہیں ان دونوں جماعتوں خاص کرسعد بنعبادہ خزرجی کی اولا د كوحضرت على المرتضلي خالتير؛ سے بے انتہا خاص خلوص تھا۔'' یس اگر حضرت علی خالٹیۂ در حقیقت مقابلے و مقاتلے کا ارادہ کرتے اور اپنے حقوق کے کیے غاصبین کی مدافعت جا ہتے تو کیا انصاران کی اعانت نہ کرتے اوران کا ساتھ نہ دیتے؟ انصار کی کیفیت اور ان کے ایمان اور اسلام کی حقیقت اور اہل بیت کرام کے ساتھ محبت کی حالت تو بیہ ہے کہ جس کو ہم حضرات امامیہ کی روایتوں سے دکھا چکے، رہا دوسرا گروہ قریش کا جن میں مہاجرین داخل ہیں اور جن کو حضرات امامیہ اسلام اور ایمان دونوں سے خارج سمجھتے ہیں خصوصاً حضرات سیخین اور ان کے خاص معاونین کو، اس کی کیفیت یہ ہے کہ اس سے کوئی انکارنہیں کرسکتا کہ حضرات ابوبکر وعمر وعثمان ریخالتہ خلیفہ ہوئے اور ان کے زمانۂ خلافت میں اسلام نے بہت ترقی کی اور انہی کے عہد میں بہت کثرت سے جہاد ہوئے اور انہی کے ہاتھوں کسریٰ اور قیصر کے ملک مسلمانوں کے ہاتھ آئے۔ بیروہ واقعات ہیں کہان کا کوئی انکار ہی نہیں کرسکتا۔فرق بیہ ہے کہ حضرات امامیہ فرماتے ہیں کہ بیلوگ ایمان سے بے بہرہ تھے اور منافق اور مرتد۔ اور جو کچھان کے زمانے میں ہوا اس سے ان کا ایمان اور اسلام

ثابت نہیں ہوتا، بہت سے ظالم اور دنیا دار بادشاہ ہوئے ہیں کہ باوجودان کے فاسق و فاجر ہونے کے مسلمانوں کو فتح ہوئی اور کفار کے ملک میں اسلام پھیلا، اس لیے ان کی لڑائیاں مثل اور دنیا طلب بادشاہوں کے دنیاوی لڑائیوں میں داخل ہیں نہ کہ جہاد فی سبیل اللہ میں۔ اور ہم اہل سنت والجماعت ان کے جہاد اور فقوعات کوان کی خلافت کی حقیقت کی دلیل سمجھتے ہیں اور بموجب خدا کے اس وعدے کے کہ:

﴿ وَعَدَاللّٰهُ الَّذِينَ الْمَنُوا مِنْكُمْ وَعَبِلُوا الصّلِحْتِ لَيَسْتَخُلِفَنَّهُمْ فِي الْكَرْضِ ﴿ (سورة النور: ٥٥)

'' کہ اللہ نے ایمان اور عمل صالح والوں سے وعدہ کیا ہے کہ ان کو زمین میں خلافت دے گا۔''

ان فتوحات کوخدا کی بشارت اور وعدے کے موافق خیال کرتے ہیں۔ اب بیامرد کھنا باقی ہے کہ آیا حضرات امامیہ کی متنداور معتبر کتابوں اور ائمہ کرام کے اقوال سے ہمارا اعتقاد صحیح ثابت ہوتا ہے یا حضرات امامیہ کا؟ اس کے لیے ہم ایک حدیث کافی کی پیش کرتے ہیں جس سے حضرات امامیہ کے تمام معتقدات جوخلفائے راشدین کی نسبت ہیں ھباءً المَّنْ شُورًا ہو جاتے ہیں اور خلفائے راشدین کا ایمان اور اعمال حسنہ سے متصف ہونے کا ثبوت ایسا ہوتا ہے کہ اس کا کوئی معقول جواب ہی نہیں دے سکتے۔

وہ حدیث بیہ ہے کہ فروع کافی ۵ میں (باب من یہ جب علیه الجهاد و من لایہ بین ابوعمیر زبیری نے امام جعفر صادق سے روایت کی ہے ۵ کہ میں نے امام

**<sup>1</sup>** فروع كافي كتاب الجهاد مطبوعه لكهنؤ صفحه ٦٠٩\_ الشافي ترجمه اردو فروع جلد ٤ صفحه ٥٤٧ تا ٥٤٨\_

<sup>2</sup> اصل حديث يه بع: عن على بن ابراهيم عن ابيه عن بكير بن صالح عن القاسم بن يزيد عن ابي عمير الزبيرى عن ابي عبدالله قال قلت اخبر ني عن الدعاء الى الله والجهاد في سبيله اهو بقوم لا يحل الالهم ولا يقوم الامن كان منهم ام هو مباح لكل من وعد الله عزو جل و آمن برسول الله ﷺ و من كان كذافله ان يدعوا الى الله عزو جل والى طاعته وان يجاهد في سبيله فقال ذالك لقوم لا يحل ⇔ ⇔ كذافله ان يدعوا الى الله عزو جل والى طاعته وان يجاهد في سبيله فقال ذالك لقوم لا يحل

المراكب المرا

سے بوچھا کہ خدا کی طرف بلانا اور اس کی راہ میں جہاد کرنا کسی خاص قوم سے مخصوص ہے یا ہر موحد اور مومن اس کا مجاز ہے؟ آپ نے جواب دیا: نہیں، وہ ایک خاص لوگوں سے مخصوص ہے ادر کوئی دوسرانہیں کرسکتا، میں نے بوچھا کہ وہ کون لوگ ہیں؟ آپ نے جواب دیا کہ وہ

> ⇔الالهم ولا يقوم بذالك الامن كان منهم قلت من او لئك قال من قام بشرائط عزو جل في القتال والجهاد على المجاهدين فهوالماذون له في الدعاء الى الله عزوجل و من لم يكن بشرائط الله عزوجل في الجهاد على المجاهدين فليس بمادون له في الجهاد ولا الدعاء الى الله حتى يحكم الله في نفسه ما اخذ الله عليه من شرائط الجهاد قلت فبين لي يرحمك الله تعالىٰ قال ان الله تبارك و تعالىٰ اخبر في كتابه ادعاء اليه و وصف الـ دعـاـة اليه فـجعل ذالك لهم درجات يعرف بعضها بعضا ويستدل بعضها على بعض فاخبرانه تبارك و تعالى اول من دعا الى نفسه فدعا الى طاعته و اتباع امره فبدا بنفسه فقال والله يدعوا الى دارالسلام ويهدى من يشاء الى صراط مستقيم، ثم ثنى برسوله فقال ادع الى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي احسن يعني بالقرآن ولم يكن داعيا الي الله عزوجل من خالف امر الله ويدعواليه بغير ما امر في كتابه والدين امر لايدعي الابه وقال في نبي ﷺ وانك لتهدى الى صراط مستقيم يقول يدعو ثم ثلث بالدعاء اليه بكتابه ايضا فقال ان هذا القرآن يهدى للتي هي اقوم اي يدعو و يبشر المومنين ، ثم ذكر من اذن في الدعاء بعده و بعد رسوله في كتابه فقال و لتكن منكم امة يدعون الى الخير و يامرون بالمعروف و ينهون عن المنكر واولئك هم المفلحون، ثم اخبر عن هذه الامة وممن هي وانها من ذرية ابراهيم و من ذرية اسماعيل من مكان الحرم ممن لم يعبد وغير الله قط الذين وجبت لهم الدعوة دعوة ابراهيم و اسماعيل من اهل المسجد الذين اخبر عنهم في كتابه انهم اذهب عنهم الرجس وطهر هم تطهيرا الذين وصفنا هم قبل هذافي صفة امة ابراهيم الـذين عنا هم الله تبارك و تعالىٰ في قوله ادعوا الى الله على بصيرة اناومن اتبعني يعني اول من اتبعه على الايمان به التصديق له و بما جاء به من عند الله عزوجل منه الامة التي بعث فيهاو منها و اليها قبل الحق ممن لم يشرك بالله قط و لم يلبس ايمانه بظلم و هوا لشرك ثم ذكر اتباع نبيه عِيْلَمُ و اتباع هـذه الامة التي وصفهافي كتابه بالامر بالمعروف و النهي عن المنكر وجعلها داعية اليه واذن له في الدعاء اليه فقال يا ايها النبي حسبك الله و من اتبعك من المومنين ثم وصف اتباع نبيه من المومنين فقال عزوجل محمد رسول الله والذين معه اشد آء على الكفار رحماء بينهم تراهم ركعا سجدايبتغون فيضلا من الله ورضوانا سيما هم في وجوههم من اثر السجود و ذالك مثلهم في التوراة ومثلهم في الانجيل وقال يوم لايخزي الله النبي والذين آمنوا معه نور هم يسعى بين ايديهم و بايما نهم يقولون ربنا اتمم لنا نورنا واغفرلنا انك على كل شئى قدير يعنى او لئك المومنين فقال قدا فلح المومنون ثم حلاهم و و صفهم كيلا يطمع في اللحاق بهم الامن كان منهم فقال فيما حلا هم وو صفهم الذين ⇔⇔⇔

لوگ جن میں وہ شرائط موجود ہوں جوخدانے مجاہدین اور داعین الی اللہ کے مقرر فرمائے ہیں، اور جن میں وہ شرائط نہ پائے جائیں نہ اسے دعوت الی اللہ کی اجازت ہے نہ وہ جہاد فی سبیل اللہ کے لیے ماذون ہے۔ تب میں نے کہا کہ ان شرائط کو بیان فرمائے، آپ نے سبیل اللہ کے لیے ماذون ہے۔ تب میں نے کہا کہ ان شرائط کو بیان فرمائے، آپ نے

ك ك ك مهم في صلاتهم خاشعون والذين هم عن اللغو معرضون الى قوله تعالىٰ او لئك هم الوارثون الذين يرثون الفردوس هم فيها خالدون، ثم حلاهم و وصفهم كيلا يطمع في اللحاق بهم الامن كان منهم فقال فيما حلاهم به و وصفهم و قال في وصفهم و حليتهم ايضا الذين لا يدعون مع الله الها آخر آلاية ثم اخبر انه اشتري من هولاء المومنين و من كان على مثل صفتهم انفسهم واموالهم بان لهم الجنة يقاتلون في سبيل الله فيقتلون و يقتلون و عداً عليه حقافي التوراة والانجيل و القرآن ثم ذكر و فائهم له بعهده و مبايعته فقال و من اوفي بعهده من الله فاستبشر وا ببيعكم الذي بايعتم به و ذالك هوالفوز العظيم فلما نزل هذه الآية ان الله اشترى من المومنين انفسهم و اموالهم بان لهم الجنة قام المحارم اشهيد هو ما انزل الله عزوجل التائبون العابدون الحامدون السائحون الراكعون الساجدون الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر والحافظون لحدود الله و بشر المومنين، ففسر النبي عِنْيَالِيُّا المجاهدين من المومنين الذين هذه صفتهم و حليتهم بالشهادة والجنة و قال التائبون من الذنوب العابدون الذين لايعبدون الا الله ولا يشركون به شيئا الحامدون الذين يحمدون الله على كل حال في الشدة والرخاء السائحون وهم الصائمون الراكعون الساجدون الذين يواظبون على الصلوات الخمس الحافظون لها والمحافظون عليها بركوعها وسجودها والخشوع فيها وفي اوقاتها الآمرون بالمعروف بعد ذالك والعاملون به والناهون عن المنكر ولامنتهون عنه قال فبشر من قتل و هو قائم بهـذه الشروط بالشهادة والجنة ثم اخبر تبارك و تعالى انه لك يا مربا لقتال الاصحاب هذه الشروط فقال عزوجل اذن للذين يقاتلون بانهم ظلمواوان الله على نصر هم لقدير الذين اخرجوا من ديار هم بغير حق الا ان يقولواربنا الله و ذالك ان جميع مابين السمآء والارض لله عزوجل ولرسوله ولا تباعه من المومنيس من اهل هذه الصفة فيما كان من الدنيا في ايدي المشركين و الكفار والظلمة والفجار من اهل الخلاف لرسول الله علي المولى عن طاعتها مما كان في ايديهم ظلموا فيه المومنين من اهل هذه الصفات و غلبو هم عليه ما افاء الله على رسول فهو حقهم افاء الله عليهم ورده اليهم وانما معنى الفئي كلما ساء الى المشركين ثم رجع مما قدكان عليه اوفيه فمارجع الى مكانه من قول اوفعل فقد فاء مثل قـول الله عزو جل فان فاؤا فان الله غفور رحيم اي رجعوا ثم قال وان عز موا الطلاق فان الله سميع عليه و قال ان طائفتان من المومنين اقتتلوا فاصلحوا بينهما فان بغت احد اهما على الاخرى فقاتلوالتي تبغي حتيٰ تفي الى امر الله اي يرجع فان فائت اي رجعت فاصلحوا بينهما بالعدل واقسطوا ان الله ⇔⇔⇔

فرمایا: خدائے عزوجل نے اس کے درجے مقرر کیے ہیں، اول خدائے تعالیٰ نے اپنی طرف اس دعوت کا بیان فرمایا ہے: ﴿وَاللّٰهُ یَلْعُوْ اللّٰهِ کَارِ السَّلْمِ وَیَهُدِی مَنْ یَّشَا ءُ اللّٰهِ اللهِ عَلَا اللّٰهُ یَلْعُوْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ مَنْ یَّشَا ءُ اللّٰهِ عَنْ کَا دعوت دیتا ہے اور جس کو جا ہتا ہے صراط مُستَقِیْم ٥﴾ (یونس: ٣٥) '' کہ اللہ جنت کی دعوت دیتا ہے اور جس کو جا ہتا ہے

ك ك إلى على المقسطين يعنى بقو له تفي ترجع فذاك الدليل على ان الفئي كل راجع الى مكانه قد كان عليه اوفيه و يقال للشمس اذازالت قدفائت الشمس حين تفي الفئي عندرجوع الشمس الى زوالها وكذالك ما افاء الله على المومنين من الكفار فانما هي حقوق المومنين رجعت اليهم بعد ظلمهم ايا هم فذالك قوله اذن للذين يقاتلون بانهم ظلموا ماكان المومنون احق به منصروانما اذن المومنين الذين قاموا بشرائط الايمان التي وصفناها وذالك انه لايكون ماذوناله في القتال حتى يكون مظلوما ولا يكون مظلوما حتى يكون مومنا ولا يكون مومنا حتى يكون قائما بشرائط الايمان التي شرط الله عزوجل على المومنين و المجاهدين فاذا تكاملت فيه شرائط الله عزوجل كان مومنا واذا كان مومنا كان مظلو ماواذا كان مظلو ما كان ماذونا في الجهاد بقوله عزوجل اذن للذين يقاتلون بانهم ظلموا وان الله على نصر هم لقدير الآية وان لم يكن مستكملا بشرائط الايمان فهو ظالم ممن يبغي و يجب جهاده حتى يتوب وليس مثله ماذونا في الجهاد والدعاء الى الله عزوجل لانه ليس من المومنين المظلومين الذين اذن لهم في القتال فلما نزلت هذه الآية اذن للذين يقاتلون بانهم ظلموا في المهاجرين الذين اخرجهم اهل مكة من ديار هم واموالهم احل لهم جهاد هم بظلمهم ايا هم وان لهم في القتال فقلت فهذه الآية نزلت في المهاجرين بظلم مشركي اهل مكة لهم فما بالهم في قتال كسري و قيصر و من دونهم من مشركي قبائل العرب فقال لوكان انما اذن لهم في قتال من ظلمهم من اهل مكة فقط لم يكن لهم في قتال جموع كسرى و قيصر و غير اهل مكة من قبائل العرب سبيل لان الذين ظلمو هم غير هم وانما اذن لهم في قتال من ظلمهم من اهل مكة لاخراجهم ايا هم من ديار هم واموالهم بغير حق ولوكانت آلاية انما عنت المهاجرين الذين ظلمهم اهل مكة كانت الآية مرتفعة الغرض عمن بعد هم اذلم يبق من الظالمين والمظلومين احدو كان فرضا مرفوعا عن الناس بعد هم و ليس كما ظننت ولا كما ذكرت و لكن المهاجرين ظلموا من جهتين ظلمهم اهل مكة باخراجهم من ديار هم واموالهم فقاتلو هم باذن الله تعالىٰ لهم في ذالك و ظلمهم كسرى و قيصر و من كان دونهم من قبائل العرب والعجم بما كان في ايديهم مما كان المومنون احق بهم منهم فقد قاتلو هم باذن الله عزوجل لهم في ذالك والحجة هذه الآية يقاتل مومنو كل زمان وانما اذن الله عزو جل للمومنين الذين قاموا بما وصف الله عزوجل من الشرائط التي شرطها الله على المومنين في الايمان والجهاد و من كان قائمابتلك الشرائط فهومومن وهو مظلوم وما ذون له في الجهاد بذالك المعنى ومن كان على خلاف ذالك فهو ظالم و ليس من المظلومين و ليس بماذون له في القتال ولا بالنهي عن المنكر والا مر ⇔⇔⇔

ك كبالمعروف لا نه ليس من اهل ذالك ولا ماذون له في الدعاء الى الله عزو جل لا نه ليس هذا كمثله و امر بدعائيه ولا يكون مجاهد امن قد امر المومنون بجهاده اوا ضطر الجهاد عليه و منعه منه ولا يكون داعيا الى الله عزوجل من امر بدعاء مثله الى التوبة والحق والامر بالمعروف والنهي عن المنكر ولايا باالمعروف من قدامران يومر ولاينهي عن المنكر من قدامر ان ينهي فمن كانت قدتمت فيه شرائط الله عزوجل التي وصف بها اهلها من اصحاب النبي عِينَا و هـ و مظلوم فهو ماذون في الجهاد و كما اذن لهم لان حكم الله عزو جل في الاولين والا خرين وقرائضه عليهم سواء لا من علته او حادث يكون والا ولون والآخرون ايضا في منع الحوادث شركاء والفرائض عليهم واحدة يسأل الآخرون من اداء الفرائض عما يسئل عنه الاولون ويحاسبون عما به يحا سبون و من لم يكن على صفته من اذن له في الجهاد من المومنين و ليس من اهل الجهاد و ليس بما ذوك له فيه حتى يفي بما شرط الله عزوجل عليه فاذ اتكاملت فيه شرائط الله عزو جل على المومنين و المجاهدين فهو من الماذ و نين لهم في الجهاد فليتق الله عزو جل عهد و لا يغتر بالا نالي التي نهي الله عزو جل عنها من هذه الاحاديث اكاذبة على الله التمي تكذبها القرآن و يتبرأبه منها و من حملها او روايتها ولايقدم على الله عزو حل بشبهة لا يقد ربها فانه ليس و راء المعترض للقتل في سبيل الله منزلة يوتي الله من قبلها وهي غاية الاعمال في عظم قدرها فليحكم امراء لنفسه ويسرها كتاب الله عزوجل ويعرضها عليه فانه لااحداعرف بالمرء من نفسه فان وجدها قائمة بما شرط الله عليه في الجهاد فليقدم على الجهاد وان علم تقصير فليصلحها وليقمها على مافرض الله عليها من الجهاد ثم ليقدم بها وهي طاهرة مطهرة من كل د نس يحول بينها و بين جهاد ها يقول لمن ارادالجهاد و هو على خلاف ماو صفنا من شرائط الله عزو جل على المومنين والمجاهدين لايجاهد و ولكن يقول قد علمنا كم ماشرط الله عزوجل على اهل الجهاد الذين با يعهم واشترى منهم انفسهم واموالهم بالجنان فيصلح امر اما علم من نفسه من تقصير عن ذالك وليقضها على شرائط الله فان رأى انه و في بهاو تكاملت فيه فانه ممن اذن الله عزو جل في الجهاد و ان ابي لايكون مجاهداً على مافيه من الاصرار على المعاصى والمحارم والاقدام على الجهاد بالخبط والعمى والقدوم على الله عزوجل بالجهل والروايات اكاذبة فلقد عمري جاء الاثر فيمن فعل هذالفعل ان الله عزو جل ينصر هذا الدين باقوام لاخلاق لهم فليتق الله عزوجل امراء واليحذران يكون منهم فقد بين لكم ولا حذركم بعد البيان في الجهل ولا قوة الا بالله حسبنا الله عليه توكلنا واليه المصير. (ازالة الغين جلد دوم صفحه ١٠٥ تا ١٠٩)

مركز آياتِ بينات ـ سوم كرك المركز الم

امر بالمعروف اور نهى عن المنكر كرتے ہوں ، جيسے فرمايا: ﴿ وَلَتَكُنْ مِّنْكُمْ أُمَّةٌ يَّلْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَ يَامُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَ يَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَ اُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (سورهٔ آل عمران: ۱۰۶) (العنی تم میں ایسے لوگ ہونے جا ہمیں کہ جو بھلی بات کی وعوت دیں اور اچھی بات کا حکم کریں اور بری بات سے منع کریں اور یہی لوگ فلاح کو پہنچنے والے ہیں۔'' پھراس امت سے ان لوگوں کو ماذون بہ دعوت فرمایا ہے جو ذریت ابراہیم عَالِیلاً اور ذریت اساعیل عالیتلا سے ہوں حرم کے رہنے والوں میں سے جنہوں نے سوائے خدا کے بھی كسى كى عبادت نه كى مواور جن كى نسبت فرمايا ہے: ((اذھب عنهم الرجس وطهر تطهیرا)) ''کہان سے نجاست کو دور کر دیا اور ان کوخوب یاک کر دیا۔'اس کے بعد رسول خدا طلط کی اتباع کرنے والوں کو دعوت کا اذن دیا گیا ہے اور بیروہ لوگ ہیں جن کی نسبت خدانِ فرمايا بِ: ﴿ مُحَمَّدُ لَا سُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ آشِدَّا ءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَآءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَّعًا سُجَّلًا يَّبَتَغُونَ فَضَّلا مِّنَ اللَّهِ وَرضُوانًا سِيْمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِّنُ آثَر السُّجُودِ ذٰلِكَ مَثَّلُهُمْ فِي التَّوْرَاقِ وَمَثَّلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ ﴿ (سورهُ محمد: ٢٩) '' بعنی محمد طلطیقایم اس کے رسول ہیں اور جولوگ ان کے ساتھ ایمان والے ہیں وہ کا فروں پر سخت اور آپس میں نرم ہیں تو ان کورکوع اور سجدے میں دیکھنا ہے کہ وہ اس سے اللہ کافضل اور اس کی رضا چاہتے ہیں سجدوں کے اثر سے ان کی پیشانی پر نشانی ہے، یہ مثل ہے ان کی توریت اور انجیل میں۔'' پھران مومنین کی صفت بھی بیان کی تا کہ جولوگ اس صفت سے موصوف نہ ہوں ان میں شامل ہونے کی تو قع نہ کریں اور وہ صفت یہ ہے:

﴿ اللَّذِيْنَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُوْنَ ٥ وَالَّذِيْنَ هُمْ عَنِ اللَّغُوِ مُعْرَضُوْنَ٥ ﴾ (سورة مؤمنون: ٣٠٢)

﴿ وَالَّذِيْنَ لَا يَدُعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلْهَا آخَرَ ﴾ (سورهٔ الفرقان: ٦٨)

"که وه لوگ اپنی نماز میں خشوع کرتے ہیں اور لغویات سے اعراض کرتے ہیں۔ "
"اور اللّٰہ کے ساتھ دوسرے معبود کونہیں شامل کرتے ہیں۔ "

المراكزية بيات سوم ) الموادية ( 659 ) المراكزية المراكزية ( 659 ) المراكزية المراكزية

هِران لوگول كواس مين داخل كيا جوان مونين كي عفات ركعة مول، جيسے فرمايا:
﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرٰى مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ اَنْفُسَهُمْ وَ اَمُوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ
يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُمَّا عَلَيْهِ حَقَّا فِي
التَّوْرٰيةِ وَ الْإِنْجِيْلِ وَ الْقُرْانِ وَ مَنْ اَوْفَى بِعَهْدِهٖ مِنَ اللهِ فَاسْتَبْشِرُوا
ببيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعُتُمُ به وَ ذٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ٥٠

(سورة التوبه: ١١١)

'اللہ نے مونین سے ان کی جانیں اور مال جنت کے بدلے میں خرید لیے ہیں کہ وہ اللہ کی راہ میں جہاد کریں پھر ماریں اور مارے جائیں، یہ خدا پر وعدہ ہے سچا جو توریت ، انجیل اور قرآن میں مذکور ہے اور کون ہے اللہ سے زیادہ اپنے وعدے کو پورا کرنے والا تو تم اپنے اس سے معاملہ کیا ہے! بشارت حاصل کرواور یہی ہے بڑی مراد کو پہنچنا۔''

جب آیت: ﴿إِنَّ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ عِنْ الْمُؤْمِنِيْنَ انْفُسَهُمْ ﴿ '' نازل ہوئى توایك آدى نے کھڑے ہوکر پیٹمبر خدا اللَّے اللَّهِ عَرات ہوکیا وہ بھی شہیدوں میں داخل ہوگا؟ میں لڑے بیہاں تک کہ مارا جائے مگر وہ مرتکب محرمات ہوکیا وہ بھی شہیدوں میں داخل ہوگا؟ اس وقت خدا نے یہ آیت نازل کی: ﴿النَّا اَلٰهُ وَنَ الْسُعْدُونَ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ وَنَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَنَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَنَ اللَّهُ وَنَ اللَّهُ وَنَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَالْمُولِ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولَا لَوْلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ وَالْمُولِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِلُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ظُلِمُوا وَ إِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيْرٌ ٥ فِ الَّذِيْنَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقّ إِلَّا أَنْ يَّقُولُوْا رَبُّنَا اللَّهُ ﴾ (سورة الحج: ٢٩،٠٥) "كماجازت دي كُل ان كوجن سے لوگ لڑتے ہیں اس وجہ سے کہان برظلم کیا گیا اور بیر کہاللہ ان کو مدد دینے پر قادر ہے، وہ لوگ لڑتے ہیں اس وجہ سے کہان برظلم کیا گیا اور بیر کہاللّٰدان کو مدد دینے پر قادر ہے وہ لوگ ہیں کہ اپنے شہروں سے ناحق نکالے گئے اس قصور میں کہ وہ کہتے تھے کہ ہمارا رب اللہ ہے، پیہ اس لیے کہ جو کچھآ سان زمین میں ہے خدا ،رسول اور رسول کے تبعین کے لیے ہے اور جو کچھ دنیا میں مشرکین کفار اور ظالمین و فاجرین کے ہاتھ میں ہے وہ سب مومنین کے لیے ہے۔اور جہاد کی اجازت ان مونین کو جوموصوف ان شرائط سے ہوں نہیں دی گئی مگر انہی کو جومظلوم ہوں اورمظلوم نہیں ہوتا مگرمومن اورمومن نہیں ہوسکتا مگر وہ جو جامع ہوان شرائط کا جومجاہدین کے لیے قرار دی گئی ہیں اور جوشخص شرائط ایمان میں کامل نہ ہو وہ خود ظالم ہے اور اس پر مونین کو جہاد واجب ہے اور اس کو اللہ کی طرف سے جہاد کی اجازت نہیں ہے۔ اور جب کہ آيت: ﴿ أُذِنَ لِلَّذِيْنَ يُقْتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا ﴾ "نازل موئى توان لوگوں كو جهاد كاحكم ديا گیا، راوی کہتا ہے کہ میں نے امام سے پوچھا کہ آیت ﴿ اُذِنَ لِلَّذِیْنَ یُفْتَلُونَ ... الخ ﴾ ''ان مہاجرین کے حق میں نازل ہوئی تھی جن پرمشرکین مکہ نے ظلم کیا تھا پس جن لوگوں نے مشرکین مکہ کے سوا دوسرے قبائل عرب سے جہاد کیا اور کسریٰ و قیصر سے جہاد کیا ان کا کیا حال ہوگا؟ اس لیے کہانہوں نے بچھ مہاجرین برظلم نہ کیا تھا بلکہ ظالم تو اہل مکہ تھے۔اورا گر فقط مرادمہا جرین سے ہوتی تو متاخرین اس حکم سے خارج رہتے، اس لیے کہ متاخرین کے وقت نہ ظالمین مکہ میں سے کوئی رہا نہ مظلومین میں سے، امام نے فرمایا کہ بیر بات وہ نہیں جوتم سمجھتے ہو بلکہ حقیقت بیر ہے کہ مہاجرین دوطرف سے مظلوم ہیں، ایک اہل مکہ سے دوسرے كسرى و قيصر سے، كيونكه سلطنت مهاجرين كاحق تھا، پس مهاجرين كا جهاد كسرى و قيصر پر بھى خدا کے حکم سے تھا۔ اور اسی دلیل سے ہر ز مانے کے مونین جہاد کر سکتے ہیں،کیکن اذن جہاد انہی لوگوں کو ہے جو جامع شرائط ہوں تا کہ ایمان اور مظلوم اور ماذون ہونا پایا جائے اور جوابیا

# المات بينات ـ سوم المحرك المحر

نہیں ہے وہ ظالم ہے نہ مظلوم، نہ داعی نہ مجاہد، بلکہ مونین مامور ہیں کہ اس سے قال کریں۔ انتھی ملخصاً.

اس حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ کسری وقیصر بربھی جہاد بحکم خدا ہواتھا اور مہاجرین جنہوں نے جہاد کیا وہ ماذون من اللہ تھے اور اس حدیث میں یہ بیان بھی کر دیا گیا ہے کہ ماذون به جهادنهين هوتے مگرمونين جومتصف بصفات ﴿ ٱلتَّا يَبُونَ الْعُبِدُونَ الْحُبِدُونَ الْحُبِدُونَ السَّاَ يُحُون ... النح ﴿ (التوبه: ١١٢) كم مول اور جب كه مهاجرين كسرى وقيصر كے جہادیر ماذون من اللہ تھے تو امام کے بیان سے ان کا ان صفات سے متصف ہونا ثابت ہوتا ہے اور پی ثبوت ایبا ہے کہ اس سے انکار ہی نہیں ہوسکتا ، اس لیے کہ اس سے کوئی انکار نہیں کر سکتا کہ مہاجرین کسری وقیصریر جہاد کرنے والے تھے اور اس سے بھی انکارنہیں ہوسکتا کہ امام نے اس جہاد کو ماذ ون من اللہ فر مایا اور اس کی وجہاور دلیل بیان کی۔اگر ان کا جہاد بلااذن خدا ہوتا تو راوی کے سوال کے جواب میں امام پیفرماتے کہ بیہ جہاد نہ تھا اور نہ وہ لوگ جہاد کے لیے ماذون تھے، برعکس اس کے امام نے ان کا ماذون من اللہ ہونا اور ماذون من اللہ ہونے کہ دلیل صاف صاف لفظوں میں بیان کی اور چونکہ ماذون من اللہ جہاد کے لیے نہیں ہو سکتے ، الا وہ لوگ جوایمان اور اعمال حسنہ کے جامع ہوں۔اس لیمنطقی دلیل سے صاف ہے نتیجہ نکلا کہ امام نے ان مہاجرین کو جنہوں نے کسری و قیصریر جہاد کیا تھا مومن اور جامع شرائط جہاد قرار دیا ہے۔

اس حدیث کے جواب میں علمائے امامیہ کو بڑی دفت پیش آئی اور کچھ جواب اس کا بن نہیں آئی اور کچھ جواب اس کا بن نہیں آیا۔ مجتهد صاحب سے اس نہیں آیا۔ مجتهد صاحب "تشھید السمبانسی" میں بجواب مولوی حیدرعلی صاحب کے اس حدیث کے متعلق فرماتے ہیں:

((نهایت آنچه ازیس حدیث ظاهر می شوداین ست که مهاجرین ماذون بجهاد کسری و قیصر بودند و حقیت خلافت خلفاء ازان اصلا مستفادنمی شودزیرا که دراحادیث

معتمده اهل سنت وارد شده که جناب رسالت مآب مسلمین راخبر تسلط خلفاء جورداده و امر باطاعت آنها نموده بود....)) انتهی

''لیعنی اس حدیث سے جو بچھ ظاہر ہوتا ہے وہ بیہ ہے کہ مہاجرین کسریٰ وقیصر کے جہاد کے لیے ماذون تھے، مگر اس سے خلفاء کی خلافت کی حقیقت ثابت نہیں ہوتی کیونکہ سنیوں کی حدیثوں کی کتابوں میں آیا ہے کہ پیغمبر خداط ہے آئے نے خلفائے جور کے تسلط کی خبر دے کران کی اطاعت کا حکم فرمایا تھا۔''

اس حدیث سے اتنا تو ثابت ہوا کہ جناب مجتہد صاحب کواس حدیث کی صحت میں کلام نہیں ہے، نہاس کے مضمون میں کچھ عذر ہے اور ہمارے مقصود کے لیے یہی کافی ہے۔آئندہ ناظرین حدیث خودغور کر کے اس کا تصفیہ کر سکتے ہیں کہ مجتهد صاحب کے جواب سے ہمارا دعویٰ جو اس حدیث کی دلیل بر مبنی ہے ثابت ہوتا ہے یا باطل۔ اور چونکہ انہوں نے کوئی جواب اس کا نہ یایا نہ مہاجرین کے کسری وقیصریر جہاد سے انکار کر سکے نہان کے ماذون من الله ہونے براعتراض فر ما سکے اور نہ ماذ ون من اللہ ہونے کے لیے جوشرائط امام نے فر مائے اس کے انکار کی جرأت کر سکے جب کوئی راستہ نہ ملا تو اہل سنت کی کتابوں کی طرف رجوع کرنے لگے مگراس سے نفس حدیث کا مطلب کیوں کر باطل ہوسکتا ہے۔ مانحن فیہ میں پیر بحث نہیں ہے کہ سنیوں کی روایتوں کے مطابق خلفائے راشدین خلفائے جور تھے، یا خلفائے برحق، بلکہ بحث طلب امریہ ہے کہ اس حدیث سے ان مہا جرین کا جنہوں نے کسریٰ وقیصریر جہاد کیا ماذون من اللہ ہونا اور ماذون من اللہ ہونے کی وجہ سے ان کا صاحب اعمال صالحہ ہونا ثابت ہوتا ہے یانہیں۔اوراس ثبوت کی تر دیدنہیں ہوسکتی جب تک دو بدیہی باتوں سے انکار نہ کیا جائے ایک مہاجرین کے جہاد کرنے سے کسری اور قیصریر، دوسری امام کے اس ارشاد سے کہ مہاجرین جہاد کے لیے ماذون من اللہ تھے، اگر حضرات امامیہ کو بیہ جرأت ہو کہ وہ فرما سکیں کہ مہاجرین نے جہاد نہیں کیا نہ کسریٰ و قیصر کا ملک مہاجرین کے قبضے میں آیا بلکہان پر

ا يات بيات سوم على المال المال

جہاد کرنے والے ایران کے شیعہ یا لکھنؤ کے مومن تھے تو خیر ہم خود اپنے دعویٰ کی غلطی سلیم کر لیں گے، یا یہ کہہ سکیں کہ امام نے مہاجرین کو ماذون من اللہ ہونا بیان نہیں کیا بلکہ مصنوع من الجھاد ہونا فرمایا تھا تب بھی ہمارا دعویٰ اور دلیل دونوں باطل ہوسکتی ہیں۔ واذ لیس فلیس.

چونکہ مجہد صاحب بھی اسے خوب سمجھ گئے تھے کہ ان کا جواب نہایت کمزور ہے، اس لیے جناب نے اس حدیث کا ایک اور جواب دیا ہے، اس سے بھی زیادہ عمدہ اور زیادہ مدلل اور نا قابل تر دید ہے، وہ یہ ہے کہ یہ جہاد جناب امیر کے مشورے اور مرضی مبارک سے ہوا تھا، پس گویا ماذون بہ جہاد جناب امیر تھے اور انہی کے اذن سے مہاجرین نے کسری وقیصر پر جہاد کیا تھا۔ ہم بھی اس جواب کی داد دیتے ہیں تا کہ دیکھنے والوں کو ہماری طرف برگمانی نہ ہو۔ اور جناب مجہد صاحب کی طرف ایسے یا کیزہ جواب دینے میں کوئی شبہ نہ کر لے ہم اصل عبارت 'تشئید المبانی ''کی لکھتے ہیں اور وہ یہ ہے:

((ودریس مقام سرے دیگر ست که تعرض بآن پر ضروروآن ایست که خلیفه ثانی بلکه خلفائے ثلاثه چون برائے العین مشاهده بودند که جناب ولایت مآب افضل و اعلم صحابه ست لهٰ ذا دراکثر امور عظام مثل جهاد و اجرائے حدود وغیره بطریق مشوره مرضی مبارك جناب امیر دریافت می نمودند چنانچه این امر برمتتبع خبیر ظاهر و روشن ست و کلام صدق نظام خلیفه ثانی لولا علی لهلك عمر و معضلة لا ابا حسن لها که در کتب معتمده اهل سنت واردشده نیز دلالت صریح بران دار دودر خصوص جهاد فارس، فاضل دهلوی نیز مشوره نمودن خلیفه ثانی بآن حضرت مذکور مساخته پس برین تقدیر ماذون بودن مهاجرین و انصار برائے ساخته پس برین تقدیر ماذون بودن مهاجرین و انصار برائے

جهاد فارس و شام وغيره مستغنى عن البيان ست و آنچه جناب امام جعفر صادق درباب اذن آنها فرموده بسبب اذن واذن جناب امير بودنه سبب حقيت خلافت ثلاثه. )) انتهى ''یہاں ایک دوسرے تکتے کی بات ہے جس سے روگر دانی نہیں کی جاسکتی ، اور وہ بیہ کہ خلیفہ دوم بلکہ نتیوں خلفاء نے بچشم خود مشاہدہ کیا تھا کہ جناب علی تمام صحابہ میں افضل اور عالم ہیں، اس لیے بڑے بڑے کاموں، مثلاً: جہاد اور سزا دہی وغیرہ میں جناب علیؓ کی مرضی بطریقه مشورہ معلوم کرتے تھے اور بیسب پر واضح ہے اور خلیفہ دوم کا کلام صدق نظام''اگرعلی نہ ہوتے تو عمر ہلاک ہو جاتے'' سنیوں کی معتبر کتابوں میں موجود ہے، اور بیر صریح دلالت ان سے مرضی اور مشورہ کی ہے، اور فاضل دہلوی نے حضرت عمرؓ کا حضرت علیؓ سے جنگ فارس پر مشورہ کرنا تحریر کیا ہے، اس لیے مہاجرین وانصار کا جہاد فارس وشام وغیرہ میں ماذون واجازت یافتہ ہونے کو مزید بیان کرنے کی ضرورت نہیں ہے اور امام جعفرصادق نے باب اجازت میں فرمایا ہے کہ جنگ کے لیے جناب امیر کی اجازت ہوئی تھی اوراستحقاق خلافت ثلاثہ کے لیے کوئی اجازت نہیں ہوئی۔'' جناب قبلہ و کعبہ کے جواب سے بجائے اس کے کہ ہمارا دعویٰ ضعیف ہو اور قوی ہوتا ہے، اس لیے کہ بموجب منطق کی شکل اول کے اس حدیث کا صغری و کبری ہیہ ہوتا ہے کہ مہاجرین ماذون بہ جہاد تھے اور ماذون بہ جہاد نہیں ہوتے ،مگر وہی لوگ جو جامع شرائط ایمان اورموردآيت ﴿ اَلتَّا يَبُونَ الْعُبِدُونَ الْحُبِدُونَ الْحُبِدُونَ ... الخ ﴾ (سورة التوبه: ١١٢) ك ہوں، پس اس کا نتیجہ نکلا کہ مہاجرین مومن اور جامع شرائط اور داخل زمرہ ﴿اَلتَّ اَيُّبُوْنَ الْعُبِدُونَ الْحُبِدُونَ ... الخ ﴾ ك تق وهذا هو المقصود.

اگر جناب قبلہ و کعبہ اس حدیث سے انکار فرماتے یا اس کے جواب میں یہ کہتے کہ مہاجرین ماذون من اللہ نہ تھے تب البتہ ہمارا دعویٰ باطل ہوتا۔ مگر مولانا ممدوح نے اس بات

المات بيات سوم المحال المحال المحال ( 665 )

کو کہ مہاجرین ماذون من اللہ تھے نہ صرف تصدیق کیا بلکہ اسے اور قوی کر دیا۔ اس لیے کہ آپ فرماتے ہیں کہ وہ جناب امیر کی طرف سے ماذون تھے، اس لیے کہ خلفاء ایسے امور میں جناب امیر سے مشورے لیتے اور آپ کی مرضی مبارک دریافت کرتے اس لحاظ سے خلفاء کا اذن سمجھنا اذن در پردہ بلکہ در حقیقت اذن جناب امیر تھا اور جناب امیر کے اذن کو خدا کا اذن سمجھنا چاہیے، اب ہم یہ جواب دیتے ہیں کہ اگر مہاجرین جامع ان شرائط کے نہ ہوتے جو مجاہدین کے لیے ضروری ہیں تو حضرت امیر ان کو جہاد کا اذن نہ دیتے اور صلاح مشورہ لینے والوں سے علیحدہ رہتے اور ان کے جہاد کو فتنہ و فساد اور انہی کو واجب القتال سمجھتے، جسیا کہ اس حدیث کا منشا ہے۔

اور جناب قبلہ و کعبہ کا بیرارشاد کہ اس سے خلافت ثلاثہ رخیالیہ ہ کی حقیقت ثابت نہیں ہوتی ، نہایت حیرت انگیز ہے ، اس لیے کہ جولوگ ان شرائط کے جامع ہوں جواس حدیث میں مذکور ہیں، لیمنی ایمان میں کامل اور اعمال حسنہ سے متصف اور ﴿ اَلَتَّ مَا يُبُونَ الْعُبِدُونَ الْحٰیِکُوۡنَ ﴾ میں داخل تو بالضرور وہ خدا اور اس کے رسول کی مرضی پر چلنے والے ہوں گے اور اہل بیت سے محبت رکھنا اور ان کو مدد دینا اور ان کے مخالفین اور اعداء سے بیزار رہنا ان کا فرض ہو گا اور بیفرض اسی وقت پورا ہوتا ہے جبکہ ہمارے اعتقاد کےموافق خلفائے ثلاثہ اگر مہاجرین مُخالیہ سے افضل نہ مانے جائیں، تاہم کم سے کم ان کے برابر اور ان کے زمرے میں تو ضرور شار ہوں، ورنہ کیا وہ لوگ جوا بمان اور حسن اعمال میں کامل ہوں ایسے شخصوں کی سرداری اور امامت کوشلیم کریں گے جو ایمان سے بے بہرہ اور حسن عمل سے بے نصیب اور منافقین اور مرتدین میں داخل اور اہل بیت کے دشمن ، ان کے حقوق کے اور بضعۂ رسول کے ایذا دینے والے ہوں؟ ایسےلوگوں کی اطاعت تو وہی لوگ کریں گے جو کہان کی طرح منافق یا مرتد اور ایمان سے بے بہرہ ہول۔ اور چونکہ اس حدیث نے مہاجرین رشخ اللہ کا جہاد کے لیے ماذون من امیر المومنین ومن اللہ ہونا ثابت کر دیا۔ اور ماذون من اللہ ہونے سے ان کے ا بمان اور اعمال اور تمام صفات حسنه کا ثبوت ہو گیا تو اس کا لا زمی نتیجہ بیہ نکلا کہ ایسے گروہ کے

سرداراورخليفة بهي ايمان اوراعمال اورتمام صفات حسنه على متصف اور ﴿ اَلَتَّا يَبُونَ الْعُبِدُونَ الْعُبِدُونَ الْعُبِدُونَ الْعُبِدُونَ ﴾ مين داخل تھے۔ و الحمد لله على ذالك .

مہاجرین کا اس حدیث سے جہاد کے لیے ماذون من اللہ ہونا تو خود جناب قبلہ و کعبہ کے جواب سے ثابت ہو گیا۔اب ہم ایک اور روایت پیش کرتے ہیں جس سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ جو جہاد خلفائے ثلاثہ کے زمانے میں ہوئے اور جو ملک انہوں نے فتح کیے ان کی بشارت پینمبر خدا طلطی میلی ہے ہی دے دی تھی ، اور ان کی فتوحات کو اپنی فتوحات سے تعبیر فرمایا تھا۔ ابن بابویہ روایت کرتے ہیں کہ جنگ احزاب میں جس کو'' جنگ خندق'' بھی کہتے ہیں حضرت سلمان فارسی کی صلاح سے خندن کھو دی گئی، خندق کھودتے قوت ایک ایسا سخت بچھر نکلا کہ کدال اس پر کچھ کامنہیں کرسکتا تھا اور نہ وہ ٹوٹنا تھا،حضرت طنیجاییم کواس کی اطلاع دی گئی اور آپ نے دست مبارک میں کدال لے کراس پھر پر ایک ضرب لگائی، اس سے ایک روشن نکلی اور آپ نے اسے دیکھ کرفر مایا کہ اللہ اکبر! شام کی تنجیاں خدانے مجھے دیں اور قشم ہے خدا کی! اس کے سرخ محل میں دیکھ رہا ہوں پھر دوسری ضرب لگائی اور ایک تہائی پھر اس سے ٹوٹا، آپ نے فر مایا اللہ اکبر خدا نے فارس ملک کی تنجیاں مجھے دے دیں اور قتم ہے خدا کی! مدائن کے سفید قصر کو میں دیکھ رہا ہوں اور جب تیسری چوٹ لگائی اور وہ پتحرٹوٹ گیا تو آپ نے فرمایا کہ اللہ اکبر! یمن کی تنجیاں مجھے دیں اور قشم ہے خدا کی کہ صنعاء کے دروازے کو میں دیکھ رہا ہوں۔ یہ روایت ۵ صفحہ ۲۷۲ حیات القلوب کی دوسری جلد مطبوع ہنولکشوراور ناسخ التوایخ کی کتاب دوم جلداول مطبوعہ ایران کے صفحہ ۲۱۶ میں نقل ہے اور

#### مرار آیات بیات سوم کارگرای کار م

#### اخیرروایت کےالفاظ بیہ ہیں:

مهاجران و انصار داد که حفر نمایند و امر کرد که بیلها و گلنکها آوردند و حضرت خود ابتدا کرد در حصه مهاجران كلنگے برداشت و خودمي كند حضرت امير المومنين خاك رانقل مي كردتا آنكه عرق كرده مانده شدو فرمود كه عيشے نيست مگر عيش آخرت خداوندا بيا مرزا نصار و مهاجران راو چوں مردم دیدند که حضرت خود متوجه کندن گردید اهتمام بسیار کردند در کندن و حاك را نقل می کردند، چون روز دوم شد بامد ادآمدند بر سر خندق و حضرت در مسجد فتح نشست و صحابه مشغول كندن شدندنا گاه بسنگے رسيد كه كلنا برال كار نميكر د پس جابر بن عبدالله انصاری رانجدمت حضرت فرستادند که حقیت حال را عرض نماید، جابر گفت که چول مسجد فتح رفتم دیدم که حضرت برپشت خوابیده است دردائے مبارك رادرزیر سر گزاشته واز گرسنگی برشكم خود سنگے بسته است گفتم يارسول الله سنگے در خندق پيدا شده كه كلنك دراں اثر نميكند پس بر خاست و بسر عت روانه شدچوں بآں موضع رسید آبے طلبیدوازاں آب وضو ساخت و کف آبے دردھان حکمت نشان کردو مضمضه نمود و برآن سنگ ریخت پس کلنگ راگرفت و ضربتے براں سنگ زد که ازاں برقے ساطع شدواز برق قصر هائے شام رادیدیم پس بارد گر کلنگ راز دو برقے ساطع شد که قصر هائے مدائن رادیدم پس بارد گر کلنا راز دو برقے لا مع شد که قصر هائے یمن رادیدم پس فرموده این مواضع را که برق بر آنهاتا بید شما فتح خواهید کرد مسلمان را از استماع این بشات شاد شدند و حدارا حمد كردند و منافقان گفتند كه وعده ملك كسري و قيصر ميدهد واز ترس بردر حود حندق ميكند پس حق تعالىٰ آيت قل اللهم مالك الملك رابرائے تكذيب و تاديب منافقان فرستاد\_ و ابن بابو یه روایت کرده است که چون کلنگ اول راز دسنگ شکست فرمود که الله اكبر كليد هائے شام راخدا بمن داد بخدا سو گند كه قصر هائے سرخ آن رامي بينم پس كلنك ديگر زد و ثلث دیگر را شکست و گفت الله اکبر که کلید هائے ملك فارس رابمن داد و خدا سو گند که الحال قصر سفید مدائن رامی بینم و چوں کلنگ سوم راز دو دهاقے سنگ جدا شدگفت الله اکبر کلید هائے یـمن بـمن داد ند و بخدا سو گند که دروازه هائے صنعاء رامی بینم\_ و کلینی بسند معتبر روایت کرده است از حضرت صادق که کلنگ را از دست امیر المو منین یا سلمان گرفت و یك ضربت زد که سنگ بس پاره شد فرمود که فتح شدبر من در این ضربت گنجهائے کسری و قیصر پس ابوبکر و عمر با یکدیگر گفتند که نمیتوا نیم از ترس بقضائے حاجت بردیم داد وعدہ ملك بادشاہ عجم و بادشاہ روم بمامي دهد\_

#### (حيات القلوب جلد دوم صفحه ٢٥٦)

((بالجمله درايام حفر خندق قطعه از سنگر سخت يديد شد که مردم از شکستن آل ہے چارہ گشتند و سلمان ایل خبر برسول خدا برداشت جابر بن عبدالله انصاری گوید دریس هنگام رسول خدا در مسجد فتح بر پشت خوابیده بود واز شدت جوع سنگ برشکم مبارك بسته داشت چه سه روز مي رفت کے ھیچ کس بطعامے دست نیافت بایں ہمہ چوں ایں قصه بشنید متین برگرفت و بخندق در آمد براء بن عازب گوید چون بامتین بر سرسنگ آمد فرمود بسم الله وبضرب نخستیں یك ثلث آن سنگ رابیفگند و گفت الله اكبر و برقے از سنگ جستن کرد پیخمبر فرمود مفاتیح شام مرادادند سو گند باخدای که شام رابا قصور احمر مشاهدت می کنم و در ضربت دوم ثلث دوم رافرود آوردوهم برقے بجست فرمود الله اكبر مفاتيح فارس مرادادند سوگند باخداى كه قصورا بیض مدائن رامی نگرم و در ضربت سیم سنگ رابحمله پراگنده ساخت و نیز برقع جهیدو رسول خدا فرمود الله اكبر مفاتيح يمن بهره من افتاد سو گند باخدائيكه ابواب صنعاء نظاره كنم و درهركرت مردم با پيغمبر موافقت می کردند و بانگ تکبیر برمی داشتند آنگا روئے باسلمان کرد و صفت كوشك مدائن رابتمامت باز گفت سلمان عرض كرديد سوگند خداى كه ترا فرستاده ايل همه صفت كو شك مدائن ست و گواهی می ده کو تو رسول خدای پیغمبر فرمود بعد از من ست من این ممالك بكشایند و دفائن

ایت بیات سوم کی کارگرای کارگرای کی کارگرای کارگرای کارگرای کی کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای ک

كسرى و قيصر رانفقه دهند.))

'' خندق کھودنے کے زمانے میں خندق میں ایک ایسا پھر نکلا کہ جس کے توڑنے سے لوگ عاجز آ گئے، چنانجہ سلمان فارسی خالٹیہ نے اس کی اطلاع رسول اکرم طلطے علیم کو دی، جاہر بن عبداللہ کا بیان ہے کہ بوقت اطلاع رسالت مآب طلطے ایم مسجد فتح میں چت سور ہے تھے اور بھوک کی وجہ سے آب کے شکم مبارک بر پھر بندھا ہوا تھا کیونکہ تین دن سے آپ نے کیچھنہیں کھایا تھا، آپ نے بیہ ماجرا سنا تو كدال كے كرخندق ميں آئے۔ براء بن عازب كا بيان ہے كه رسول خداط الله عليم کدال لیے ہوئے جب پتھر کے پاس آئے تو بسم اللّٰدالرحمٰن الرحیم پڑھ کراس پر ضرب لگائی جس سے اس پھر کا ایک تہائی حصہ گریڑا، آپ نے اللہ اکبر کہا اور اس پھر میں سے ایک شرارہ نکلاتو آپ نے فرمایا کہ مملکت شام کی تنجیاں مجھے دی گئیں اور بخدا شام کے سرخ محل دیکھ رہا ہوں، پھر دوسری ضرب میں باقی ایک تہائی پھر کٹ کر گرا اور اس میں سے بھی برقی روشنی نمودار ہوئی تو آپ نے الله اکبر کہہ کر فرمایا: فارس کی تنجیاں مجھے دی گئیں اور بخدا! مدائن کے سفید محل میں دیکھ رہا ہوں، پھر تیسری ضرب میں باقی ماندہ پنچر کو ریزہ ریزہ کر دیا۔اس مرتبہ بھی اس میں سے بجلی نکلی اور آپ نے اللہ اکبر کہہ کر فرمایا: یمن کی تنجیاں ہمارے لیے رکھ دی گئی ہیں اور بخدا! صنعاء کے دروازے میں دیکھر ما ہوں اور حالت پیتھی کہ ہرضرب پر جب آپ اللہ اکبر فر ماتے تو دوسرے لوگ بھی آپ کی آواز کے ساتھ ہی اللہ اکبر کہتے تھے۔ پھر رسول اکرم طلطے علیاتم نے حضرت سلمان فارسیؓ کو مدائن کے محلات کی بوری صفات سنائیں تو سلمان فارسی خالفیہ نے عرض کیا: اللہ کی قشم! جس نے آپ کوسیا رسول بنایا ہے واقعی مدائن کی یہی صفات ہیں اور گواہی دیتا ہوں کہ آپ برحق رسول طلقے علیم ہیں۔اس پر ارشاد عالی ہوا ہمارے بعد ہمارے امتی ان تمام مما لک کو فتح کریں گے اور قیصر و کسریٰ

كے خزانے خرج كريں گے۔' (ناسخ التواريخ، كتاب جلداول مطبوعه ايران ٢١٦)

اس روایت سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ پیغمبر خداط اللہ علیہ نے شام ، فارس اور یمن کے فتو حات کی بشارت دی تھی اور فر مایا تھا کہ میری امت کے لوگ اورمسلمان اسے فتح کریں گے اور نیز ان فتوحات کو اپنی طرف منسوب فر مایا اور ارشاد کیا که خدا نے ان ملکوں کی تنجیاں مجھے عنایت کیں۔اگر خلفاء کی خلافت باطل ہوتی اور وہ اوران کے ساتھ دینے والے اوران کے حکم پرلڑنے والے جن کے ہاتھ پر بیرملک فتح ہوا منافق یا مرتد ہوتے اور دائرہ اسلام سے خارج، تو کیا پینمبر خداط این آن کے فعل کواپنی طرف منسوب کرتے اوران کی فتوحات کواپنی فتوحات سجھتے؟ اس کے جواب میں مجتهد صاحب 'تشئید المبانی ''میں فرماتے ہیں: ((نهایت آنچه ازیں روایت ثابت می شودایں ست که ملك شام و يمن وغيره در قبضه اسلام خواهد آمدوازال ظاهر نمى شودكه كسانيكه درايام حكومت آنها اين ممالك در قبضه خواهد آمد خليفه بحق خواهند بودزيرا كه از جمله احاديث معتمده اهل سنت ست كه "ان الله يؤيد هذا لدين بالرجل الفاجر" پس اگر قوت دین ورواج شرح متین در عهد احدے دلیل حقیت اباشدلازم آید حقیت خلافت هر بادشاه فاجر و جابر "وهو خلاف مزعوم المجيب)) انتهى ''انجام کا راس روایت سے ثابت ہوتا ہے کہ مما لک شام ویمن وغیرہ مسلمانوں کے قبضہ میں آئیں گے لیکن اس سے بیہ ظاہر نہیں ہوتا کہ جن اشخاص کی حکومت میں ان ممالک پر اسلامی قبضہ ہوگا وہ سیجے اور خلیفہ برحق ہوں گے کیونکہ سنیوں کی کتاب میں بیمعتبر حدیث ہے کہ اللہ ایک فاجر کے ذریعہ اسلام کی تائید کرے گا اس کے مدنظر اگر اسلامی قوت اور شریعت کا رواج کسی کے زمانے میں اس حاکم کے حق وحقیت کی دلیل تشکیم کی جائے تو اس سے لازم آتا ہے کہ

المات بينات ـ سوم المحرك المحر

ہرایک فاجر وظالم بادشاہ خلافت کاحق دار ومشخق ہے، حالانکہ یہ بات مجیب کے گمان کےخلاف ہے۔''

اس جواب میں مجہد صاحب نے پہلی حدیث کے موافق جو ابھی اوپر بیان ہو چکی، پھر اہل سنت کی حدیث کو پیش کیا، حالانکہ ان کو اس روایت کے متعلق جواب دینا چاہیے تھا جو کچھ جواب انہوں نے دیا اس سے بھر اللہ تعالیٰ اس روایت کی تصدیق ہوگئی اور سنیوں کی پیش کردہ حدیث سے مجہ تدصاحب کو کچھ حاصل نہیں ہوا۔اس لیے کہ جب اس روایت میں پہلھا ہے کہ پیغمبر خداط لیے آیا نے تین دفعہ بہفر مایا کہ خدانے فلاں ملک کی تنجیاں میرے ہاتھ میں دیں اور ہر مرتبہ خوش ہو کر تکبیر فرمائی ، پس اگر خلفاء فاجر ہوتے تو کیسے بیغمبر خداط لیے آیے اپنے مبارک ہاتھ کو ان کا ہاتھ کہتے اور کس طرح خوش ہو کر بشار تا اصحاب سے خطاب فرماتے کہ '' خدا نے بیرملک مجھے دیا اور میری امت کے ہاتھ سے فتح ہوگا۔'' کیا وہ یاک رسول طلطے عَلَیْمٌ جس کے ہاتھ کو خدانے اپنا ہاتھ کہا ہواورجس کی شان میں ﴿إِنَّ الَّـٰذِيْنَ يُبَايعُونَكَ إِنَّهَا يُبَايعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ آيُدِيهِمْ ﴿ فَرِمايا مُوانِ فَاجْرِينَ كَافْعَالَ بِجِنْهُولَ نَے دین کو بدل دیا اور اہل بیت نبوی کے حقوق غصب کر لیے اور جوفسق و فجور کے درجے سے گزر كر مرتد اور كافر ہو گئے بلكہ ایسے لوگوں كی نسبت جن كوشیعہ حضرات بھی مسلم اور مومن سمجھتے ہی نہیں اور ابتداہی سے ان کومنافق سمجھتے ہیں، اظہار بشارت فرمائیں اور ان کے مساعی جمیلہ سے جو ملک فتح ہوں اور اسلام ترقی یائے اس پر فخر ومباہات کریں؟ اور اس پر بھی تعجب ہے کہ جس حدیث سے اہل سنت کی جناب قبلہ و کعبہ نے استمساک فرمایا ہے وہ بھی ان کے مفید مطلب نہیں۔ اس لیے کہ حدیث شریف میں آیا ہے کہ میرے بعد خلفاء ہوں گے، یعنی خلفائے حق اوراس کے بعدامراء ہوں گے اوراس کے بعد ملوک جابر۔

پس سنیوں کی حدیث کے مطابق اس حدیث کا اطلاق خلفائے کرام پر ہو ہی نہیں سکتا۔

جولوگ ہاتھ ملاتے ہیں تجھ سے وہ ہاتھ ملاتے ہیں اللہ سے، اللہ کا ہاتھ ہے اوپران کے ہاتھ کے۔موضح پارہ ۲۲ سورۂ فنح رکوع اوّل۔

اوراگراس طرح پراحادیث کی معنوی تحریف کی جائے اوراس کے مصداق کو غلط کھہرایا جائے تو جو حدیثیں امام مہدی کی شان میں ہیں کہ ان سے دین کو تقویت ہوگی اور وہ ساری دنیا میں اسلام پھیلا ئیں گے، اس کی نسبت بھی خوارج اس حدیث کو جو کہ شیعوں کے یہاں بھی منقول ہے یہی کہہ سکتے ہیں اور نعوذ باللہ! حضرت امام مہدی کے زمانے کے فتوحات پر بھی (( ان اللہ یؤید ھذا لدین بالر جل الفاجر)) کہہ کراپنے نامہُ اعمال کوسیاہ کر سکتے ہیں۔ پس جو جواب حضرات امامیہ ان کو دیں اسی کو ہماری طرف سے بھی سمجھیں۔

انصار اور مہاجرین دوگروہ کی نسبت ہم ثابت کر چکے کہ وہ مؤمنین خاص اور مخلصین با اختصاص سے تھے۔ اور ان جوابات سے جوعلائے امامیہ نے دیے ہیں یہ بات ہم ظاہر کر چکے ہیں کہ ان روایات کی تکذیب نہیں کرتے بلکہ تاویل جو معنوی تحریف کے درجے تک پہنچ جاتی ہے۔ فرماتے ہیں: البتہ مہاجرین وانصار کی شان میں جواحادیث ہیں اس سے خلفائے راشدین کی نسبت بھی الیں احادیث شیعوں کی کتابوں میں موجود ہیں جس سے ان کا ایمان اور اخلاص میں اور مؤمنین کی صفات سے متصف ہونا، بلکہ اسلام میں ان کا بڑا درجہ ہونا اور ان کی وفات سے اسلام کوسخت نقصان پہنچنا ثابت ہوتا ہے، چنانچہ ان میں سے بعض روایتیں ہم حصہ اوّل کے جزء اوّل میں اس کتاب کے بیان کر چکے ہیں، اور بعض مختلف موقعوں پر دوسرے جزء میں بیان کی ہیں اور پھواس وقت بیان کر تے ہیں۔

نج البلاغه میں امیر المومنین کے وہ اقوال منقول ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ آپ کے خیالات حضرت عمر خلائیہ کی نسبت نہایت اعلی درجے کے تھے، وہ ان کوعرب کا مرجع اور قطب سمجھتے تھے اور ان کی سلامتی کوغنیمت جانتے تھے اور ان کو دوستانہ صلاح اور مشفقانہ مشورے دیا کرتے تھے۔ چنانچہ اس وقت جب کہ حضرت عمر خلائیہ نے فارس کی لڑائی پرخود تشریف لے جانے کا ارادہ کیا اور جناب امیر سے مشورہ لیا تو آپ نے یہ فرمایا کہ ۴ اسلام کی نصرت اور

لی خطبہ ایسامشہور ہے کہ ہم کو اس کے الفاظ کے نقل کرنے کی ضرورت نہیں۔ ابن میٹم بحرانی نے جو اس کی شرح میں لکھا ہے وہ ہم یہاں بیان کرتے ہیں۔ چنانچے صفحہ ۲۰۰۱ میں لکھا ہے: وقول ہفک قطباً شروع فی ⇔ ⇔ ⇔

المات بيات بوم المحال ا

عدم نصرت فوج ولشکر کی کمی و بیشی پرموتوف نہیں ہے بیے خدا کا دین ہے جسے وہ خود ہی غالب کرتا ہے اور اسلام کالشکر اسی کالشکر ہے جس کی خود ہی اعانت اور امداد فرما تا ہے، یہاں تک کہ اسلام اس حد کو پہنچا اور دنیا میں پھیل گیا۔ اور ہم سے اللہ نے وعدہ کیا ہے اور خود ہی اس کا پورا کرنے والا اور اپنے لشکر کی مدد دینے والا ہے۔ اور خلیفہ بمز لہ اس دھاگے کے ہے جس

← الرائي الخاص بعمر فاشار عليه ان يجعل نفسه مرجعا للعرب تئول اليه و تدور عليه و استعارله لفظ القطب ولهم لفظ الرحى ورشح بالاستعارة فكنے بذالك عن جعل العرب وربةِ دونه و حيطة له ولذالك قال واصلهم دونك نارالحرب لانهم ان سلمواو غنموا فذالك الذي ينبغي وان انقهر واكان هـو مـرجعا لهم وسندا يقوى طنور هم به بخلاف شخوصه بهم فانهم ان ظفر وا فذالك وان انقهر والم يكن لهم ظهر يلجاون اليه كما سبق بيانه و قوله فان كان شخصت الى قوله فيك بيان للمفسدة في حروجه بنفسه من و جهين احد هما ان الاسلام كان في ذالك الوقت غضا دو قلوب كثير من العرب ممن اسلم غير مستقرة بعد فاذا انصاف الى من لم يسلم منهم و علموا خروجه و تركه للبلاد كثر طمعهم و هاجت فتنتهم على الحرمين و بلاد الاسلام فيكون ماتر كه و راء ه اهم يطلبه و يلتقي عليه الفريقان من الاعداء الثاني ان الاعاجم اذا احرج اليهم بنفسه طمعوا فيه و قالوا المقالة فكان حروجه محر صالهم على القتال وهم اشد عليه كلبا واقوى فيه طمعا، قوله فاماذكرت من سير القوم الخ فهوانه قال له ان هو لاء الفرس قد قصدو المسير الي المسلمين و قصد هم ايا هم دليل قوتهم وانا اكره ان يغز ونها قبل ان نغزوهم، فاجابه ان كان كرهت ذالك فان الله تعالىٰ اشد كراهية و اقدر عليك على التغير والا زالة، وهذا الجواب يدور على حرف و هوان مسيرهم الى المسلمين و ان كان مفسدة الاان القاء ه لهم بنفسه فيه مفسدة اكبر واذا كان كذالك فينغبي ان يدفع العظمي و يكل دفع المفسدة الاحرى الى الله تعالىٰ فانه كان لهاومع كراهية لها فهوا قدر على ازالتها. ليني تم قطب موكررمو بياس رائح خاص كا شروع ہے جوعمر کوآپ نے دی اس کہنے سے آپ نے عمر کو یہ بتلایا کہتم اپنے آپ کوعرب کے لیے مرجع بناؤ کہ تمہاری طرف عرب لوٹ کرآیا کریں۔ یہاں آپ نے عمر کے لیے لفظ قطب کا استعارہ کیا،اورعرب کے لیے چکی کا۔مقصود اس کنایہ ہے آپ کا یہ ہے کہ عرب تمہارے لیے احاطہ ہے، اس لیے کہ عرب اگر سلامت اور غنیمت لے کر پھرے تو یہ تو مقصود ہی ہے اور اگر مغلوب ہوئے تو تم ہی ان کے مرجع ہو گے، بخلاف ان کے ساتھ تمہارے جانے کے کہ اگر انہوں نے فتح یائی تو بہتر،اگرمغلوب ہوئے تو کوئی ملجاءاییا نہرہے گا جس کی طرف وہ لوٹ کرآئیں،جیسا کہ پہلے اس کا بیان ہو چکا، پھر آپ بیان کرتے ہیں کہ اگرتم قال کو گئے تو اس میں دوطرح کی خرابیاں ہوں گی: اول میہ کہ اسلام ابھی تک پھیلانہیں اور عرب کے جولوگ مسلمان ہوئے ہیں ان کے دل ابھی تک ٹھکانے نہیں لگے، ہے ہ

## ا يات بينات ـ سوم الكور الكور 674 ما الكور الكور 674 ما الكور الكو

میں موتی پرودیے گئے ہوں کہ ان کی لڑی اسی وقت ثابت رہ سکتی ہے جب تک کہ وہ دھا گا سلامت رہے، اگر وہ ٹوٹ جائے تو موتیوں کے سب دانے بکھر جائیں اور پھر جمع نہیں ہو سکتے۔ آج کل عرب اگرچہ کم ہیں لیکن بوجہ اسلام کے زیادہ اور بہ سبب اجتماع کے غالب ہیں۔ تم قطب ہو کر رہو اور عرب کو گھیرے رہو تمہارے بغیر عرب میں لڑائی کی آگ بھڑک الٹھے گی، کیونکہ اگر تم اس زمین سے چلے جاؤ گے تو عرب اطراف و جوانب سے تم پر ٹوٹ لائی گی آگ بہ نسبت پڑیں گے اور جن چیزوں کوتم چھوڑ جاؤ گے وہ زیادہ اہم اور نازک ہو جائیں گی بہ نسبت برٹیں گے اور جن چیزوں کوتم چھھے چھوڑ جاؤ گے وہ زیادہ اہم اور نازک ہو جائیں گی بہ نسبت اس کے جس کے لیے جاتے ہو، کیونکہ عجمی جب تمہارا جانا دیکھیں گے تو کہیں گے کہ عرب اس کے جس کے لیے جاتے ہو، کیونکہ عجمی جب تمہارا جانا دیکھیں گے تو کہیں گے کہ عرب بیٹ ہی تھے اور جس اس کے دور کرنے پر وہ قادر ہے، اور تم نے جوان کی کثرت بیان کی تو بہ بہا کے جہاد کچھ کثرت کے بھروسے پرٹمیں کیا کرتے تھے بلکہ خداوند تعالی کی مدد اور نصرت ہم پہلے جہاد کچھ کثرت کے بھروسے پرٹمیں کیا کرتے تھے بلکہ خداوند تعالی کی مدد اور نصرت

کے بھروسے پر نیج البلاغہ میں ایک خط حضرت علی زبائیڈ کی جانب سے بنام معاویہ زبائیڈ کے معقول ہے جس کا آغازیہ ہے (فار ادقہ و مناقتل نبینا النے) اس کی نبیت ابن میٹم بحرانی اپنی شرع میں لکھتے ہیں کہ یہ اس خط کا ایک جزو ہے جو جناب امیر نے معاویہ کوان کے خط کے جواب میں لکھا تھا اور جس میں انہوں نے قاتلان عثان زبائیڈ کوطلب کیا تھا اور یہ بھی اس میں لکھا تھا اور ہی میں سب سے برتر پہلے خلیفہ تھے، پھر دوسرے، پھر تیسرے۔ اور میں کھا تھا کہ مسلمانوں میں سب سے برتر پہلے خلیفہ تھے، پھر دوسرے، پھر تیسرے۔ اور جناب امیر پر بیطعن کیا تھا کہتم نے سب پر حسد کیا اور سب سے باغی رہے اور ہمیشہ خلافت کی طمع میں سرد آئیں بھرتے رہے اور بیعت کوتم ہمیشہ ٹالتے رہے یہاں تک کہ جس طرح کیل پڑ کر زبرد تی اونٹ کھنچا جاتا ہے تم کھنچ گئے۔ وغیرہ وغیرہ ۔ یہ خط معاویہ زبائیڈ نے ابو مسلم خولانی کے ہاتھ جناب امیر علیہ السلام کے پاس بھجا۔ اس کے جواب میں آپ نے ایک مسلم خولانی خط لکھا جس میں خلفاء کی متعلق یہ جواب تھا:

((و ذكرت ان الله اجتبى له من المسلمين اعوانا ايدهم به فكانوا في منازلهم عنده على قدر فضائلهم في الاسلام وكان افضلهم في الاسلام كما زعمت و انصحهم الله ولرسوله الخليفة الصديق و خليفة الخليفة الفاروق ولعمرى ان مكانهما في الاسلام لعظيم و ان المصاب بهما لجرح في الاسلام شديد يرحمهما الله و جزاهما الله باحسن ما عملا.))

''کہتم یہ جو کہتے ہو کہ خدا نے رسول خدا کے لیے مسلمانوں میں سے ایسے اعوان و انصار دیے ہیں جنہوں نے آپ کی تائید کی اور وہ لوگ اپنے اپنے درجے کے موافق اسلام میں خاص مرتبہ رکھتے ہیں اور ان میں سے افضل جسیا کہتم نے گمان کیا اور سب سے بڑھ کرنفیجت کرنے والے خدا اور رسول کے لیے خلیفہ صدیق رظائیۂ اور ان کے خلیفہ فاروق رظائیۂ سے، میں بھی اپنی جان کی قشم

المات بينات ـ سوم المحال المحا

کھا کر کہتا ہوں کہ ان دونوں کا مرتبہ اسلام میں بہت بڑا ہے اور ان کے صدے، لیعنی وفات اسلام کے لیے بہت سخت مصیبت ہے خدا ان دونوں پررحم کرے اور ان کے اعمال کا انہیں نیک بدلہ عنایت کرے۔''

نہج البلاغہ میں لکھا ہے کہ جب حضرت عثمان رضائیہ پر باغیوں نے ہجوم کیا تو جناب امیر حضرت عثمان ظلیہ کے پاس گئے اور ان سے کہا کہ لوگوں نے مجھے سفیر بنا کر آپ کے پاس بھیجا ہے، مگرنہیں جانتا کہ آپ سے کیا کہوں، میں کوئی ایسی چیزنہیں جانتا جوتم نہ جانتے ہواور كوئى شے اليي نہيں بتا سكتا جوتم نہ بجھتے ہو،تم وہى جانتے ہو جوہم جانتے ہیں، کسی چيز میں ہم نے تم سے سبقت نہیں کی جو ہم تہہیں بتا دیں، تم نے وہ سب دیکھا ہے جو ہم نے دیکھا اور تم نے وہ سب سنا ہے جو ہم نے سنا، تم نے رسول الله طلط علیم کی ویسی ہی صحبت یائی جیسی کہ ہم نے، نہ ابن ابی قحافہ تم سے بڑھ کر تھے نہ ابن خطاب تم سے زیادہ مستحق، کیونکہ تم رسول الله طلطيَّة عَلَيْمٌ كَ زيادہ قريب ہواوران كى دامادى كا شرف ركھتے ہوجوان كوحاصل نہيں تھا۔ پھر اس کے بعد اور باتیں کیں اور ان کو سمجھایا۔ مگر ہمارا مطلب اس وفت ان الفاظ کی نقل سے ہے جن سے ثابت ہوتا ہے کہ جناب امیر نے کسی بات میں اپنے آپ کو حضرت عثمان ضافیہ سے افضل نہیں فرمایا بلکہ صاف صاف کہا کہ جو میں جانتا ہوں وہی آپ جانتے ہیں، جو میں نے دیکھا ہے وہی آپ نے بھی دیکھا ہے جو میں نے سنا ہی آپ نے بھی سنا اور جوعزت صحبت نبوی کی مجھے حاصل ہے وہی آپ کو بھی۔ چنانچہ آپ کے اصل الفاظ یہ ہیں: (( والله ماادري ما اقول لك ما اعرف شيئا تجهله و لا ادلك على امر لا تعرفه انك لتعلم ما نعلم والله ما سبقناك الى شئ فنخبرك عنه ولا خلونا بشيء فنبلغكه و قدرأيت كما رأينا وسمعت كما سمعنا وصحبت رسول الله عِلَيْ كما صحبنا وما ابن ابي قحافة ولا ابن خطاب باولي بعمل الحق منك و انت اقرب رسول الله عِلَيْ وشيجة رحم و قدنلت من صهره

مالم ينالا.))

( نهج البلاغة حصه اول صفحه ۴۶۹ ـ ۴۵۰ مطبوعه شيخ غلام على ايند سنز لا هور )

"خدا کی قتم! میری سمجھ میں نہیں آتا کہ میں آپ سے کیا کہوں، میں کوئی الیمی بات نہیں جانتا جس سے آپ ناواقف ہوں، نہ میں کسی ایسے امرکی طرف آپ کی را ہنمائی کرسکتا ہوں جسے آپ نہ جانتے ہوں، جو آپ جانتے ہیں وہی ہم جانتے ہیں، کوئی بات الی نہیں ہے جسے ہم پہلے سے جانتے ہوں کہ اس سے جانتے ہوں کہ اس سے آپ کو باخبر کریں نہ کسی بات میں ہم آپ سے جدا ہوئے کہ اب آپ کو وہ بتا آپ کو وہ بتا دیں جس طرح ہم نے سنا ہی طرح آپ نے دیکھا جس طرح ہم نے سنا ہی طرح آپ نے سنا جس طرح آپ نے سنا ہی طرح آپ نے سنا ہوئے کہ اب ہوں طرح آپ نے سنا ہی طرح آپ نے سنا ہوں طرح آپ نے سنا ہوں طرح آپ نے سنا ہوں طرح آپ ہمی میں ہم نے سنا اسی طرح آپ سے زیادہ سزا وار نہیں تھے ہوئے ابو بکر وعمر وہی آپ ہمی حق پرعمل کرنے میں آپ سے زیادہ سزا وار نہیں تھے کیونکہ باعتبار قرابت آپ رسول اللہ میں آپ سے ان دونوں کے مقابلے میں مزد کیک تر ہیں، بلاشبہ آپ نے رسول اللہ میں گائی کی دامادی کا شرف (دو) مرتبہ حاصل کیا ہے جو انہیں نہیں ملا۔"

یاقوال جناب امیر کے اور وہ روایتی ائمہ کرام کی جواو پرہم نے امامیہ کی معتبر کتابوں سے نقل کی ہیں غالبًا دیکھنے والوں کو اس باب میں کچھ شبہ باتی نہیں رہے گا کہ مہاجرین و انصار خدا اور رسول کے ممدوح تھے اور خلفائے راشدین کے مناقب اور محامد ائمہ کی زبان پر جاری تھے اور ان کے حسن اعمال کا صله خدا سے چاہتے تھے اور ان پر رحمت بھیجتے تھے، کیا وہ لوگ جن کی نسبت حضرت امیر نے فرمایا: ((ھو ولعمری ان مکانهما فی الاسلام لوگ جن کی نسبت حضرت امیر نے فرمایا: ((ھو ولعمری ان مکانهما فی الاسلام نسمی بان کو قات اسلام شدید)) ''کہ میری جان کی فقم! ان دونوں کا مرتبہ اسلام میں بہت بڑا ہے اور ان کی وفات اسلام کے لیے تخت مصیبت ہے۔'' ایمان سے خارج اور اسلام سے بے نصیب تھے اور کیا وہ خلفاء جن کے حق میں علی سے۔'' ایمان سے خارج اور اسلام سے بے نصیب تھے اور کیا وہ خلفاء جن کے حق میں علی

المات بيات بوم المحال المحال (678 عاد 678 عاد 6

المرتضى فالثير في في الله و جزاهما الله و جزاهما الله باحسن ماعمل) ..... "كه خدا ان دونوں پر رحم کرے اور ان کے اعمال کا انہیں نیک بدلہ عنایت کرے۔'' کہہ کر دعا کی ہو غاصب اور ظالم خیال کیے جاسکتے ہیں اور بجائے رحمت جیجنے کے ان کی شان میں کسی قتم کے بے ادبانہ الفاظ کسی مسلمان کی زبان سے نکل سکتے ہیں ، اور کیا وہ داماد رسول طبیعی آیم کہ جس كى نسبت جناب اميرنے ((والله ما سبقناك الى شى وقدرأيت كما رأينا و سمعت كما سمعنا وصحبت رسول الله كما صحبنا و انت اقرب رسول الله)) ..... " كهنه بم كسى بات مين آب سے جدا ہوئے جس طرح بم نے ديكھا اسی طرح آپ نے دیکھا جس طرح ہم نے سنا اسی طرح آپ نے سنا، جس طرح ہم رسول الله طلطي الله عليه على الله على على الله على الله الله على الله على الله على الله على الله على الله السارجن كي نسبت رسول الله طلط عليم في الانصار ((كرشسي و عيبتي)) فرمايا اور ((ولو سلك الناس واديا و سلك الانصار شعبا لسلكت شعب الانصار) ..... "كراكر سار بےلوگ ایک راستے پر چلیں اور انصار دوسری راہ پر چلیں تو میں انصار کی راہ پر چلوں '' ارشادكيا مواورجن كحق مين ((الهم اغفر الانصار و ابناء الانصار و ابناء ابناء الانصار)) ..... ''اے اللہ انصار اور ان کے بیٹوں اور یوتوں کی مغفرت فرما'' دعامیں فرمایا ہواور وہ مہاجرین ریخ اللہ جن کوامام نے جہاد کے لیے ماذون من الله فرمایا ہواور جن كو ﴿ التَّا يُبُونَ الْعُبِدُونَ الْحُبِدُونَ السَّا يُحُونَ ﴾ (ليتن توبه كرنے والے، عبادت کرنے والے، خدا کاشکرادا کرنے والے اور روز ہ رکھنے والے۔'' میں شار کیا ہو،شیعوں کے عقائد کے مطابق مرتد ہو گئے اور پیغمبر خداط اللے علیہ کی وصیت کو ایسے لوگوں نے بھلا دیا ہواور اہل بیت سے پھر گئے ہوں اور کسی نے جناب امیر کا جو وصی برحق اور خلیفہ بلافصل تھے ساتھ نہ دیا ہو۔ بیرانی باتیں ہیں کہ سوائے اس حالت کہ جبکہ انسان مذہبی تعصب کے جوش میں آ کرعقل وفہم کوخیر باد کہہ دے اور بدیہیات کے انکار میں کچھ پس و پیش نہ کرے، ہوش و

حواس کی حالت میں کسی انسان کی زبان سے نہیں نکل سکتے ہیں نہ کسی سمجھ دار آ دمی کے خیال میں آسکتی ہیں۔ اگر اس قسم کے خیالات اور اقوال کی قباحت کسی کے خیال میں نہ گزرے تو اسے مرفوع القلم سمجھ کر اس کے حق میں دعا کرنی چاہیے کہ خدا سمجھ عطا کرے اور سفسطہ اور بدیہیات کا بردہ اس کے دل اور آنکھوں سے اٹھا دے۔



### چوتھا مقدمہ

علمائے امامیہ نے مطاعن صحابہ کے ثابت کرنے میں اکثر وہ روایتیں ہمارے بہاں کی پیش کی ہیں جوجھوٹی ہیں یاضعیف۔اوران کتابوں سے استدلال کیا ہے جوغیر متنداور نامعتبر ہیں۔ جب ہمارے علماء نے اس قسم کی روایتوں کی تکذیب کی اور الیمی روایتوں کے پیش کرنے اور الیمی کتابوں سے استدلال کرنے کو نا جائز اور دھوکہ قرار دیا تو اس پرعموماً علمائے امامیہ نے بیاعتراض کیا ہے کہ سنیوں کی بیعادت ہے کہ جب کوئی الیمی روایت ان کی کتابوں سے پیش کی جائے جس سے ان کے اصول میں خلل واقع ہواور جس کا جواب ان سے نہ بن پڑے تو یا اس روایت کی تکذیب کرتے ہیں یا اسے ضعیف کہہ دیتے ہیں ، اور اس کتاب کے مؤلف پر شریع یا میلان تشیع کی تہمت لگا کرا پنے فرقے سے خارج کر دیتے ہیں ، اور اس کتاب کے مؤلف پر تشیع یا میلان تشیع کی تہمت لگا کرا پنے فرقے سے خارج کر دیتے ہیں ، اور اگر بوجہ شہرت الیا نہ کر سکیس تو کبھی ہیہ کہ مطعون بنا کر اس کی روایت کے تسلیم میں سو حیلے نکا لئے ہیں۔ چنا نچہ اس اعتراض کو قاضی نور اللہ شوستری ہو اور جمہد ین کھنو اور جناب مولوی عامد حسین صاحب نے اپنی اپنی کتابوں میں بہت زور وشور سے بیان کیا ہے۔

• جیسا کہ قاضی نور اللہ شوستری احقاق الحق میں فرماتے ہیں کہ بہت بری عادتوں سے سنیوں کی اور ان کی بے شرمیوں اور فضیحت کن باتوں سے بہت کہ جب امامیہ کوئی آیت جو فضائل اہل بیت میں نازل ہوئی ہے پیش کرتے ہیں اور ان روایتوں سے جو خود سنیوں نے بیان کی ہیں سندلاتے ہیں تو اسے بھی ضعیف کہہ کر بھی خالف کی بناوٹ بتا کر بھی شخصیص وقیم کی قیدیں لگا کر اور بھی بیہودہ تاویل کر کے رد کرتے ہیں کا نہم مفوضون فی اللہ ین مو کلون فی تشریع الشرع السید المرسلین و لم یسمعوا کلام رب العالمین حیث قال قتل المخراصون الذین هم فی غمرة ساهون و اما اقل حیاء هم واکثر اعتداد هم فای خیر فی ذالك وای جمیل یترقب من هذا المخلف فی غمرة ساهون و اما اقل حیاء هم ولکم عذاب الیم صاحب استفاثہ فرماتے ہیں: بالحد مله مقاصد گونه استعجاب ست از انصات دشمنے ایں حضرات که خود بعبارات و هفوات چنیں کسان که انتساب ایشاں هم باهل حق ثابت نیست احتجاج و استدلال می نمایند و بو جدمی آیند و خوداز ⇔⇔ا

در حقیقت پیراعتراض ان کا صحیح نہیں ہے کیونکہ کوئی مذہب دنیا میں ایسانہیں ہے جس میں تمام علماء اور کل مصنفین یاک عقیدہ، عالی د ماغ، اور محقق گزرے ہوں نہ کسی مذہب کی تمام کتابیں ایسی ہیں جومعتبر اور مستند اور مذہبی مباحثوں میں قابل استدلال ہوں بلکہ ہر مذہب میں مذہبی عقائد کے ساتھ رسوم اور اوہام اور الہامی اقوال اور سیجے اخبار کے ساتھ فضص اور حکایات ملے جلے یائے جاتے ہیں اور ہر مذہب میں دنیا طلب یا فاسد العقیدہ یا تم علم لوگوں کی وجہ سے سیجی روایتوں کے ساتھ جھوٹی باتیں بھی مشہور ہوگئی ہیں۔ اسلام ایک ایسا مذہب ہے جس میں صد ہا فرقے ہو گئے اور ہزار ہا بلکہ اکھوکھا عالم گزرے اور ہر فرقے نے اینے مذہبی عقائد کی تائیداورایئے اصول مذہب کی حمایت میں کتابیں تصنیف کیس اوران میں سے بہت سے ایسے ہوئے جنہوں نے اپنی دلیلوں کو تقویت دینے کے لیے روایتوں کا بنانا اور بانی مذہب اور بزرگان ملت کی طرف سے وضعی اقوال کامنتشر کرنا شروع کیا اور امتداد زمانه اور ترقی اختلاف سے بیہ عادت الیم بڑھ گئی کہ ہر فرقے میں معتبر کتابوں کے ساتھ نا معتبر کتابوں کا ایک بڑا ذخیرہ موجود ہو گیا ہے، ہمارے بہاں بھی ہزار ہا عالم گزرے ہیں اور ہزار ہا کتابیں تصنیف ہوئیں، مگر سب عالم نہ ایک درجے کے تھے اور نہ سب کتابیں ایک قشم

⇔ ⇔ غایت جسارت و عدم استحیاء احتجاج را بکلام و مرویات اکائر ائمه دین خود قبول ندارندو بسمع اصغا جاند هند بلکه از مزید عناد یا بے بصیرتی آن علماء راگا هے رافضی و شیعی قطعاو حتما قرار دهندو گاهے مجهول و غیر معروف گویندو گاهے غیر معتبر و نا معتبر پنداند و مجروع مطروع بودند شان ظاهر سازند چنانچه ثعلبی رابآن همه جلال اوصاف و امامت مفسرین تضعیف و توهین سازند و مرویات اور اعتبارے ند هندو بجولے نخرندو پرده ناموس اور ابقدح و جرحش بدر ندوابن مغازلی رابا وصف ظهور محدثیت مجهول دانند وابن الصباغ مالکی سنی راتوهین و تضعیف کنند و ابن حبان راز از اصحاب صحاح و ائمه متبحرین ایشانست مطروح و متروك گویند و احتجاج بکلامش جائز ندارندو یحییٰ بن سعید بآن همه جلالت و امامت گویند که هیچ مردست و طبرسی راساقط الاعتبار سازند بلکه تهمت رفض بروگزار ند واز قبول روایات حاکم سر باز زنند و شهرستانی راهم مائل برفض و تشیع قرار دهند و اخطب خوارزم را از پایه اعتبار و اعتماد ساقط سازند۔ ۲۲

کی ہیں۔ بعض عالم ایسے ہوئے ہیں جو تحقیق کے اعلیٰ درجے پر پہنچ، اور بعض ایسے ہوئے جو دھوکے اور غلطی کے عمیق گڑھے میں گرے۔ کسی نے نیک نیتی سے حق کی تحقیق میں بہت کوشش کی ، کسی نے نفسانی خواہشوں یا غلط رایوں یا دنیا طبی کے خیال سے اظہار باطل میں تامل تک نہ کیا اور جھوٹ کو پچ سے جدا کرنے میں تکلیف نہ اٹھائی، اور پھر بعض ایسے بھی ہوئے جو حقیقت میں فاسد عقیدے رکھتے تھے اور تسنن کا لباس پہن کر ہمارے علماء میں داخل ہوگئے اور لوگوں نے ان کی ظاہری حالت اور ان کے علم و کمال کو دکھ کر ان کے اقوال اور وایتوں کے لینے میں دھو کہ کھایا۔ غرض یہ ہے کہ جب ایسے مختلف الخیال اور مختلف المراتب مصنف ہوئے ہوں تو ان سب کی نقل روایت کا ذمہ دار ہمارا فد ہب نہیں ہوسکتا اور نہ ہر شخص کی تھد یق صرف اس وجہ سے کہ وہ عالم اور مصنف تھے کی جاسمتی ہے۔ ہاں فد ہب ضرور اس کی تھد ایق صرف اس وجہ سے کہ وہ عالم اور مصنف تھے کی جاسمتی ہے۔ ہاں فد ہب ضرور اس کی تھار میں گئان ہے:

﴿لَا يَأْتِيُهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَكَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيْلٌ مِّنْ حَكِيْمٍ خَمِيْدٍ٥﴾ (خم السحده: ٤٢)

''اس پر جھوٹ کا خل نہیں نہ آگے سے نہ پیچھے سے، اتاری ہے حکمتوں والے اورسب خوبیوں والے کی۔''

یا اس مبارک منہ سے نکلی ہوجس کی نسبت خدانے فرمایا ہے:

﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوْى 0 إِنْ هُوَ إِلَّا وَحُيُّ يُوحٰى 0 ﴿ (النحم: ٤٠٣) ( اورنہیں بولتا اپنی خواہش سے بیتو حکم ہے جو پہنچتا ہے۔'

پس جو پچھ ہمارے یہاں کی کتابوں سے ہمارے مقابلے میں پیش کیا جاتا ہے وہ ہم پر جست نہیں ہوسکتا تا آئکہ وہ کوئی آیت آیات قرآنی سے یا کوئی شیح حدیث احادیث نبوی سے مسالہ عن المعارض و محفوظ عن الشذوذ نہ ہو۔ مگر ہم دیکھتے ہیں کہ بجائے اس کے حضرات امامیہ کے پیش کردہ روایتوں کا ماخذیا کتب تاریخ ہیں یا تفاسیر یا غیر مستند حدیث کی کتابیں اوران تینوں قسم کی روایتوں کا حال ہے۔

تاریخ کی کتابوں کی نسبت جبیبا کہ علامہ ابن خلدون نے لکھا ہے بجز اس کے بچھنہیں، کہا جاتا کہ اگرچہ بڑے لائق مسلمان مؤرخوں نے کثرت سے تاریخ کی کتابیں لکھی ہیں مگر وه لغواور باطل روایات اور و همیات اور قصص و حکایات سے بھری ہوئی ہیں اور سوائے چند ابتدائی تاریخوں کے باقی تواریخ کی کتابوں میں جوروایتیں کھی گئی ہیں ان میں نہاسناد درج ہیں نہ روایت کا سلسلہ بیان کیا گیا ہے جس سے معلوم ہو کہ اس کے بیان کرنے والے سیے ہیں یا جھوٹے، مذہب حق پر ہیں یا اہل بدعت، اور اگر کہیں سلسلہ کاروات کا مذکور بھی ہے تو تنقیح سے معلوم ہوتا ہے کہ اکثر روایتوں کے بیان کرنے والے غیر معتبر مشتبہ اور مجہول تھے۔ متقدمین میں سے بڑے نامورمؤرخ مثل واقدی وغیرہ کے جوامام المؤ رخین کہلاتے ہیں خود ان کی کتابیں بیہودہ اور غلط روایتوں سے بھری ہوئی ہیں۔ اور متاخرین کا تو پیرحال ہے کہ وہ صرف انہیں کی بیان کی ہوئی روایتوں اور کہانیوں کے نقل کرنے والے ہیں۔انہوں نے جو پوچ اور لچر روایتیں اور واہی نتاہی کہانیاں تیجیلی کتابوں میں دیکھیں یا ادھر ادھر سے سنیں انہیں ہم تک پہنچا دیا، نہان کے ماخذ کو تحقیق کیا نہان کے مطالب کوغور سے وتامل سے دیکھا۔ خصوصاً ان مؤرخین نے جو پہلے سے کسی رائے یا کسی مذہب کے معتقد یا اس طرف مائل تھے، انہوں نے بمقتضائے طبیعت کے اپنی رائے اور مذہب کے موافق جن خبروں کو سنا قبول کر لیا اوران کا اعتقاد اورمیلان ان کی بصیرت کی آئکھ کا پردہ ہو گیا اور وہ جھوٹی بات کے قبول کرنے اور اس کے نقل کرنے کی مصیبت میں پڑ گئے اور راویوں پر خوش اعتقادی اور حسن ظن کی وجہ سے اعتماد کرنے اور ان کے حالات کی تحقیق نہ کرنے سے اس مصیبت کو عام اور پورا کر دیا۔ انہوں نے نقل کرنے والوں اور راویوں پر ایسا بھروسا کیا کہ نہ نتقیح روایت کے اصول کا لحاظ کیا نہ درایت کے قواعد کو کام میں لائے ، اگر راویوں نے خود دھو کہ کھایا یاسمجھ کی غلطی سے وہ مطلب صحیح ادا نه کر سکے اس کو بھی بجنسه نقل کر دیا اور بے احتیاطی اور شہرت کی خواہش اور اہل ہوا و بدعت کے اختلاط نے تواریخ کی کتابوں کو قصے اور کہانی بنا دیا۔ یہ قول ابن خلدون کا مختاج دلیل نہیں ہے بلکہ تاریخ کی کتابیں اور ان کے فقص و حکایات اس پر شاہد ہیں۔مگر باوجود اس کے حضرات امامیہ نے اس قتم کی تاریخوں سے اکثر روایتیں نقل کی ہیں اور انہی ہیہودہ اور غلط اخبار کو ہمارے مقابلے میں پیش فرمایا ہے۔ جیسا کہ دعویٰ ہمہ فدک میں تاریخ اعثم کوفی اور تاریخ آل عباس اور معارج النبوت اور حبیب السیر وغیرہ کتابوں سے غلط سلط روایتیں نقل کر کے ہمہ فدک کے دعویٰ کو ثابت کرنا چاہا ہے مگر محققین کے نزدیک اس قتم کی روایتیں معمولی واقعات میں بھی کچھ زیادہ وقعت نہیں رکھتیں نہ کہ ایسے معاملات میں ان سے استدلال کیا جائے جو ان اصول وعقائد پر مؤثر ہوں جو قرآن مجید اور احادیث مشہورہ سے ثابت اور مسلم ہوں۔

تواریخ کی کتابوں کے علاوہ تفاسیر میں جواقوال اور اخبار درج ہیں ان کو بھی حضرات املہ یہ نے مطاعن صحابہ رشخ اللہ کے ثابت کرنے میں بطور سند کے پیش کیا ہے۔ مگر کسی روایت کا تفسیر کی کتابیں بھی مختلف کا تفسیر کی کتابیں بھی مختلف طبیعت کے آدمیوں کی لکھی ہوئی ہیں اور ان میں صحح اور غلط قوی اور ضعیف اخبار ہرفتم کے درج ہیں، کما قال ابن تیمیہ ……:

((كتب التفسير التي ينقل فيها الصحيح و الضعيف مثل تفسير الثعلبي والواحدي والبغوى و ابن جرير و ابن ابي حاتم لم يكن مجرد رواية واحد من هولاء دليلا على صحته باتفاق اهل العلم فانه اذا عرف ان تلك المنقولات فيها صحيح و ضعيف فلابد من بيان ان هذا المنقول من قسم الصحيح دون الضيف.))

'' بعنی تفسیر کی کتب میں سیجے وضعیف روایتیں منقول ہیں جیسے نظابی اور واحدی، بغوی، ابن جرمر اور ابن ابی حاتم کی تفسیریں، علماء کا اس پر اتفاق ہے کہ صرف ان لوگوں کا کسی روایت کو روایت کر دینا دلیل صحت نہیں ہوسکتا، اس لیے کہ جب بیمعلوم ہے کہ جوان میں منقول ہے وہ سیجے اور ضعیف دونوں ہیں تو اس کے جب بیمعلوم ہے کہ جوان میں منقول ہے وہ سیجے اور ضعیف دونوں ہیں تو اس کے

اَيْتِ بِينات بِهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال

ساتھ ضرور ہے کہ بیہ بیان کر دیا جائے کہ بیہ منقول روایت صحیح ہے ضعیف نہیں۔'' اور علامہ عبدالرؤف فتاوی فیض القدیر شرح جامع صغیر میں لکھتے ہیں:

((قال ابن الكمال كتب التفسير مشحونة بالاحاديث الموضوعة.))

''ابن الکمال کا قول ہے کہ تفسیر کی کتابوں میں موضوع احادیث بھری ہوئی ہوئی ہوئی ہوئ

پس جب تک کوئی روایت یا خبر یا حدیث ایسی نه پیش کی جائے جواصول روایت اور درایت کی روسے صحیح ہوتب تک کوئی قول کسی مفسر کا اور کوئی روایت کسی تفسیر کی صرف اس بنا پر کہ وہ تفسیر میں درج ہے قابل استدلال نہیں ہوسکتی۔

تفسیر کے سواا کثر حدیث کی کتابوں سے بھی حضرات امامیہ روایتیں پیش کرتے ہیں ،مگر یہ بات یا در کھنے کے لائق ہے کہ حدیث کی کتابیں بھی اعتبار وصحت کے لحاظ سے ایک درجے کی نہیں ہیں۔سوائے صحاح ستہ کے جتنی کتابیں حدیث کی کہلائی جاتی ہیں ان کی نسبت محققین کا پیقول ہے کہ عموماً ان کی حدیثیں نہ قابل عمل ہیں نہ لائق نقل۔ مگر ان لوگوں کے لیے جو اساء الرجال سے واقف اور علل احادیث سے آگاہ اور بڑے محقق ہیں کہ وہ ان میں سے متابعات اور شوامد لے سکتے ہیں، اور پیجھی ان مسانید اور جوامع اور مصنفات کا حال ہے جو بخاری ومسلم کے زمانے سے پہلے اور ان کے بعد تصنیف کی گئیں اور جن میں صحیح اور حسن، ضعیف اورمعروف،غریب اور شاذ ،منکر اور خطا ،صواب اور ثابت اورمقلوب سب بھری ہوئی ہیں۔مثل مسند ابوعلی ،مصنف عبدالرزاق ،مصنف ابوبکر بن ابی شیبہ،مسندعبد بن حمید ، طیالسی ، کتب بیہقی ،طحاوی اور طبرانی کے کہ ان کے مصنفین کا بیرارادہ تھا کہ جو پچھ یائیں جمع کر دیں، نہاس کی تنقید کریں اور نہ تہذیب وتخلیص، بلکہ بیرکام دوسروں کے لیے چھوڑ دیں۔ان کے علاوہ حدیث کی وہ کتابیں ہیں کہ جن کے مصنفوں نے زمانہ دراز کے بعد تصنیف کا ارادہ کیا اور جو کچھ صحاح ستہ میں نہ پایا اسے جمع کیا اور جومسانید اور جوامع چھپے پڑے تھے ان میں

سے روایتیں لے کر اکٹھا کر دیں اور بیہ حدیثیں اس قسم کی تھیں جولوگوں کی زبانوں پر جاری تھیں، مگر محدثین نے ان پر اعتناء نہیں کی اور ان کونہیں لیا۔ اور ان میں سے اکثر حدیثیں غیر مختاط اور بکنے والے واعظ بیان کرتے تھے، اہل ہوا اور اہل بدعت اور ضعفاء نقل کرتے رہے تھے، یا صحابہ رفخانیہ اور تابعین کے آثار اور بنی اسرائیل کے اخبار اور حکماء اور واعظین کے کلام تھے جن کو راویوں نے سہواً یا عمداً احادیث میں ملا دیا، یا وہ معانی جو کتاب و سنت کے اشارات سے سمجھے گئے تھے ان کو عمداً احادیث قرار دیا گیا۔ چنانچہ اس قسم کی حدیثیں کتاب الضعفاء ابن حبان ، کامل ابن عدی ، خطیب ، ابو نعیم اور جو زقانی اور ابن عساکر اور ابن نجار اور دیلی اور مسند خوارزمی میں بائی جاتی ہیں۔ ان کتابوں کا بیا حال ہے کہ سب سے عمدہ اور حجے حدیثیں ان کی وہ ہیں جو ضعیف ہیں اور سب سے بدتر وہ ہیں جو موضوع اور مقلوب یا منکر عیں اور انہیں کتابوں کا مادہ کتاب موضوعات ابن جوزی میں ماتا ہے۔

اس قتم کی حدیثوں کے علاوہ اور وہ حدیثیں ہیں جو فقہاء، صوفیہ اور مؤرخین وغیرہم کی زبانوں پر تھیں اور ان کے سبب سے مشہور ہو گئیں جن کی کوئی اصل پہلے طبقوں میں نہیں پائی جاتی اور انہی احادیث اور روایتوں میں سے وہ حدیثیں ہیں جن کوان لوگوں نے جو دین میں با باک اور باتوں میں زبان دراز تھے اس طور پر حدیثوں میں ملا دیا اور ان کے ایسے تو ی اسناد بیان کیے جن میں جرح ممکن نہیں اور ایسے بلیغ کلام میں نقل کیا جس کا صادر ہونا اسناد بیان کیے جن میں جرح ممکن نہیں اور ایسے بلیغ کلام میں نقل کیا جس کا صادر ہونا مخضرت طبیع ہوگئی اور جھوٹے اقوال حدیثوں میں مل گئے۔ اس قتم کی حدیثیں جن کتابوں میں درج ہیں ہوگئی اور جھوٹے اقوال حدیثوں میں مل گئے۔ اس قتم کی حدیثیں جن کتابوں میں درج ہیں الزام دینے کے لیے انہیں کتابوں کی دستاویز ہیں کہ وہ اپنے عقیدوں کے اثبات اور اہل حق کے الزام دینے کے لیے انہیں کتابوں کی روایتیں پیش کرتے ہیں۔ اور جو محقق نہیں ہیں وہ دھو کہ کھا جاتے ہیں۔

ان سب باتوں پرایک خرابی اور مستزاد ہوئی کہ بعض شخصوں نے مغالطہ کے لیے حدیث کاعلم حاصل کر کے احادیث صحاح کی روایت کرنی شروع کی ،مگر اسی درمیان میں اپنے عقائد

باطلہ کواسی اسناد سے جوانہوں نے یاد کررکھے تھے روایت کر دیا اور اکثر محدثین نے دھوکہ کھایا۔ جیسا کہ جابر جعفی اور ابوالقاسم سعد بن عبداللہ الشعری ہتی سے ہوا ہے ، یہا یہے ہوشیار استاد تھے کہ حقیقت میں تو شیعہ تھے مگر بہت سے محدثین کو دھوکہ دیا اور غلط حدیثوں کو صحح محدیثوں کی صورت میں بنا کر ان کوان کی صحت کا یقین دلا دیا یہاں تک تر ذری ، ابوداؤ داور نسائی نے جابر جعفی کی حدیثوں کوانی کتابوں میں نقل کر دیا۔ یا اصلح نامی ایک شیعہ کی جس نسائی نے جابر جعفی کی حدیثوں کواپی کتابوں میں نقل کر دیا۔ یا اصلح نامی ایک شیعہ کی جس نے سینوں کی بیخ و بن اکھاڑنے کی تدبیر کی تھی کی کی بن معین سے محقق نے توثیق کی ، اور اس پر اعتماد کیا۔ یہاں تک کہ آخر کارتحقیق کے بعد بیر حال کھلا اور ان کا فریب ظاہر ہوا۔ لیکن چونکہ وہ وہ روایتیں ان کی حدیث کی کتابوں میں لکھ دی گئیں ، اس لیے اکثر آ دمیوں کو دھو کہ ہوتا ہے اور حدیث کا نام سن کر ان کے اعتقاد میں خلل بڑتا ہے اور واقع میں نہ وہ حدیث ہے اور نہ قول پنج ببر طفع میں نہ وہ حدیث ہے اور نہ قول پنج ببر طفع میں نہ وہ حدیث ہے اور نہ قول پنج ببر طفع میں نہ دہ حدیث ہے اور نہ قول پنج ببر طفع میں نہ دہ حدیث ہوتا ہے والے مفتری کا لطیفہ ہے۔

اس قتم کےلوگوں میں ابن ابی الحدید معتزلی 🗨 بھی ہے کہ وہ اعتزال کے ساتھ تشیع کا

• زبدة المحتهدين مرزام مراقم باقر موسوى بن حابى زين العابدين نيا يكاب روضات الجنات في احوال العلماء والسادات مطبوع ايران ٢٠٣١ء على ابن البي الحديد كريم على يراكها به عبدالحد ميد بن ابي الحسين بهاء المدين محمد بن محمد بن الحسين بن ابي الحديد المدائني الحكيم الاصول المعتزلي المعروف بابن ابي الحديد صاحب شرح نهج البلاغة المشهور هومن الكابر الفضلاء المتبعين و اعاظم النبلاء المتحرين مواليا لاهل بيت العصمة و الطهارة وان كان في ذي اهل السنه والجماعة منصنفا غاية الانصاف في المحاكمة بين الفريقين و معترفا في ذالك المصاف بان الحق يد ورمع والد الحسنين و ابن ابي الحديد مع تسننه قديتوهم عن شرحه تشيعه و بالميثم بالعكس و كان مولده في غرة ذي المسابي الحجة سنة ست و ثمانين و خمس ماة فمن تصانيفه شرح نهج البلاغة عشرين مجلداً، و قداحتوى هذا الشرح على مالم يحتوى عليه كتاب من جنسه صنفه لخزانة كتب الوزير مويد الدين بن علقمي و لما فرغ من تصنيفه انقذه على يداخيه موفق الدين ابي المعالي فبعث له بماة الف دينار و خلعه سنية و فرس فكتب الى الوزير هذه الابيات:

يارب العباد رفعت صنيعي، وطللت بمسكبي و بللت ريقي، وزيغ الاشعرى كشفت عني، فلم اسلك بنيان الطريق، احب الاعتزال و ناصريه، ذوى الالباب و النظر الدقيق، واهل العدل والتوحيد ابلي، نعم و فريقهم ابدا فريقي، و شرح النهج لم ادركه الا، بعونك بعد مجتهد وضيق تمثل، ان بدأت ⇔⇔⇔

المات بيات بوم المحال ا

بھی جامع تھا۔اس نے ابن علقمی وزیر معتصم باللہ کے خوش کرنے اوراس کے کتب خانے کے لیے شرح نہج البلاغہ لکھی اور اس میں گمنام کتابوں اور غیر محقق مصنفوں کی تصنیفات سے وہ حجوٹی اور نامعتبر روایتیں چن چن کر جمع کیں جس سے صحابہ کرام پینائیں مطعون اور مورد ملام تھہریں اور شیعوں کے اعتراضات اور عقائد کو تقویت ہو۔ ابن علقمی اس کا بڑا مرنی اور دوست تھا۔اس نے اس کتاب کے صلہ میں ایک لا کھ دینار اور بہت بڑا خلعت فاخرہ ابن الی الحديد كو ديا۔ اور بدابن علقمی معمولی شيعہ نہ تھا بلکہ ايسا غالی شيعہ اور سنيوں کا مثمن تھا کہ اس نے صرف مذہبی تعصب کی وجہ سے عباسی خلافت کو غارت کیا اور ہلا کو خال کو پوشیدہ دعوت دے کر بغداد برحملہ کرنے کے لیے بلایا اور خلیفہ کو دھوکہ دے کراس کے پاس لے گیا اور اسے مع علماء اور امراء کے شہید کرا دیا۔ ابن ابی الحدید کی کتاب اگر جہ نہایت جامع اور عالمانہ ہے اور خود ابن ابي الحديد نهايت قابل اور برا اديب تها، مذهب تشيع كا حامي تهاكسي غالي اورمتعصب شيعه نے بھی اپنے مذہب کے لیے غالبًا اس قدرمواد بہم نہ پہنچایا ہو گا جیسا کہ ابن ابی الحدید نے ان کے لیے مادہ جمع کر دیا۔اس کی وہ کتاب ہے کہ اس کے زمانے سے لے کراب تک اسی سے حضرات امامیہ روایتیں پیش کرتے ہیں اور استناد و استدلال فرماتے ہیں اور ایسے اہل بدعت ومخالف مذہب کوسنیوں کے اکابر علماء میں سے قرار دے کر اس کی روایتوں کو ہمار ہے مقابلے میں پیش کرتے ہیں۔شروع زمانے سے لے کراب تک جس کتاب کوشیعوں کی اٹھا كرد يکھئے اكثر مطاعن صحابہ وغنائية میں ابی الحدید ہی كی كتاب كا حوالہ ہوگا اور اسى كی حجموٹی اور غلط روایتیں ہمارے مقابلے میں یائی جائیں گی ، چنانچہ ہماری اس کتاب کے ناظرین کومعلوم ہو جائے گا کہ مطاعن صحابہ رغیالیہ کے متعلق جوروا بیتیں اہل سنت کے نام سے بیش کی گئی ہیں، ان کا بڑا حصہ اسی ابن ابی الحدید کی کتاب سے لیا گیا ہے۔

⇒⇔به لعینی، اتم كذروة الطورالسحیق، فتم یحس عینك و هو نائی، من الیعوق او بیض العنوق، بآل
 العلقمی و رت زناری، و قامت بین اهل الفضل سوتی، فكم ثوب انیق نلت منهم، و نلت بهم و كم طرف
 عتیق، ادام لله دو لتهم و انحی علی اعدائهم بالخنفقیق\_

مگر روایت اور درایت کے اصول کو جانے والے اور حدیثوں کی صحت اور غلطی کے پر کھنے والے دھوکہ نہیں کھا سکتے اور وہ وضعی حدیثوں اور جھوٹی روایتوں کو اسی طرح رد کر سکتے ہیں جس طرح صراف کھوٹے کو کھر ہے ہے جدا کرتا ہے، اس لیے کہ محدثین نے ہر حدیث کے متعلق سند بیان کرنے اور راویوں کے نام لکھ دینے سے قیامت تک ہر شخص کے لیے نقیح، تحقیق کا دروازہ کھول دیا ہے، اور جھوٹ اور تیج میں تمیز کر دینے کا ذریعہ مہیا کر دیا ہے۔ اس لیے جو حدیث یا روایت ہمارے سامنے پیش کی جائے گی تو ضروری ہے کہ ہم اول اس بات پر نظر کریں کہ وہ حدیث از روئے اصول روایت صحیح ہے یا نہیں، اگر ہم کو معلوم ہو کہ اس حدیث کے بیان کرنے والوں میں سے کوئی ایک راوی بھی جھوٹا یا غیر معتبر ہے یا اہل برعت حدیث از روئے میں اس حدیث کو روایت کیا ہوتو ہم اسے نہ ما نیں گے اور نہ حس نے اپنے فدہب کی جمایت میں اس حدیث کو روایت کیا ہوتو ہم اسے نہ ما نیں گے اور نہ حس نے اپنے فدہب کی جمایت میں اس حدیث کو روایت کیا ہوتو ہم اسے نہ ما نیں گے اور نہ صحیح کا استدلال کرنا جائز ہوگا۔

اس لیے کہ حدیث اور روایت خبر ہے اور خبر میں صدق و کذب دونوں کا احمال ہوتا ہے،
اور کذب کا احمال دور کرنے کے لیے ضروری ہے کہ اس کے بیان کرنے والے ثقہ، متدین
اور صادق القول ہوں۔ پھراگر وہ خبر اتنی سندوں اور اسنے طریقوں سے بیان کی گئی ہو کہ عاد تا
ان کا اجماع کذب پرمحال ہو، اور ابتدا سے انتہا تک اس کے راوی ان معائب سے یاک
ہوں جن سے روایت میں خلل اور شبہ پیدا ہوتا ہے تو وہ خبر صحت کے اعلی درجے میں شمجی
جائے گی، اور اسی قسم کی خبر کو'' متواتر'' کہتے ہیں اور صرف اسی قسم کی حدیثیں مفید علم ویقین
ہوتی ہیں اور ان پراعتقاد کی بنیاد قائم ہوسکتی ہے (و ھو و الدی یہ ضرط ر الانسان
الیه .)) گراس قسم کی حدیثیں بہت کم ہیں، جسیا کہ ابن صلاح نے کہا ہے:

((مثال المتواتر على التفسير المتقدم يعز وجوده الا ان يدعى ذالك فى حديث من كذب على متعمد افليتبوا مقعده من النار.))

''اس متواتر کی مثال جوتفسیر پر مقدم ہے بہت کم ہے، ہاں، حدیث ((من کذب

علی .... الخ)) کے بارے میں بیدعویٰ کیا جا سکتا ہے۔

اور وہ خبر اتنی سندوں اور اتنے طریقوں سے بیان نہ کی گئی ہومگر اس کے راوی نہایت ثقہ اور نہایت معتبر اور متدین ہوں۔ اور کم سے کم دوطریقوں سے بیان کی گئی ہوتو اس میں بھی صدق کی جانب کوغلبہ ہو گا اور ایسی خبر اصطلاح میں مشہور کہی جاتی ہے۔ اور وہ روایت ماننے کے قابل ہوگی۔اوراگر وہ خبراننے طریقوں اوراتنی سندوں سے جس پرمتواتر اورمشہور کا اطلاق ہو سکے بیان نہ کی گئی ہوتو وہ اگرمتصل السند غیرمعلل ہواوراس کے راوی ضابطہ اور متصف به صفات ونوق هول تو گووه مفيدعكم ويفين نه هوگي بلكه اس سي صرف افادهُ ظن هوگا، مگر اسے بھی صحیح سمجھیں گے اور اس برعمل کرنا جائز ہو گا،لیکن اصول اعتقادات میں بوجہ اس کے کہ اعتقاد کے لیے یقین ضروری ہے وہ بناءاعتقاد نہ ہوگی۔اورجس حدیث کے سب راوی جھوڑ دیے گئے ہوں یا کوئی راوی جھوڑ دیا گیا ہواوراس کا جھوڑ دینا بیان کیا گیا ہویا نہ کیا گیا ہو، یا کوئی راوی بوجہ من وجوہ الطعن مطعون ہوتو وہ حدیث مطعون مجھی جائے گی۔اس لیے کہاس میں اختال اس بات کا ہے کہ جوراوی حجبوڑ دیا گیا ہے، شاید صحابی ہویا تابعی۔اوراگر تابعی ہے تو احتمال ہے کہ وہ ضعیف ہویا ثقہ۔سوائے اس کے اگر کوئی راوی ایسا ہو جوجھوٹا ہے یا حدیث کو جان بو جھ کر جھوٹی روایت کرتا ہے یامتہم بہ کذب ہو، لینی گوخود حدیث کوعمداً بنا کر نه روایت کرتا ہومگر اس کا حجموٹ اور طرح برمعلوم ہو یا کثر ت سے غلطی کرتا ہو، یامختاط نہ ہو، یا غفلت کرتا ہو، یا فاسق ہو، یا وہمی، یا اس کی مخالفت ثقات سے یائی جاتی ہو، یا اہل بدعت سے ہو، یا حافظہ کا احیمانہ ہو۔ایسے راوی کی بیان کی ہوئی حدیث اعتماد کے قابل نہ ہوگی۔ بلکہ اگر وہ مطعون بہ کذب ہوتو وہ حدیث موضوع ہے۔ اور اگر وہ متہم بہ کذب ہے تو وہ حدیث متروک ہے، اور اگر وہ روایت میں بہت غلطی یا غفلت کرتا ہو یا اس کافسق ظاہر ہوا ہوتو وہ حدیث منکر ہواور جومبہم ہوتو اس کی حدیث غیرمقبول ہے۔اس لیے کہ قبول خبر کی شرط راوی کی عدالت ہے۔ اور جب اس کا نام مبہم ہواور معلوم نہ ہو کہ کون ہے تو اس کی عدالت کیوں کرمعلوم ہوسکتی ہےاور کیوں کراس کی خبر قبول کی جاسکتی ہے؟ اس لیے مرسل حدیث علی الاصح قبول نہیں کی جاتی۔

احادیث اور اخبار کے متعلق عموماً اور مطاعن صحابہ رفخانیم کے متعلق خصوصاً یہ امر بھی قابل لحاظ ہے کہ اس کا راوی مذہب جن اہل سنت کا مخالف نہ ہو، اس لیے کہ گوہم اہل بدعت کو کا فرنہیں کہتے اور نہ اپنے مذہب کے مخالف کسی مسلمان پر تکفیر کا تھم لگاتے ہیں اور در صورت ضابط اور متنقی اور صادق ہونے کے اہل بدعت کی روایت کو قبول کرتے ہیں۔ مگر شرط یہ ہوے کہ اس کی روایت اور خبر اس کی بدعت اور اس کے اعتقاد فاسد کی دائی اور موید نہ ہو۔ کیونکہ ممکن ہے کہ وہ اپنی بدعت اور فاسد اعتقاد کی تزئین اور ترویج کی روایتوں کو تح یف کرتا اور اپنی بدعت اور اس کے اور وایت اس کے مذہب اور اعتقاد اور بدعت کوتھ یہ وہ کا تقاد اور اس کے مذہب اور اعتقاد اور بدعت کوتھ یہ ہو کہ ہو اور ایک جائے گی۔

ہماری کتاب کے ناظرین دیکھیں گے کہ اکثر روایتیں مطاعن صحابہ رفخانیہ اور فدک کے متعلق انہی لوگوں سے مروی ہیں جو مہم بہت جے، یا فدہب تشیع میں غالی۔ اور گوان کے بوجہ اور طرح سے معتبر ہونے کے محدثین نے ان کی روایتوں کو قبول کیا ہے، مگر جو روایتیں ایسی ہیں کہ جس سے ان کے فدہب کی تائید ہوتی ہو وہ عقلاً اور نقلاً کسی طرح سے قبول کے لائق نہ ہوں گی۔ پھر اصول درایت کے لحاظ سے بھی حدیث قابل تنقیح ہے۔ اگر درایت کی کسوٹی پر وہ کامل المعیار نہ اترے تو ایسی حدیث بھی قابل قبول نہ ہوگی۔ جیسا کہ تدریب الرادی میں لکھا ہے کہ 'جو حدیث عقل یا نقل یا اصول کے خلاف بائی جائے گی وہ موضوع یہ تصور ہوگی۔' فتح المغیث میں لکھا ہے گئی کہ ابن الجوزی نے کہا ہے: جو حدیث عقل کے مخالف یا تصور ہوگی۔' فتح المغیث میں لکھا ہے گئی کہ ابن الجوزی نے کہا ہے: جو حدیث عقل کے مخالف

● قال ابن الحوزى و كل حديث رايته يخالف العقول اوينا قض الاصول فاعلم انه موضوع فلا يتكلف اعتباره اى لاتعتبر رواته ولا تنظر في جرحهم اويكون ممايدفعه الحسن و المشاهدة اومباينا لنص الكتاب اوالسنة المتواترة اوالاجماع القطعي حيث لايقبل شي من ذالك التاويل اويتضمن الافراط بالوعيد الشديد على الامر اليسير وهذالا خير كيثر موجود في حديث القصاص والطرفية و من ركنه المعنى لاتا كلوا القرعة حتى تذبحوا ولذاجعل بعضهم ذالك دليلا على كذب راويه و كل هذا من القرائن في المروى و قدتكون في الراوى كقصة غياث مع المهدى و حكاية سعد بن حائل

ہے یا اصول کے برخلاف، اس کوموضوع جانو۔ اس کے راویوں کی جرح و تعدیل کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔علی مذالقیاس جس حدیث میں ایسا بیان ہو جوحس اور مشامدہ کے برخلاف ہے، یا حدیث متواتر یا اجماع قطعی کے ایسا مخالف ہو کہ کسی تاویل صحیح سے مطابق نہ ہو سکے، یا اس کے معنی رکیک اور سخیف ہوں، یا راوی ایسی حدیث میں منفر د ہو جواوروں کے یاس نہیں ہے اور جس کے مضمون کا جاننا تمام مکلفین کونہایت ضروری ہے، یا ایسے ظیم الثان واقعہ کا بیان ہوجس کے نقل کرنے کی بہت سے لوگوں کو ضرورت ہے، یا ایسا بیان ہو جسے اتنی بڑی جماعت نے جھٹلا دیا ہے کہ جس کا جھوٹ برا تفاق کرنا محال ہواوران کا دوسرے کی تقلید کرنا عادتاً ناممکن ہےتو بیرسب قرینے روایت کےموضوع ہونے کے ہوئے۔

مولانا شاه عبدالعزيز صاحب مرحوم نے عجاله نا فعه میں فرمایا ہے:

((علامات وضع حدیث و کذب راوی چند چیزاست، اول آنکه خلاف تاریخ مشهور روایت کند، دوم آنکه راوی رافضی باشد و حدیث در طعن صحابه روایت کند و یاناصبی باشد و حدیث در مطاعن اهل بیت باشد و علی هذا القیاس ، سوم آنکه چیزے روایت کند که برجمیع مکلفین معرفت آن و عمل بران فرض باشدو او منفرد بود بروایت ، چهارم آنکه وقت دحال قرینه باشد برکذب او، پنجم آنکه

ك ك كظريف الماضى ذكر هماو اختلاف المامون بن احمد الردى حين قيل له الاترى الشافعي و من تبعه بخر اسان ذالك الكلام القبيح حكاه الحاكم في المدخل، قال بعض المتاخرين و قدرأيت رجلاقام يوم الجمعة قبل الصلواة فابتدأ ليورده فسقط من قامة مغشيا عليه اوانفراده عمن لم يدركه بما لم يوجد عنه غير هما اوانفراده بشي مع كو نه فيما يلزم المكلفين علمه و قطع العذرفيه كما قرره الخطيب في اول الكفايه او بامر حسم يتو فرالدوا عي على تقله كحصر العدد للحاج عن البيت او بما صرح بتكذيبه فيه جمع كيثر يمتنع في العادة تواطئهم على الكذب وتقليد بعضهم بعضاً\_ فتح المغيث

مخالف مقتضائے عقل و شرع باشد و قوعد شرعیه آن راتک ذیب نمایند، ششم آنکه در حدیث قصه باشداز امر حسی واقعی که اگر بالحقیقه متحقق می شد هزاران کس آنرانقل می کردند، هفتم رکاکت لفظ و معنے، مثلاً لفظے روایت کندکه بر قواعد عربیه درست نشود یا معنی که مناسب شان نبوت و وقار نبا شد هشتم افراط درو عید شدید برگناه صغیر یا افراط دروعده عظیم بر فعل قلیل نهم آنکه بر عمل قلیل ثواب حج و عمره ذکر نماید، دهم آنکه کسی را از عاملان خیر ثواب انبیاء موعود کند، یاز دهم خود اقرار کرده باشد بوضع احادیث.)

''موضوع احادیث اور راویوں کے جھوٹے ہونے کی چندنشانیاں ہیں، پہلے یہ کمشہور تاریخ کے خلاف روایت کرے، دوسرے یہ کہ راوی رافضی ہواور صحابہ پر طعن کی روایت کرے بیا ناصبی اور خارجی ہواور اہل بیت کو مطعون کرنے کے لیے حدیث روایت کرے، تیسرے یہ کہ وہ اپنی روایت میں بالکل منفر د ہواور وہ روایت بیان کرے جس سے تمام مکلفین کو اس روایت کے تحت عمل کرنا فرض ہو جائے، چوشے یہ کہ اس راوی کے جھوٹے ہونے پر حال و قریبہ موجود ہو، چائے ہی ہاس کی بیروایت عقل و شریعت کے خلاف ہواور اصول شریعت اس روایت کو جھوٹے بیا کہ ماگر وہ در حقیقت صحیح ہوتا تو ہزاروں آدمی اسے بیان طرح بیان کیا جائے کہ اگر وہ در حقیقت صحیح ہوتا تو ہزاروں آدمی اسے بیان کرتے، ساتویں یہ کہ روایت لفظی طور پر بھی اس طرح رکیک ہو کہ عربی قواعد کرتے، ساتویں یہ کہ روایت لفظی طور پر بھی اس طرح رکیک ہو کہ عربی قواعد کے خاظ سے صحیح نہ ہویا بھر وہ روایت بلی ظرعی شان اور وقار نبوت کے مناسب کے لحاظ سے صحیح نہ ہویا بھر وہ روایت بلی ظرعی بیاسی چھوٹے سے کام پر اجرعظیم

کا وعدہ ہو، نویں بیکسی چھوٹے سے کام پر جج وعمرہ کے برابر تواب کا ذکر ہو، دسویں بیر کہ کسی اچھے کام کرنے والے کو انبیاء کے برابر تواب کا وعدہ ہو اور گیار ہویں بیر کہ راوی خوداحادیث وضع کرنے کا اقرار کرتا ہے۔''

امام سخاوی نے فتح المغیث میں ابن جوزی سے حدیث کے موضوع ہونے کی بینشانیاں کسی ہیں: 'اوّل وہ حدیث کہ عقل اس کے مخالف ہواور اصول کے متناقض ہو، دوم ایسی حدیث کی حس اور مشاہدہ اس کو غلط قرار دیتا ہو، سوم وہ حدیث جو کہ مخالف ہوقر آن مجید یا حدیث متواتر اجماع قطعی کے، چہارم جس میں تھوڑ ہے کام پر وعید شدید اجرعظیم کا وعدہ ہو، پنجم رکا کت معنی اس روایت کی جو بیان کی گئی، ششم رکا کت یعنی سخافت راوی کی، ہفتم منفر دہونا راوی کا، ہشتم منفر دہونا راوی کا، ہشتم منفر دہونا ایسی روایت میں جو تمام مکلفین سے متعلق ہونہم بڑی بات ہوجس کے قبل کرنے کی بہت سی ضرور تیں ہوں، دہم جس کے جھوٹ ہونے پر ایک گروہ کثیر منفق ہو۔''

 ایت بیات سوم کی کارگری کارگری

ہیں یا شک یا تکذیب فرماتے ہیں؟ اگر تصدیق کرتے ہیں تو آپ کا اعتقاد مثل خوارج کے ہوا جاتا ہے، اور اگر آپ شک کرتے ہیں تو خوارج کے قول میں شک رہتا ہے، اور اگر آپ تكذيب كرتے ہيں تو ان بہت سے آدميوں كى تكذيب لازم آتى ہے جنہوں نے اس حديث کو بسند آنخضرت طلنے علیہ سے نقل کیا ہے؟ تو امام م نے جواب دیا کہ میں ان سب راو بوں کی تکذیب کرتا ہوں اور میرا ان لوگوں کو جھٹلا نا اور ان کے قولوں کارد کرنا پیغمبر خداط ہے آتا ہے کچھ تکذیب نہیں ہے، اس لیے کہ قول پیغمبر تکذیب بیہ ہے کہ کوئی شخص کیے کہ میں پیغمبر خدا طلقی آیم کے قول کونہیں مانتا، کیکن جبکہ وہ یہ کہے کہ میں ہر بات پر جو آنخضرت طلقے آیم نے فر مائی ہے ایمان رکھتا ہوں اور اس کی تصدیق کرتا ہوں <sup>لی</sup>کن میں جانتا ہوں کہ کوئی بات پی**ن**مبر خدا ﷺ نے قرآن کے خلاف نہیں فرمائی تو یہ حقیقت میں پینمبر کی تصدیق اور قرآن کی تصدیق ہے اور اس سے تنزیہ اور یا کی آنخضرت طلط آئے کی مخالفت قرآن سے ثابت ہوتی ہے۔اوراگر پیغمبر خداط التھ ایک قرآن کے خلاف کچھ کہتے تو خدا کب جھوڑتا، اور کیسے ہوسکتا ہے کہ خدا کا نبی ایسی بات کیے جو خدا کی کتاب کے مخالف ہو، اور جو خدا کی کتاب کا مخالف ہو وہ کیسے خدا کا نبی ہوسکتا ہے۔ پس بیر حدیث خلع ایمان کی زنا سے جولوگوں نے روایت کی ہے قرآن کے خلاف ہے۔ پس ایسے آ دمیوں کے قول کور دکرنا جو پیغمبر خداط ہے آپی بات کومنسوب کریں جو قرآن کے مخالف ہو پیغمبر کی بات کا رد کرنانہیں ہے اور نہان کی تکذیب ہے بلکہ حقیقت میں وہ رد ہے اس کے قول کا جو کہ پیغمبر خداط التے عَلَیْم کی طرف سے ایک باطل بات کونفل کرتا ہے اور آنخضرت طلنے علیم پرتہمت لگاتا ہے۔ اور ہم پیغمبر طلنے علیم کی ہر بات کوخواہ ہم نے سنی ہو بسر وچشم قبول کرتے ہیں اور اس پر ایمان رکھتے ہیں اور شہادت دیتے ہیں کہ وہ بات ایسی ہی ہو گی جبیبا کہ آنخضرت طلنے عَلیم نے فر مایا ہے، کیکن اس طرح پر ہم پیشہادت دیتے ہیں کہ کوئی بات آنخضرت طلط آئے تا نون کے خلاف نہیں فر مائی ، نہ کسی ایسی چیز کا حکم دیا جسے خدا نے منع کر دیا ہونہ کسی ایسی چیز کو جدا کیا جس کے ملانے کا اللہ نے تھم کیا ہواور نہ کسی چیز کی ایسی صفت بیان کی جو خدا کے بیان کے مخالف ہو۔ اور ہم شہادت

المرات ال

دیتے ہیں کہ آنخضرت طلط اللہ کا ہر قول خدائے عزوجل کے قول کے موافق تھا اور اسی لیے خدا نے فرمایا ہے کہ جس نے رسول اللہ کی اطاعت کی اس نے اللہ کی اطاعت کی ۔

یہ نہ خیال کیا جائے کہ حدیث کی غیر معتبر کتابوں میں جو روایتیں درج ہیں انہی پر بیہ اصول مستعمل ہوں گے بلکہ حدیث کی تمام کتابوں پر اس کا اطلاق ہوگا۔ اس لیے کہ صحاح میں جنتنی حدیثیں درج ہیں وہ سب صحت کے ایک درجے برنہیں ہیں بلکہ ان کے درجات مختلف ہیں جبیبا کہ خودان کتابوں کو دیکھنے اوران کی شروحات کے ملاحظہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے، یہاں تک کہ بخاری اورمسلم جواضح الکتب مجھی جاتی ہیں ان کی نسبت بھی کہا گیا ہے کہ ((انه صحیح علی ظن مصنفه و غلبة ظنه و امام السهوو النسیان فمن لوازم طبع الانسان)) اور نیزان کی بعض حدیثوں اور بعض راویوں میں کلام کیا گیا ہے، جبیا کم محققین نے بیان کیا ہے کہ بخاری نے جارسواور بچھاویر تیس آ دمیوں سے روایت کی ہے جومسلم میں نہیں ہیں، اور ان میں سے اسی شخص ایسے ہیں جن کے ضعف کی نسبت کلام کیا گیا ہے، اور چیرسوبیس آ دمیوں سے امام مسلم نے روایت کی ہے جو بخاری میں نہیں ہیں، اور ان میں ایک سوساٹھ آ دمی ایسے ہیں جن کے ضعیف ہونے کی نسبت گفتگو کی گئی ہے۔ اور عکرمہ نے جوروایت ابن عباسؓ سے کی ہے وہ بھی بخاری میں داخل ہیں اورمسلم میں ابوالزبیر عن جابراور سہیل عن ابیہاور علاء بن عبدالرحمٰن عن ابیہاور حماد بن سلمہ عن ثابت سے جوروا بیتیں ہیں ان کے راوی ضعیف خیال کیے گئے ہیں۔اورایسی حدیثیں جن میں کوئی علت یائی گئی ہے وہ تعجیمین میں دوسو دس ہیں، ان میں سے بخاری کی حدیثیں اسی سے کم ہیں، باقی مسلم کی حدیثیں ہیں (دیکھومقدمہ فتح الباری) اسی لیے ملاعلی قاری نے کتاب رجال میں لکھا ہے: ((وما يقوله الناس ان من روى له الشيخان فقد جاز القنطرة هذا ايضا من التجاهل فقدروي مسلم في كتابه عن الليث عن ابى مسلم وغيره من الضعفاء فيقولون انماروي عنهم في كتابه للاعتبار والشواهد المتابعات وهذا لا يقوى لان

" لوگ جو یہ بات کہتے ہیں کہ شخین (بخاری و مسلم) نے جن سے روایت کی ہے وہ بہت اعلی درجے کے لوگ ہیں، یہ بھی جہالت ہے دیکھومسلم نے اپی کتاب میں لیث سے انہوں نے ابومسلم وغیرہ سے روایت کی ہے۔ جوضعیف ہیں۔ لوگ کہتے ہیں کہ ان سے اس لیے روایت کی ہے تا کہ اعتبار اور شہادت ہوجائے، یہ مضبوط بات نہیں ہے، حفاظ کہتے ہیں کہ اس سے حدیث کا حال معلوم ہوتا ہے اور مسلم میں صحت کا التزام کیا گیا ہے۔ لہذا ان حدیثوں سے جو ضعیف طرق سے مروی ہیں حدیث کا حال کسے معلوم ہوسکتا ہے ۔ سامام مسلم نے قد حدیث معراج کو قبل وحی آنے کے روایت کیا ہے، حفاظ حدیث نے اس قصے پر اعتراض کیا ہے، اور اس کے ضعف کو ظاہر کیا ہے ۔ سے مافظ کا قول ہے کہ امام مسلم نے جب اپنی کتاب صحیح مسلم کھی تو اس نے ابوزرعہ کو دکھا یا ابوزرعہ نے امام مسلم نے جب اپنی کتاب صحیح مسلم کھی تو اس نے ابوزرعہ کو دکھا یا ابوزرعہ نے اس کا نام صحیح رکھا ہے جب کہ اسے نا پہند کیا اور غصہ بھی ہوئے اور کہا کہتم نے اس کا نام صحیح رکھا ہے جب کہ اسے نا پہند کیا اور غصہ بھی ہوئے اور کہا کہتم نے اس کا نام صحیح رکھا ہے جب کہ اسے نا پہند کیا اور غصہ بھی ہوئے اور کہا کہتم نے اس کا نام صحیح رکھا ہے جب کہ

اسے اہل بدعت وغیرہ کے لیے ایک ہتھیار بنا دیا ہے۔ خلاصہ یہ کہ وہ اپنے مصنف کا گمان کے لحاظ سے مجھے ہے۔''

لیکن سہواور نسیان کا امکان ہے، کیونکہ بیرانسانی لواز مات میں سے ہے۔ ہاں، اللہ کی کتاب (قرآن) بے شک صحیح ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اس کے بارے میں فرمایا کہ ہم نے قرآن کو نازل کیا اور ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔اور صاحب"از الله السعین" نے بھی فرمایا ہے:

((از کتب محدثین چنان بوضوح می انجامد که بعد از تحقیق در صحت یعنی روایات صحیح بخاری کلام است و هم چنیس در بعضے روایات صحیح مسلم، و قبل ازیں گزشته که آن روایات که اهل حدیث در صحت آن قبل و قال دارند هر چند اقل قلیل ست مگر در صحیح ثانی زیاده تر از اول ست و برین قدرا اکتفانمی توان کر دزیرا که افاده بن اثیر در صدر جامع الاصول جائیکه فرع ثالث در طبقات مجروحین قدرا داده ست دلالت بران دارد که بعضے از وضاعین خود قرار داده ست دلالت بران دارد که بعضے از وضاعین خود اقرار کرده اند که حدیث فدك ساخته بر مشائخ بغداد خواندیم همه ها قبول کردند مگر ابن ابی شبیه علوی که او بعلت جعل و افترا پی برد هرگز قبول نکرد، عبارت آن مقام این ست .))

'' کتب محد ثین کے مطالعہ سے ظاہر ہوتا ہے کہ تنقید و تحقیق کے بعد صحیح بخاری کی روایات میں بھی ہے اور اسی طرح صحیح مسلم کی بعض روایات میں بھی ہے اور قبل اس کے لکھا جا چکا ہے کہ جن روایات کی صحت کے بارے میں اہل حدیث نے قبل اس کے لکھا جا چکا ہے کہ جن روایات کی صحت کے بارے میں اہل حدیث نے قبل و قال کی ہے اگر چہان کی تعداد کم ہے مگر صحیح مسلم کی بہ نسبت صحیح بخاری

ا يات بينات ـ سوم المحال المحال المحال (699 محال المحال ال

میں زیادہ قبل و قال ہے، اور صرف اسی پر اکتفانہیں کیا جاسکتا کیوں کہ افادہ
ابن اثیر صدر جامع الاصول کو مجروح قرار دیا گیا ہے اور بعض خود ساختہ احادیث
بنانے والوں نے خود اقرار کیا ہے کہ شیوخ بغداد کے سامنے ہم نے اپنی خود
ساختہ حدیث فدک پیش کی جسے انہوں نے قبول کرلیا، البتہ ابن ابی شیبہ علوی وہ
شخص ہے جس نے اس کی جعل سازی اور افتر اپر دازی کے سبب اسے قبول نہیں
کیا۔''

### جس کی عربی عبارت بیہ ہے:

((ومنهم قوم و ضعوا الحديث لهوى يدعون الناس اليه فمنهم من تاب عنه و اقر على نفسه، قال شيخ من شيوخ النخوارج بعدان تاب ان هذا الاحاديث دين فانظر وا من تاخذون دينكم فان كنا اذا هوينا امرا صبرنا ه حديثا، و قال ابو العينا وضعت انا والجاحظ حديث فدك واد خلناه على الشيوخ بغداد فقبلوه الاابن ابى شيبة العلوى فانه قال لا يشبه آخر هذا الحديث اوله و ابى ان يقبله تم بلفظه.))

اور امام نو وی رایشایہ نے شرح مسلم میں جہاں کہ شیخ ابن صلاح کے اس قول کو کہ تمام حدیثیں صحیحین کی قطعی الصدور ہیں، رد کیا ہے بیرکہا ہے:

((هذالذي ذكر الشيخ في هذا الموضع خلاف ما قاله المحققون والاكثرون فانهم قالوا احاديث الصحيحين التي ليست بمتواترة انما يفيد الظن فانها احادو الاحادا نما يفيد الظن على ماتقررو لا فرق بين البخاري و مسلم وغير هما في ذالك الى ان قال ولا يلزم من اجماع الامة على العمل بما فيه ما اجماعهم على انه مقطوع بانه كلام النبي صلى الله فيه ما اجماعهم على انه مقطوع بانه كلام النبي صلى الله

اَيْتِ بِينات بِرِم ) الكار ( 700 ) الكار (

عليه وسلم.))

''لیعنی شخ ابن صلاح نے جو یہاں ذکر کیا ہے وہ اکثر محد ثین و محققین کے خلاف ہے، اس لیے کہ محققین کا قول ہے کہ صحیحین کی حدیثیں متواتر نہیں ہیں، بلکہ احاد ہیں اور احاد سے طن کا فائدہ حاصل ہوتا ہے۔ اور اس باب میں بخاری و مسلم وغیرہ سب کتب احادیث میں کچھ فرق نہیں، یہاں تک کہ امام نوی نے کہا ہے کہ صحیحین کی حدیثوں پر عمل کرنے پر جو امت نے اجماع کیا ہے اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ امت کا اس پر بھی اجماع ہے کہ وہ احادیث قطعی الصدور اور الزم نہیں آتا کہ امت کا اس پر بھی اجماع ہے کہ وہ احادیث قطعی الصدور اور النظام ہے۔''

اسی لیے جو حدیث صحیح بخاری ومسلم میں لکھی ہواور وہ نثر بعت اسلام میں کسی ثابت شدہ چیز کے مخالف ہووہ بالا تفاق وہم راوی کے اعتبار سے باطل ہوگی یا ماول، جبیبا کہ علامہ رشید الدین خال مرحوم نے شوکت عمریہ میں لکھا ہے:

((چیزے کی مخالف ما ستقر فی شریعة الاسلام ست باتفاق شیعه و سنی یا محکوم علیه بطلان ست بجهت و هم راوی یا ماول ست چنانچه امام نوی در شرح صحیح مسلم در شرح ایس حدیث (حدیث صحیح مسلم که ظاهر او دلالت برقدح بعضے احصاب کبار دارد) نقلا عن القاضی عیاض مازنی می فرماید و اذا انسدت طرق تاویلها نسبنا الکذب الی رواتها.))

''جو چیز اسلام میں ثابت شدہ چیز وں کے خلاف ہو وہ بالا تفاق شیعہ وسی یا تو وہم راوی کے اعتبار سے ہے یا اس میں تاویل کی جائے گی، جبیبا کہ امام نووگ نے شرح مسلم میں اس حدیث کی شرح میں جوبعض اکا برصحابہ کی برائی پر دلالت کرتی ہے، قاضی عیاض مازنی سے نقل کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ جب اس کی

تاویل ہو سکے تو ہم اس کذب کوراویوں کی طرف منسوب کریں گے۔'

اوراگرچه هیجین میں ان کے جامعین بخاری و مسلم نے جہاں تک کہ انسانی طاقت سے ہوسکتا ہے تھے حدیثوں کے جمع کرنے میں بے انتہا کوشش فرمائی ہے اور اسی لیے تمام کتابوں میں ان کا درجہ اعلیٰ اور افضل ہے، مگر آخر وہ بھی بشر تھے اور اپنے افران و امثال سے تھیے حدیث میں گوشے سبقت لے گئے، اس لیے جائے تحقیق محققین و اجتہاد مجہدین باقی ہے۔ حدیث میں گوشے سبقت لے گئے، اس لیے جائے تحقیق محققین و اجتہاد مجہدین باقی ہے۔ جبیبا کہ نتہی الکلام میں لکھا ہے:

((آخر ایس بزرگان هم از جمله بشر بوده اند گودر تصحیح حدیث بغایت قصوی کو شیده باشند سیما محمد بن اسمعیل بخاری که او درین امور گوئے سبق از اقران و امثال ربوده لیکن باز هم جائے اجتهاد مجتهدین باقی ست۔ مگر یادنداری که درباره چندے ازرواتش بعضے از علماء و فقهاء بحث دارند شارحین در جواب آن وجو هے نقل می کنند که بعضے ازان خالی از غرابت نیست.))

"بيتمام بزرگ بھی انسان تھے اگر چہ انہوں نے تھی احادیث میں بے انہا کوشش کی خاص طور پر محمد بن اسمعیل بخاری نے تھی احادیث میں اپنے ہم عصروں کی بہنست زیادہ کوشش سے کام لیا ہے، تاہم اجتہاد مجتہد کی جگہ باقی ہے۔ اور تہہیں یاد ہوگا کہ بعض فقہاء وعلماء نے ان کی روایات پر بحث کی ہے اور شرح لکھنے والوں نے ان اعتراضات کے جواب میں جواسباب لکھے ہیں وہ بہت عجیب وغریب ہیں۔"

اور بیامر بعیداز قیاس بھی نہیں ہے، اس لیے کہ وضعی حدیثوں کے علاوہ اور بھی قدرتی اسباب ایسے ہیں جن کی وجہ سے روایات میں اختلاف پڑنا اور ان کی صحت میں شک ہوناممکن الوقع ہے، چنانچہ اس کے آٹھ اسباب محققین نے بیان کیے ہیں۔(۱) حدیث کے مطلب کی

غلط نبمی۔ (۲) حدیث کے معنی سمجھنے میں دوراویوں کے باہم اختلاف، یعنی ایک ہی حدیث کے ایک نے کچھ علی سمجھے اور دوسرے نے کچھ۔ (۳) حدیث کا مطلب لوگوں سے صاف صاف بیان کرنے کی عدم قابلیت۔ (۴) چوشھ راوی کے حافظے کا قصور، کہ یا تو اس سے کسی حدیث کا کوئی جز مچھوٹ گیا یا دوحدیثیں باہم خلط ملط ہو گئیں۔ (۵) پانچویں راوی کا کسی جز حدیث کی تفصیل کا بیان کرنا اس غرض سے کہ سننے والا بآسانی اسے سمجھ جائے لین سننے والے نے از راہ غلطی اس تفصیل کو بھی حدیث کا جز سمجھا۔ (۱) راوی نے اپنی گفتگو میں جناب بینمبر خدا مسل کے چند کلمات بیان کیے اور سننے والوں نے اس کے تمام کلمات کو حدیث سمجھ لیا۔ (۷) وہ اختلاف جو زبانی روایات کے سلسلے سے خود بخود عارض ہوتا ہے۔ حدیث سمجھ لیا۔ (۷) وہ اختلاف جو زبانی روایات کے سلسلے سے خود بخو د عارض ہوتا ہے۔ حدیث سمجھ لیا۔ (۷) وہ اختلاف جو زبانی روایات کے سلسلے سے خود بخو د عارض ہوتا ہے۔ کرتے دیکھا تھا یا بچھ فرماتے سنا تھا یا سے مالات جن میں کہ راوی نے آنخضرت مسل کے تمام کل تے دیکھا تھا یا بچھ فرماتے سنا تھا یا کہا تھا تھا یا دیکھا تھا یا بچھ فرماتے سنا تھا یا کہا تھا تھا یا دیکھا تھا یا بچھ فرماتے سنا تھا یا کہا تھا تھا یا دیکھا تھا یا دیکھا تھا۔ کرتے دیکھا تھا۔

### اسی کیےاصول فقہ میں بہ قاعدہ قرار دیا گیا ہے:

((العقل شاهدبان خبرالواحد العدل لا يوجب اليقين لان احتمال الكذب قائم وان كان مرجوحا والالزم القطع بالنقيضين عند اخبار العدلين بهماوان خالف خبر الواحد جميع الاقيسة لا يقبل عندنا و ذالك لان النقل بالمعنى كان مستفيضا فيهم فاذا قصر فقه الراوى لم يومن من ان يذهب شي من معاينيه فيد خله شبهة زائدة تخلوا عنها القياس.))

<sup>•</sup> واما كلامه على فيستدل منه بما ثبت انه قاله على اللفظ المروى و ذالك نادر جدا نما يوجدفى الاحاديث القصار على قلة ايضا فان الغالب الاحاديث مروى بالمعنى و قدتدا ولتها الاعاجم والمولدون قبل تدوينها فردو ها بما ادت اليه عباراتهم فزادو او نقصوا وقد مواوا كروا و بدلوا الالفاظ بالفاظ و لهذاترى الحديث الواحد في القصة الواحدة مرويا على اوجه شتى بعبارات مختلفة و من ثم انكر على ابن مالك اثبات القواعد النحوية بالفاظ الواردة في الحديث قال ابوحبان في شرح التهسيل قد اكثر هذا المصنف من الاستدلال بما وقع في الاحاديث على اثبات القواعد الكلية في لسان → ⇔ ♦

# المات بيات بوم المحال ا

اور چونکہ اخبار میں شک کرنا بظاہر عدالت صحابہ رغی اللہ ہم پر شبہ کرنا سمجھا جاتا ہے، اس لیے عدالت صحابہ رغی اللہ کی نسبت ہمار ہے محققین نے کہا ہے:

((فان قيل عدالة جميع الصحابة ثابتة بالآيات والاحاديث الواردة في فضائلهم فقلنا ذكر بعضهم ان الصحابي اسم لمن استشهر بطول صحبة النبي على طريق المتتبع له والاخذمنه و بعضهم انه اسم لمومن راى النبي على سواء طالت صحبته

ك ك العرب ومارايت احدامن المتقدمين والمتاخرين سلك هذه الطريقة غيره على ان الواضعين الاولين لعلم النحوالمستقرئين للاحكام من لسان العرب كابي عمر و بن العلاء عيسي بن عمر و الخليل و سيبويه من ائمة البصريين و الكسائي والفراء و على بن مبارك الاحمر و هشام الضرير من ائمة الكوفيين لم يفعلو اذالك و تبعهم على هذا المسلك المتاخرون من الفريقين و غير هم عن نحاة الاقاليم كنحاة بغداد و اهل الاندلس و قدجري الكلام في ذالك مع بعض المتاخرين الاذكياء فقال انما ترك العلماء ذالك لعدم و ثوقهم ان ذالك لفظ الرسول عِلَيْكُمُ اذلو و ثقوابذالك لجرى مجرى القرآن في اثبات القواعد الكلية و انما كان ذالك لا مرين احد هما ان الرواة جوز و االنقل بالمعنى فتجد قصة واحدة قدجرت في زمانه عِيْكُمُ لم تنقل بتلك الا الفاظ جميعا، نحوماروي من قوله زوجتكها بما معك من القرآن ملكتها بما معك خذها بما معك وغير ذالك من الالفاظ الواردة في هذا القصة، فنعلم يقينا الالفاظ غيرها فاتت الرواة بالمرادف و لم تاتا بلفظه اذالمعنى هوا لمطلوب ولا سيما مع تقادم السماع و عدم ضبطه بالكتابة والا تكال على الحفظ فالضابط منهم من ضبط المعنى وامام ضبط اللفظ فبعيد جدالا سيمافي الاحاديث الطوال وقال سفيان الثوري ان قلت لكم اني احد ثكم كما سمعت فلاتصدقوني انما هوا المعنى و من نظر في الحديث ادنى نظر علم علم اليقين انهم انمايرون بالمعنى و قال ابوحبان انما امنعت الكلام في هذه المسئلة لئلا يقول المبتدى ما بال النحويين يستدلون بقول العرب وفيهم المسلم و الكافر ولا يستدلون بماروي في الحديث ينقل العدول كا البخاري و مسلم و امتالهما فمن طالع ماذكرناه ادرك السبب الذي لاجله لم يستدل النحاة بالحديث انتهى كلام ابن حبان و قال ابوالحسن بن الصائغ في شرح الجمل تجويز الرواية بالمعنى هوا لسبب عندي في ترك الائمة كسيبويه الاستشهاد على اثبات اللغة بالحديث و اعتدوافي ذلك على القرن و صريح النقل عن العرب ولولا تصريح العلما بجواز النقل بالمعني في الحديث لكان الاولى في اثبات فصيح اللغة كلام النبي ﷺ لانه افصح العرب\_ (الاقتراح للسيوطي از ١٩ تا ٢١)

ام لا الا ان الجزم بالعدالة مختص بمن اشتهر بذالك والباقون كسائر الناس فيهم عدول وغير عدول.))

''اگر کہا جائے کہ تمام صحابہ رٹی اللہ کی عدالت ان آیات اور احادیث سے ثابت ہے جو ان کے فضائل میں آئی ہیں تو ہم کہیں گے کہ بعض لوگوں نے کہا ہے کہ صحابی وہ ہے جس نے حضور کی لمبی صحبت اٹھائی ہواور آپ کا تابعدار رہا ہواور آپ سے اکتساب کیا ہو۔ اور بعض لوگوں نے کہا ہے کہ صحابی وہ مومن ہے جس نے حضور کو دیکھا ہو جا ہے لمبی مدت صحبت میں رہا ہو یا نہیں، ہاں، عدالت انہی کے ساتھ خاص ہے جو صحبت کے ساتھ مشہور ہیں اور باقی دیگر عام لوگوں کی طرح ہیں ان میں عادل بھی ہیں اور غیر عادل بھی۔

اخباراحادیث کی نسبت جبکہ عقلاً اور نقلاً یہ بات تسلیم کی گئی ہے کہ وہ مفید یقین نہیں ہیں تو ضرور ہے کہ جوخبر کتاب یا سنت مشہورہ اور اجماع امت کے معارض ہووہ ان خیالات کے لیاظ سے جواویر بیان کیے گئے راویوں کے غیر مشتبہ ہونے کی صورت میں بھی مقبول نہ ہوں گی، اس لیے کہ یقین ظن سے زائل نہیں ہوسکتا۔

((فكيف يعتبر خبرالواحد في معارض الكتاب و السنة المشهورة و اجماع الامة و كل حديث يخالف كتاب الله فانه ليس بحديث الرسول وانما هو مفترى وكذالك كل حديث يعارض دليلا اقوى منه فانه منقطع عنه عليه السلام لان الادلة الشرعية لايناقض بعضها بعضا وانما تناقض من الجهل المحض.))

"کتاب وسنت مشہورہ اور اجماع امت کے مخالف کسی خبر واحد کا کیسے اعتبار کیا جا سکتا ہے، ہر وہ حدیث رسول نہیں بلکہ موضوع (گڑھی ہوئی) ہے، اسی طرح وہ حدیث جو اپنے سے قوی دلیل کے موضوع (گڑھی ہوئی) ہے، اسی طرح وہ حدیث جو اپنے سے قوی دلیل کے

المات بينات سوم المحال المحال

خلاف ہو وہ آپ سے منقطع ہوگی، کیونکہ دلائل شرعیہ ایک دوسرے کے مخالف نہیں ہوتے تناقض اور اختلاف تو نری جہالت ہے۔'

یہ بات بھی ذہن نشیں کرنے کے لائق ہے کہ روات کی جرح و تعدیل صرف اخبار شرعیہ کی صحت کے لیے ضروری ہے تا کہ اس سے اس خبر کی صحت برطن ہو جائے اور تکالیف شرعیہ ظنی اخبار پر واجب ہوسکتی ہیں لیکن واقعات اور مسائل عقلیہ میں جرح و تعدیل کی بھی ضرورت نہیں ہے جب تک یہ نہ معلوم ہو کہ وہ خبر فی نفسہ ممکن بھی ہے یا نہیں۔ اگر اس کا محال ہونا ثابت ہوتو تعدیل و تجرح فضول ہے، یہاں تک کہ اگر ایسی خبر متواتر بھی ہوتو وہ موجب یقین نہ ہوگی، جبیبا کہ تلوی کی میں کہا گیا ہے:

(( ثم المتواتر لابدان يكون مستندا الى الحس سمعا اوغيره حتى لواتفق اهل اقليم على مسئلة عقلية لم يحصل لنا اليقين حتى يقوم البرهان وقال ابن خلدون في مقدمة تاريخه والايرجع الى تعديل الرواة حتى يعلم ان ذلك الخبر في نفسه ممكن او ممتنع و امااذا كان مستحيلا فلا فائدة للنظر في التعديل والتجريح و لقدعد اهل النظر من المطاعن في الخبر استحالة مدلول اللفط و تاويله ان ياول بما لا يقبله العقل و انما كان التعديل و التجريح هوالمعتبر في صحة الاخبار الشرعية لان معظمها تكاليف انسانية اوجب الشارع العمل صدقها اوصحتها من اعتبار المطابقة فلذالك وجب ان ينظر فى امكان و قوعه وصارفيها ذالك اهم من التعديل و مقدما عليه اذفائدة الانشاء مقتبسة منه فقط و فائدة الخبرمنه و من خارج بالمطابقة واذا كان ذلك فالقانون في تميز الحق من الباطل في الاخبار بالا مكان والاستحالة ان ننظر في اجتماع

البشرى الذى هو العمران و نميز مايلحقه من الاحوال الذالته و بمقتضى طبعه و ما يكون عارضا لا يعتدبه.)

'' پھرخبر متواتر کے لیے ضروری ہے کہ وہ حسی طور پرمعتبر ہوا گرکسی عقلی مسکلہ پر پورے ملک کے لوگ متفق ہو جائیں تو اس سے یقین حاصل نہیں ہو گا جب تک کہ اس پر دلیل قائم نہ ہو، ابن خلدون نے اپنے مقدمہ تاریخ میں کہا ہے کہ راویوں کی تعدیل کی طرف رجوع نہیں کیا جائے گا جب تک پیرنہ معلوم ہو جائے کہ فی نفسہ وہ خبرممکن یاممتنع ہے، کیکن اگر وہ خبر محال ہوتو جرح وتعدیل سے کوئی فائدہ نہیں، اہل علم کے نز دیک خبر کے لیے اگر لفظ کا مدلول اور تاویل محال اور عقل کے خلاف ہوتو بیعیب شار ہوتا ہے جرح و تعدیل اخبار شرعیہ کی صحت میں معتبر ہے کیونکہ اکثر تکالیف انسانیہ جن پرشریعت نے عمل کرنے کو واجب قرار دیا ہے جب ان کے صدق کا گمان حاصل ہواورظن کی صحت کا طریقہ عدالت اور ضبط کے ذریعہ راویوں پراعتماد ہے اور واقعات کے سلسلے کی خبروں میں صدق وصحت کے لیے مطابق ہونا معتبر ہے، اس لیے بیدد بھنا ضروری ہے کہ اس کا وقوع ممکن بھی ہے یہ بات اس میں تعدیل سے زیادہ اہم ہے اور اس سے مقدم

غالبًا اخبار اور روایتوں کے متعلق جو کچھ ہم نے لکھا ہے اسے دیکھ کر حضرات امامیہ یہ فرمائیں کہ اگر تواری خوتشیر اور حدیث کی کتابوں کا بیہ حال ہے کہ ان میں لکھی ہوئی کوئی خبر الیی نہیں ہے جس میں غلطی کا احتمال نہ ہو، اور کوئی خبر احاد مفید یقین نہیں ہے اور بہت ہی حدیثیں لوگوں نے بنا کر مشہور کر دیں ہیں تو پھر سنیوں کی کسی کتاب کا پچھا عتبار نہ رہے گا اور چونکہ انہیں کتابوں پر خصوصاً احادیث کی کتب پر ان کے مذہب کا مدار ہے اور شریعت کی بنیاد چونکہ انہیں کتابوں پر خصوصاً احادیث کی کتب پر ان کے مذہب کا مدار ہے اور شریعت کی بنیاد علی ہوتی ہے اور وہ خود اپنی کتابوں کو آپ غلط بتاتے ہیں، چنا نچے بعض علمائے امامیہ نے یہی لکھا ہے اور صاحب استقصاء نے بھی جا بجا

صراحناً اورارشارتا پیرطعنه کیا ہے۔مگر پیرکہنا ان کاضچیج نہ ہوگا ، اس لیے کہ کوئی کتاب قرآن مجید کی طرح آسمان سے تو نازل ہوئی نہیں اور جبرئیل امین عَالیّتاً خدا کی طرف سے لائے نہیں اور صاحب الوحی نے اسے وحی فرما یا کہ ہم تک پہنچایا نہیں، اس لیے کوئی کتاب، کتاب اللہ کی طرح صحت ویقین کے درجے پر پہنچ نہیں سکتی ، کتاب اللہ کے بعد جہاں تک انسان کی کوشش سے ممکن ہے وہاں تک سیح حدیثوں کے جمع کرنے میں اور وضعی حدیثوں کے قبول نہ کرنے میں صحاح ستہ کے مصنفین نے کوشش کی اور تابہ امکان بشری صحیح حدیثوں کو جمع کیا،خصوصاً امام بخاری ومسلم نے اور خاص کر امام بخاری نے اور اسی لیے علماء کے گروہ کثیر نے اس کی صحت کوشلیم کیا اور اسے کتاب اللہ کے بعد تمام کتابوں سے زیادہ صحیح سمجھا۔ مگریہ امر کہ اس کی ہر حدیث مفید یقین ہو یا کوئی راوی اس کا مشتبہ نہ ہوا سیا دعویٰ کرنا گویا ان کی کتاب کوخدا کی کتاب کے برابر سمجھنا ہے اور اگر باوجود کمال زحمت اور تکلیف کے جو انہوں نے حدیثوں کے جمع کرنے میں اٹھائی اگر بعض ضعیف حدیثیں ان کی کتاب میں درج ہو گئیں یا بعض ایسے راویوں کی روایت انہوں نے قبول کی جن میں کلام کیا گیا ہے تو اس سے ان کی شان میں کچھ فرق نہیں آسکتا اور ان کی کتابیں جس قدر ومنزلت کے لائق ہیں اس میں کمی نہیں ہوسکتی، نہ اس سے کوئی شبہان کی کتاب پر ہوسکتا ہے، اور نہ باوجود موجود ہونے کے ایسی معتبر کتابوں کے بیر کہا جا سکتا ہے کہ ہماری مذہبی کتابیں اعتماد اور اعتبار کے لائق نہیں ہیں۔ بلکہ جوشدت اور سختی حدیثوں اور اخبار کے قبول کرنے اور اس کی صحت کی تحقیق اور تنقیح میں ہمارے محدثین نے فرمائی ہے اور جس صفائی اور زور کے ساتھ غلط اخبار اورضعیف احادیث اور زید وعمر کی کتابوں پر جرح کی ہے اس سے اس کا ثبوت ہوتا ہے کہ وہ مذہب کے یکے اور نبیت کے یاک ،صدافت کے جو یاں ،حق کے متلاشی اور باطل سے متنفراور مذہب کی بنیا دمشحکم اصول پر قائم کرنے والے تھے۔اگر ہم انہیں روایتوں کی شخفیق اور اخبار کے قبول کرنے میں ایساسخت نہ پاتے اور ان کا تسامل اور تسامح مذہبی روایتوں میں دیکھتے تو ہمارا یقین اپنے مذہب کے استحکام پراییا نہ ہوتا جبیبا کہ اب ہے۔ ہمارے محدثین اور محققین کی شحقیق اور تنقیح نے ہم پر

ية ثابت كرديا كه بهارا ندبب اليي مشحكم بنياد پر قائم ہے جس ميں كسى طرح خلل نہيں آسكتا۔ ﴿ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْ عُهَا فِي السَّهَاءِ﴾

کیکن کیا حال ہو گا حضرات امامیہ کے مذہب کا اگر بعض وضعی حدیثوں اور غلط روایتوں کے ہونے سے کسی مذہب کی تمام کتابیں غلط اور اس کے تمام محدثین اور مجتهدین غیر معتبر سمجھے جا سکتے ہیں، اس لیے کہ جب اسی نظر سے ہمارے علماء نے اپنے یہاں کی کتابوں کو دیکھا ہے وہ اپنے یہاں کی کتابوں کو دیکھیں گے، اگر ہمارے یہاں سے بڑھ کران کے یہاں کی کتابیں زیادہ قابل اعتراض نہ مجھی جائیں تو کسی حالت میں اس سے کم تو نہ ہوں گی بلکہ اگرادب ملحوظ نہ ہوتو بہت بڑا حصہان کی حدیثوں کی کتابوں کاخصوصاً جوامامت سے متعلق ہے صرف قرآن اور عقل کی مخالفت کی وجہ سے غیر قابل اعتبار ثابت کیا جا سکتا ہے، مگر میں ادب کے دائرے سے قدم باہر رکھنا اور اپنے اثنا عشری دوستوں کو اس کے بیان سے رنجیده اور شرمنده کرنا پسندنهیس کرتا، اس لیے ضروری باتوں پراکتفا کرتا ہوں اور بیر بات دکھا تا ہوں کہ کتابوں کے غیرمعتبر ہونے ، اور جھوٹی حدیثوں کے بنانے ، اور ائمہ برتہمت لگانے اور راویوں کے حالات تحقیق کرنے ، اور جرح کو تعدیل پر مقدم سمجھنے اور اخبار احاد کے مفید یقین نہ ہونے اور ان اخبار کے جو مخالف قرآن ،عقل اور عقائد مسلمہ کے ہوں قابل قبول نہ ہونے اور دیگر باتوں کے جس کا ذکر ہم نے اویر کیا ہے کی نسبت علماء امامیہ نے کیا فرمایا ہے۔

ملاعلی طهرانی کتاب "تـوضیح الـمقـال فی علم الرجال" میں حدیثوں اور راویوں کے متعلق بیفر ماتے ہیں:

((المراد بالحديث ماينتهى سلسلة سنده الى النبى عِلَيْ اواحد المعصومين.)) (توضيح المقال صفحه ٢)

"مراد حديث سے وہ ہے جس كى سند كا سلسله رسول خدا طِلْطَعَادِمْ يَا كَسَى امام تَك مُنتهى ہو۔"

چونکہ • احکام شرعی کا استنباط موقوف ہے احادیث کے دیکھنے پر اس لیے ضروری ہے کہ احادیث کی صحت کی تحقیق کی جائے تا کہ اس سے مسائل کا استنباط اور اس پڑمل کرنا جائز ہواور یہ بات معلوم ہے کہ سب حدیثیں ایسی نہیں ہیں، اور ان کی صحت کا علم موقوف ہے راویوں کے حالات دریافت کرنے ، یعنی علم الرجال کے جاننے پر۔

اور کے یہ بات بھی معلوم ہے کہ ہماری حدیثوں میں بہت ہی جھوٹی اور موضوع ہیں، پینمبر خداط اللے ایک ہے اور حضرت بینمبر خداط اللے ایک نے فرما دیا تھا کہ میرے بعد بات بنانے والے بہت ہوں گے اور حضرت صادق سے روایت ہے کہ ہم میں سے ہرایک امام کے اوپر جھوٹ لگانے والے ہوں گے۔ اور بیجھی آپ نے فرمایا کہ ہم اہل بیت سے ہیں مگر جھوٹ بولنے والوں اور جھوٹ لگانے

<sup>•</sup> وعلى كل واحد فوجه الحاجة الى هذا العلم استنباط الاحكام الواجب علينا او كفايةً موقوف في ازماننا او مطلقا على النظر في الاحاديث لوضوح عدم كفاية غير هاوغناه عنها فلا بد من معرفة المعتبر منها الذي يجوز الاستنباط منه والعمل عليه حيث تعرف ان جميعها ليست كذلك ولاريب في حصول هذه المعرفة بالمراجعة الى علم الرجال وهذا مما لانزاع فيه. (توضيح المقال صفحه ٣)

<sup>€</sup> ورابعها ان من المعلوم الوارد على طبقة اخبار مستفيضة ان في رواياتنا كانت جملة من الاخبار المموضوعة ففي النبوى المعروف ستكثر بعد القالة على و في المروى عن الصادق ان لكل رجل منا رجلا يكذب عليه و في الآخر عنه انا اهل البيت صادقون لاتخلو من كذاب يكذب علينا فيسقط صدقنا بكذبه و في الآخران المغيرة بن سعيدوس في كتب احاديث ابي احاديث لم يحدث بها ابي فاتقوا لله ولا تقبلوا علينا ما خالف قول ربنا وسنة نبينا و عن يونس انه قال وافيت العراق فوجدت فيها قطعه من اصحاب ابي جعفر و اصحاب ابي عبدالله متواخرين فسمعت منهم واخذت كتبهم و عرضتهم من ابعدى على ابي الحسن بن الرضا فانكر منها احاديث كثيره ان تكون من اصحاب ابي عبدالله و قال ان ابا الخطاب كذب على ابي ابي عبدالله لعن الله على ابا الخطاب و كذلك اصحاب ابي الخطاب يد لسون من هذه الاحاديث الي يومنا هذا في كتب اصحاب ابي عبدالله فلا تقبلوا علينا خلاف القرآن و في جمله من الاخبار العلاجية ان ما خالف القرآن و في بعضها ما خالفه و خالف السنة اني ما قلته و في الأخراج الموضوعة عمافي ايدينا من الاخبار غير معلوم وادعاء ه كماياتي غير مسموع في العمل اخراج الموضوعة عمافي ايدينا من الاخبار غير معلوم وادعاء ه كماياتي غير مسموع في العمل بالحميع من غير تميز الموضوع عن غيره بالمقدور قبيح بل منتهي عنه بهذا الاخبار. ١٢ (توضيح المقال صفحه ٤)

والوں سے جوہم پر جھوٹ لگاتے ہیں، خالی نہیں ہیں اور ہماری سچائی اس کے جھوٹ سے ساقط ہوجاتی ہے۔ اور مغیرہ بن سعید نے میرے والد بزرگوار کے اصحاب کی کتابوں میں الی جھوٹی حدیثیں ملا دیں جن کو بھی میرے والد نے بیان نہیں کیا تھا۔ پس خدا سے ڈرواور جو قول ہمارا خدا کے کلام اور نبی کی سنت کے خلاف پاؤ اسے مت مانو۔ اور یونس سے روایت ہے کہ میں نے عراق میں امام باقر اور امام جعفر صادق کے اصحاب کو پایا اور ان سے حدیثیں سنیں اور ان کی کتابوں کو لیا اور اس کے بعد حضرت امام موسیٰ رضا کے روبرو پیش کیا، آپ نے بہت ہی حدیثوں سے انکار فرمایا اور کہا کہ ابوالخطاب نے امام جعفر صادق پر بہت جھوٹ لگایا ہے، خدا اس پر لعنت کرے اور اسی طرح ابوالخطاب نے امام جعفر صادق پر بہت جھوٹ لگایا دیتے ہیں، اور امام جعفر صادق کی کتابوں میں ملا دیتے ہیں، پس جو پچھ قرآن کے خلاف ہو دیتے ہیں، اور امام جعفر صادق کی کتابوں میں ملا دیتے ہیں، پس جو پچھ قرآن کے خلاف ہو اسے ہماری طرف سے نہ مجھو اور نہ اسے قبول کرو اور جو چیز قرآن اور سنت کے مخالف ہو اسے دیوار پر مارو۔

مؤلف کتاب اسے نقل کر کے فرماتے ہیں کہ موضوع حدیثوں کا ہونا تو ہماری کتابوں میں سے بایا جاتا ہے اور یہ بات کہ ان کتابوں میں سے موضوع حدیثیں نکال دی گئی ہیں، معلوم نہیں ہوتا اور اس کا دعویٰ کرنا قابل ساعت نہیں ہے، پس بغیر تمیز کرنے موضوع حدیث کے سے احادیث سے سب برعمل کرنا نہ صرف فتیج ہے بلکہ ممنوع ہے۔

راویوں کے حالات دریافت کرنا اور علم الرجال سے واقف ہونا، اس لیے ضروری ہے کہ اکثر ہو یا تمام حدیثوں میں اختال وضع موجود ہے گویہ اختال بعض حدیثوں میں قرائن خارجیہ کے سبب سے بہت کم ہے کیکن اس اختال کے دور کرنے کے لیے ضروری ہے کہ تمام حدیثوں میں رفع شک کے لیے اس علم کی طرف رجوع کیا جائے۔

راویوں کے حالات دریافت کرنے اور علم الرجال سے واقف ہونے کے لیے مؤلف

<sup>1</sup> ان احتمال الوضع قائم في اكثر الاخبار وجميعها وان ضعف في بعض القرائن خارجية فلا بدمن الرجوع في الجميع\_ ١٢ توضيح المقال صفحه ٤\_

# ایت بیات ہوم کی کھو گاگی کا کھی کا کھی کا کھی کہ کا کھی کہ کا کھی کہ کا کھی کہ کہ کا کھی کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ ک

موصوف نے جہاں اور بہت ہی دلیلیں بیان کی ہیں وہاں یہ بھی لکھا ہے کہ اگلے اور پچھلے علماء کی سیرت سے پایا جاتا ہے کہ وہ رجال پر کتابیں لکھتے تھے اور اس کی تدوین و تنقیح کرتے تھے اور ان کتابوں حاصل کرتے اور اپنے مطالعے میں رکھتے تھے اور راویوں کے حالات

**1** ومنها ان سيرة العلماء قديما وحديثا على تدوين كتب الرجال و تنقيحها و تحصيلها باشتراء واستكتاب و عملي مطالعتها و الرجوع اليهافي معرفة احوال الرواة والعمل بهافي الاعتداء برجال و الطعن في آخرين والتوقف في طائفة ثالثة حتى ان كثير امنهم كانت له مهارة في هذا العلم كا لصدوق والمفيد والطوسي وغيره هم من مشائخ الحديث بل ربما امكن ان يقال اهتمام المتقدمين فيه كان ازيد من المتاخرين واي عاقل يرضى بكون ذالك كله لغوا مكر وها او حراما فليس الاللا فتقاراليه بل ربما يظهر من عدم ارتكابهم مثل ماذكر بالنسبة الى سائر مايتوقف عليه الفقه ان الافتقاراليه اشدواعظم ولعله كـذلك بـعد سهولة اكثر ذالك في حقهم و في زمانهم دون الرجال كيف و به يعرف ما هوا الحجة في حقهم عن غير هاومنه يحصل الاطمنان اوالظن المستقر بما استفيد من الاحكام عن الاخبار وحيث ان المفضل في الافتقار النافي له على الاطلاق شاذ نادر بل غير معلوم القائل ظهر ان الافتقار على الاطلاق و بتقرير آخران ما سمعت منهم خصوصاً بعد ملاحظة ما في كتب الاصول من الاتفاق على اشتراط في الاجتهاد يكشف قطعيا عن بنائهم على الافتقاراليه واشتراطه في الاستنباط و عن رضا المعصوم بذلك و هل ينقص هذا من الاجماعات المتكررة في كلما تهم فاما مخالفته من مرفلا تقدح فيه لوضوح فساد شبهاتهم كماياتي و بسبقهم بالاجماع والسيرة ولحوقهم عنه و منها ان سيرة الرواة والمحدثين اليي زمن تاليف الكتب الاربعة بل الى تاليف الثلاثة المتاخرة الوافي والوسائل والبحار على الالتزام بذكر جميع الرجال وجميع الاسانيد حتىٰ ان لواحد اسقطهم او بعضهم في مقام اشار اليهم في مقام آخر كمافي الفقيه والتهذيبين من التصريح بانه للتحرزعن لزوم الارسال والقطع والرفع المنافية للاعتبار و من المعلوم ان ذلك كله لان يعرفهم الراجع الى كتبهم و يجتهد وا في احوالهم على حسب مقدوره فيميز الموثوق الجائز اخذالرواية عن غير والالزم اللغوية فيعلم الافتقار والكشف عن الاشتراط كمافي ثاني تقرير الوجه السابق فلوكان بنائهم على اعتبار مافيها من غير ملاحظة احوال الرواحة للاخذمن الاصول الاربع مأة او غيره من القرائن الاعتباراو لقطع بالصدو رلكان تطويل الكتب يـذكـر الـجـميـع لغوا مكروها او محرما وقدمر بطلان نفي الافتقار في الجملة فثبت الافتقار المطلق و يويد هذا الا لتزام من تاخر بالرجوع الى الرجال و توصيف بعض الاخبار باالصحة والوثوق والاعتبار و تنضعيف بعض آخر و عدم اكتفاء بعضهم بتوصيف غيره و ان كان باعرف منه بالرجال بل الخلاف بينهم في كثير من التصحيحات والتضيعفات واضح معلوم للمراجمع الى كتبهم. ١٢ توضيع المقال صفحه ٥ .

المات بيات بوم المحاول المحاول

دریافت کرنے کے لیے ان کی طرف رجوع کرتے۔ تو کیا کوئی سمجھ دار آ دمی اس بات کو مانے گا کہ بیغل ان کا لغو یا مکروہ یا حرام تھا۔ بلکہ ظاہر ہوتا ہے کہ اس علم کی طرف احتیاج بہت زیادہ اور راوبوں کے حالات سے واقف ہونا نہایت ضروری ہے۔ اور کیوں نہ ہو، اسی سے اطمینان یا ظن حاصل ہوتا ہے، ان احکام پر جو احادیث سے مستنبط کیے جاتے ہیں۔ اور نیز محدثین کی سیرت میں بیجھی داخل ہے کہ وہ رواۃ کا سلسلہ ہر حدیث کے متعلق بیان کرتے ہیں اور ابتدا سے تاز مانہ تالیف کتب اربعہ انہوں نے اس بات کا التزام کیا ہے کہ ہر حدیث کے تمام راویوں کو نام بنام بیان کریں یہاں تک کہ اگر کوئی پیج میں سے چھوڑ دیا گیا ہوتو اس کا دوسری جگہ ذکر کر دیں تا کہ ارسال ، قطع اور رفع جوصحت حدیث اور اعتبار کے منافی ہے ظاہر ہو جائے اور اس سے ان کا احتر از ثابت ہو، اور بیہ بات ظاہر ہے کہ بیسب صرف اس لیے وہ کرتے تھے کہ جوان کی کتابوں کی طرف رجوع کرے اور ان کے حالات کواپنی مقدور کے موافق دریافت کرے تو وہ تمیز کرے کہ کون سا راوی ایسا ہے جس کی روایت لینے کے لائق ہے اور کون ساحچوڑنے کے قابل۔اگریہ مقصود نہ ہوتا اور راویوں کے حالات دریافت کرنے کے بعد حدیثوں کی کتابوں کی تدوین کی ضرورت نہ رہتی تو محدثین کی بہساری کارروائی لغو اور فضول ثابت ہوتی ہے، اور اگر رواۃ کے احوال دیکھے بغیر ان چارسو کتابوں سے جو حدیث یر کھی گئی ہیں حدیثوں کا لینا کا فی سمجھا جاتا یا ان کی صحت پریفین ہوتا تو کتابوں میں راویوں کے ناموں کا لکھنا اور اس طرح پر کتابوں کا پڑھانا لغواور مکروہ، بلکہ ممنوع اور حرام ہو جاتا۔ مؤلف کتاب موصوف نے ان اعتراضات کو بھی بیان کیا جو حدیث کی کتابوں کو معتبر اور ہر حدیث کو بغیر رجوع تحقیق حالات رواۃ کے قابل عمل سمجھتے ہیں اوران کی دلیلوں کا ذکر کر کے اس کا جواب دیا ہے،منجملہ ان کے ایک بیہ ہے کہ 🏻 علم الرجال کے ضرورت اور

 <sup>♣</sup> احدها ان المعلوم بالتواتر والا خبار المحفوفة بقرائن القطع انه كان داب القدماء في مدة تزيد على ثلاث مأة سنه ضبط الاحاديث و تدوينها في مجالس الائمة وغير هاو كانت هممهم على تاليف ما يعمل بـ ه الطائفة المحققة و عرضه على الائمة و قد استمر ذلك الى زمن تاليف الكتب الاربعة حتى ⇔ ⇔

# المات بينات بينات

احتیاج کے منکرین میہ کہتے ہیں کہ بیہ بات بتواتر اور بقرائن یقینیہ معلوم ہے کہ تین سو برس تک قدماء کا بیطریقہ رہا ہے کہ وہ احادیث کو جمع اور ائمہ کی مجالس میں اس کی تدوین کرنے اور جن حدیثوں پراہل حق کے بین ہمارا فرقہ ممل کرتا اس کے ضبط کرنے میں اپنی ہمتیں صرف اور جن حدیثوں پراہل حق کے بھارا فرقہ ممل کرتا اس کے ضبط کرنے میں اپنی ہمتیں صرف

→ → بقيت جملة منها بعد ذلك و هذه الاربعة منقولة من تلك الاصول المعتمدة بشهادة اربا بها الثقات و لغايت بعد تاليفهم من غير هامع تمكنهم منها و من تميز ما هوا المعتبر عن غيره غاية التمكن مع علمهم بعدم اعتبار الظن في الاحكام الشرعية مع التمكن من العم والتبين والمعلوم من و ثقاتهم و جلالتهم عدم التقصير في ذلك كيف و اهل التواريخ لايا خذون القصص من كتاب اوشخص غير معتمد مع التمكن من الاخذ عن المعتمد فماظن بهؤلاء المشائخ العظام و على فرض اخذ هم من غير الكتب المعتبرة كيف يدلسون بل يشهدون بصحة جميع مانقلوه و كونه حجة بينهم و بين ربهم. ١٢ (توضيح المقال صفحه ٧٠)

1 وثانيها ان مقتضى الحكمة الربانية و شفقة الرسول والائمة لايضيع من في اصلاب الرجال من الامة و يتركو احباري يلتجؤن الى التشبث بظنون واقبة و غير هابل يمد لهم اصول معتبرة يعملون بها في الغيبة كما هوا لواقع و المعلوم بالتتبع في احوالهم و التامل في الاحاديث الكثيرة الدالة على انهم امروا اصحابهم بكتابة مايسمعونه منهم تاليفه والعمل به ففي الغيبة والحضور بالنص عليها بقولهم سياتي زمان لايستانسون فيه الابكتبهم و في الاحاديث الكثيرة الدالة على اعتبار تلك الكتب والامربالعمل بها وعلى انها عرضت على الائمة فمد حوهاومد حواصاحبها وقدنص المحقق بان كتاب يونس بن عبدالرحمن و كتاب الفضل بن شاذان كا ناعنده و ذكر علماء الرجال انهما عرضا عليهم فما لظن بار باب الاربعة و قـد صـرح الـصـدوق مواضع بان كتاب محمد بن حسن الصفاء يشتمل على مسائل و جوابات العسكري كان عنده بخطه الشريف وكذاكتاب عبدالله بن على الجلبي المعروض على الصادق ثم رأينا هم يرجحون كثيرا حديثا مرويافي غير الكتاب المعروض على الحديث الذي فيه وهـذالايتـحـه الابانهـم حـازمون بكونه في الاعتبار وصحة الصدور كالكتاب المعروض و يقرب من ذلك ماتري من الشيخ وغيره الى زمان الاصطلاح الجديد من طرح كثير من الاحبار الصحيحة بهذا الاصطلاح والعمل كثير مما هو ضعيف عليه و كثير ما يعتمدون على طرق ضعيفة مع تمكنهم من طرق صحيحة كما صرح به صاحب المنتقى وغيره وهذا ظاهري في صحة تلك الاخبار بوجوه آخر ودال على عدم العبرة بالاصطلاح الجديد و حصول العلم بقوله الثقة ليس بمنكر ولا ببدع فقد نص صاحب المدارك وغيره على انه يتفق كثير اصول العلم بالوقت من اذان لثقة الضابط العارف حيث لم يكن مانع من العلم و بمثله صرح كثير من علمائنافي مواضع كثيرة وثالثها الوجه الكثير الاخير ⇔⇔⇔

# المراكزين ا

کرتے اور اسے ائمہ کو سناتے اور یہ مل کتب اربعہ کی تالیف کے زمانے تک جاری رہا اور یہ چار کتابیں حدیث کی انہی اصول سے منقول ہیں اور جن کے اعتماد پر انہوں نے شہادت دی ہے اور غیر معتبر کے معتبر سے جدا کر دیا ہے اور باوجود اس بات کے جانئے کے کہا حکام شرعیہ میں ظن کا اعتبار نہیں ہے بلکہ علم اور یقین کا ہونا لازمی ہے اور باوجود معلوم ہونے ان کی وفاقت وجلالت کے کیوں کر گمان کیا جا سکتا ہے کہ ان کتب اربعہ کے جامعین احادیث صحیحہ کے جمع کرنے میں تقصیر کرتے اور جبکہ مؤرخین کسی قصے کو غیر معتبر کتاب اور غیر معتبر محض سے اپنی تاریخ کی کتابوں میں نہیں لیتے تو ان بزرگانِ دین کی نسبت کیوں کر شبہ کیا جا سکتا ہے کہ وضح حدیثوں کو جمع کرنے میں تصیر کرتے اور اور درصورت فرض کرنے میں اس بات کے کہ وہ کی انہوں نے غیر معتبر حدیثیں لیں کیوں کہ تدلیس کرتے اور اس بات کا دعویٰ فرماتے کہ جو کچھ انہوں نے فیر معتبر حدیثیں لیں کیوں کہ تدلیس کرتے اور اس بات کا دعویٰ فرماتے کہ جو کچھ انہوں نے نقل کیا ہے وہ سب صحیح ہے اور وہ ان کی کتاب ان کے اور خدا کے پیج میں جت

⇒⇔من الوجوه المتقدمة للاسترابادى و فيه التصريح بحصول القطع العادى من شهاداتهم كالعلم بان الحبل لم ينقلب ذهبا و قال انه لاتفاق الشهادات وغيره ذلك اولى من نقل ثقته واحد كالمحقق والشهيديين فتوى من فتاوى ابى حنيفة في كتابه مع انانرى حصول العلم لنا بذالك من النقل المذكور فكيف لا يحصل بشهادة الجماعة و ذكر ايضا انه لو لم يجز لنا قبول شهاداتهم في صحة احاديث كتبهم لما جاز لنا قبولهافي مدح الرواة توثيقم فلا يبقى حديث صحيح و لا حسن ولا موثق بل يبقى جميع اخبارنا ضعيفة واللازم باطل فكذا الملزوم والملازمة ظاهرة بل الاخبار بالعدالة شكل و اعظم و اولى بالاهتمام من الاخبار بنقل الاحاديث من الكتب المعتمدة فان ذلك امر محسوس والعدالة امر خفي عقلى يعسر الاطلاع عليه و لا مضر لهم عن هذا لالتزام عند الانصاف و ذكر ايضاان علمائنا الاجلاء الشقات اذ جمعوا احاديث و شهدوا بثبوتها و صحتهالم يكن دون من اخبار هم بانهم سمعوها من الشقات اذ جمعوا احاديث و شهدوا بثبوتها و صدقهم و عدالتهم في انه مع امكان العمل بالعلم لم يعملوا المعصوم و قدوردت روايات كثيرة جدافي الامر بالرجوع الى الرواة الثقات معه اذا قالواان اخبر من المعصوم و ليس هذا من القياس بل عمل بالعموم و قال ايضاانهم الرواة الثقات حين شهادتهم و حب قبولها لكونها عن محسوس و هوالنقل عن الكتب المعتمدة والا كانت احاديث كتبهم ضعيفة باصطلاحهم فكفي يعملون بها ـ ١٢. ( توضيح المقال صفحه ٧ ـ)

المراكز أيات بينات بوم المحرك المراكز و 715 كالمراكز و 715 كالمراكز و 715

ہے۔ اس اعتراض اور ان دلیلوں کا یہ جواب دیا ہے کہ ان کا باتوں سے احادیث کا قطعی الصدور ہونا ثابت نہیں ہوتا۔ اس لیے کہ کم سے کم احتمال سہواور غفلت ..... کا تو باقی رہتا ہے، کیونکہ حدیث کے راوی اور اصول اور جو کتابیں ان سے لی گئی ہیں ان کے مؤلف معصوم نہ تھے اور یہ بھی تسلیم کر لیا جائے تب بھی رجال کے حال کی احتیاج باقی رہتی ہے ، اس لیے کہ ان حدیثوں میں متناقض حدیثیں موجود ہیں مثل تقیہ کی حدیثوں کے اور اس لیے رجوع رجال کے حالات کی طرف رجوع کرنا ضروری ہے۔

پھرمؤلف موصوف بی فرماتے ہیں کہ جامعین کے حدیث نے بین کہا کہ جو کچھ انہوں نے اپنی کتابوں میں جمع کیا ہے، یعنی جتنی حدیثیں اس میں لکھی ہیں وہ سب مفید علم ہیں بلکہ ان کے نزدیک صرف مفید یقین ہویا نہ ہو۔ اور نیز جامعین حدیث سب متفق نہیں ہیں کل حدیثوں کے جمع کرنے میں، مثلاً کلینی نے بہت سی حدیثیں چھوڑ دی ہیں ان کے بعد متاخرین نے نقل کیا ہے اور اس پر بڑھایا ہے۔ اور ان کے حالات سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ حدیثوں کے جمع کرنے میں اور اس کی تنقید اور تھے میں بہت زحمت اٹھاتے تھے، ایسے لوگ کیوں کر ان

<sup>•</sup> و نقول في المقام الثاني اجمالا ان ماذ كرفي هذالوجه با جمعه غير مفيد القطع بالصدورانه لا اقل من قيام احتمال السهو و الغفلة لوضوح عدم عصمة الرواة والمؤلفين للاصول والكتب الماخوذة منها و مع التسليم فلايو جب الغني عن الرجال على الاطلاق لوضوح وجود الاخبار المعارضة في جملة هذه الاخبار كا خبار التقية و من المعلوم المدلول عليه بالاخبار العلاجية منها وغير ها توقف تميز الراحج المعتبر منها على مراجعة الرجال فاين الغني المدعى على كل حال - ١٢ - (توضيح المقال صفحه) -

ونقول تفصيلا و ان كان ايضا جمليا انا نمنع الصغرى والكبرى كما اشرنا الى منعهما فى الاجمال ففى الوجه الاول فى الصغرى ان حصول القطع من المتن فى غاية الندرة كذا من الاعتقاد و على فرضه على ندرة لايلازم حصوله فى غيره والا فتقا ر فى الغالب كاف بل هوالمدعى و كذا من كون الراوى ثقة لمنع حصول القطع للراوى الثقة لعدم لزومه لا فى الرواية ولا فى العمل فلعل اخذها ممن يثق به تعبدنا اوقلنا خاصا او مطلقا ولى تسليميه محصولا لا يستلزمه لنا الاحتمال السهو و النسيان والذهول عن القرينة او خفائها كما اوقع فى كثير من الرواة فروعهم بقوله ليس كما ظننت اوليس كما تذهب اومااراك بعد الابهنا ١٢. (توضيح المقال صفحه ٩)

# المات بينات بينات

حدیثوں کو جومفیدعلم ہوں چھوڑ دیتے جن کوان کے بعد کے لوگوں نے جمع کیا۔ پھر صدوق کو دکھنے کہ وہ حدیث کی تصحیح اور تضعیف اکثر اپنے شنخ ابن الولید کی تصحیح و تضعیف پراعتاد کر کے کرتے ہیں یہاں تک کہ ان کا یہ قول ہے جس حدیث کو میرے شنخ نے صحیح کہہ دیا ہے وہ میرے نزدیک بھی صحیح ہے اور جسے اس نے صحیح نہیں کہا وہ ہمارے نزدیک متروک ہے۔ بھلا خیال کرو کہ ان اخبار میں جومفید علم ہول دوسرے کی تصحیح و تضعیف پراعتاد کرنے کو کیا دخل ہے اور صرف ان کے شنخ کی تصحیح و تضعیف کہہ دینے سے کیول کر در ت کی جو اور وہ حدیثیں جومفید علم ہول صرف ان کے شنخ کے ضعیف کہہ دینے سے کیول کر در ت کی جا اور وہ حدیثیں جومفید علم ہول صرف ان کے شنخ کے ضعیف کہہ دینے سے کیول کر در ت کی جا اسکتی ہیں۔

جناب مولانا دلدارعلی صاحب نے ''صوارم'' میں اخبار واحادیث کے متعلق اینے مذہب کا بیاصول بیان فرمایا ہے کہ فرقہ حقہ امامیہ کا مسلک بیر ہے کہ وہ اصول اور اعتقادات میں یقین حاصل کرتے ہیں اور ظن اور تقلید کو اصول دین میں جائز نہیں رکھتے اور دلائل عقلیہ سے یقین حاصل کرنے کے بعد بجہت مزید اظمینان اور ترقی مدارج یقین کے بطور تائید اور دیگر فوائد کے سمعیات متواتره کو ، بینی ان اخبار کو جولفظاً یا معناً متواتر ہوں ذکر کرتے ہیں، گو وہ راوی فاسد العقیدہ ہو۔اوراسی وجہ سے جناب شیخ لطا کفہ نے راویان فاسدالعقیدہ کے اخبار پرعمل کیا ہے اور خبر واحد کو گو بواسطه ثقات مروی ہواعتقادات میں ججت اور کافی نہیں سمجھتے اور فروع میں چند ہمارے بعض علماء نے بیراختیار کیا ہے کہ ہرمسکہ کا اجتماعی یا مستفاداز متواتر یاماخوذاز کتاب و دلیل عقول ہونا ضروری ہے۔لیکن ہماراعمل اس پر ہے کہ اگر خبر آ حاد ہواور راوی اس کے ثقہ ہوں اور دیگر شرائط اس میں یائی جاتی ہوں تو خبر آ حاد پر بھی عمل واجب ہے۔ پھر جناب موصوف نے اینے مذہب کا بیاصول بھی بیان فرمایا ہے کہ اگر کوئی خبر بظاہر خلاف ہواس امر کے جس پراجماع منعقد ہوا ہو، تو ضروری ہے وہ خبریا ماول ہو گی یا مطروح۔اوراسی اصول کی بنایروہ ان روایات کو جوز راره اور ہشام وغیرہ کی مذمت میں ہیں مردوداور غلط سمجھتے ہیں، جبیبا کہ فرماتے ہیں: ''بلاشبہ کچھ حدیثیں ہمارے مذہب میں ایس ہیں کہ جن سے ایسے بزرگوں کا

المراكزية ا

مقدوح ہونا معلوم ہوتا ہے لیکن چونکہ راوی اس قسم کے اخبار کے ضعیف اور مجروحین تھے اور نیز اس قسم کی حدیثیں ان حدیثوں کے معارض ہیں جو نہایت قوی ہیں اور جن پر امامیہ کا اجماع ہے، اس لیے ہمارے علماء نے اس قسم کی حدیثوں کومعرض اعتبار سے ساقط سمجھا ہے۔''

### اور پھر پہفر ماتے ہیں:

'معقل اس بات پر شاہد ہے کہ باوجود اخبار جرح کے کہ جوابیے بزرگوں کے حق میں بیان کی گئی ہیں، ہمارے علماء کے عقیدے میں جوان بزرگوں کی جلالت وشان کے بابت سے بچھ خلل نہ ہوا اور کسی نے باوجود مشاہدہ کثرت اختلاف کے ان کا خلاف نہ کیا۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کا سبب صرف یہ ہے کہ ان کی بزرگ خلاف نہ کیا۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کا سبب صرف یہ ہے کہ ان کی بزرگ اور کمال کا آ فتاب ان کی نظروں میں روثن تھا، ورنہ اگر فرقہ حقہ امامیہ سوآ دمیوں کو مثل ہشام وغیرہ کے ابوالخطاب کی طرح فاسد العقیدہ شار کریں تب بھی ان کے عقا کد حقہ کی بنیاد میں جو بچج قاہرہ اور براہیں باہرہ پر قائم ہے خلل نہیں ہوسکتا۔ اور چونکہ ہم امامت اور فضائل علی بن ابی طالب اور ان کی اولاد کے ثابت نہیں کرتے ہیں، مگر خدا کی کتاب سے جس کی صحت ضرورت اسلام سے ہے یا احادیث متفق علیھا سے یاعظی دلائل سے، پس اگر ہشام اور مجمد بن مسلم جیسے ہزار آ دمی بالفرض ملحہ بن اور فاسقین سے ہوں تب بھی ان کے اعتقاد میں پھے خلل نہیں آ سکتا۔''

#### پھر فرماتے ہیں:

''کم ہی کوئی فدہب ایسا ہوگا کہ بعض روایات بے اصل یا ماول اس فدہب میں نہ ہوں، پس دیندار دانش مندوں کو چاہیے کہ ایسی حالت میں کوئی قاعدہ اور ضابطہ رکھتے ہوں جس سے اثنائے جدال اور مخاصمہ میں باہر نہ آجا کیں اور وہ قاعدہ یہ ہے کہ احتجاج اور الزام خصم پر اس بات سے کریں جو اس کے فدہب کے خلاف اس فدہب کی کتابوں میں لکھا ہو، اور اس فدہب کے راوی اور علماء

ا يات بينات ـ سوم کي کارگراک ک

نے جو کچھ بیان کیا ہو وہ مسلم الثبوت طرفین کا ہو، یا بیہ کہاس کا ثبوت تو اتر پر کہ جس میں جھوٹ کا اختال اہل انصاف کے نزدیک نہ پایا جائے۔'' جناب موصوف''حسام'' میں اخبار آجاد کی نسبت فرماتے ہیں:

((خبر واحدا گر ہے معارض هم باشدظنی ست در اصول اعتقادیات بآن تمسك نباید كرد بلكه نزد محققین شیعه امامیه مثل ابن ادریس و شریف مرتضی و اکثر قدمائے ایشاں قابل احتجاج نیست و متاخرین ایشان همین مذهب را اختيار كرده اندو هذا اخبار احادر را در دلائل نشمرده بلكه رد آنرا واجب دانسته. (خصوصاً در اعتقادات، حسام.)) ''خبر واحدا گر بے معارض کے بھی ہوتب بھی ظنی ہے، اعتقادات کے اصول میں اس سے تمسک کرنا جائز نہیں ہے بلکہ محققین شیعہ امامیہ کے نز دیک مثل ابن زہرہ اور ابن ادریس اور شریف مرتضلی اور اکثر قدماء کے وہ قابل احتجاج نہیں اور متاخرین نے اسی مذہب کو اختیار کیا ہے اور اسی لیے انہوں نے اخبار احاد کو دلاکل میں شارنہیں کیا ہے بلکہاس کے رد کوضروری سمجھا ہے خصوصاً اعتقادات میں ۔'' اوران احادیث کی تر دیدیا تاویل کی نسبت جوادلهٔ شرعیه کے مخالف ہوں آپ فرماتے ہیں: ((وآنچه دریل باب ازائمه دین نقل می کنند همه زور و بهتان ست و از موضوعات دروغ گویان ویااینکه گوفرموده باشند لكن واجب التاويل ست نظر بايس كه كه معارض ست بآن چه از ادله شرعیه که اقوی ازان ست.) (حسام صفحه ۲) ''جو کچھاس بات میں ائمہ دین سے منقول ہے وہ سب جھوٹ اور بہتان ہے اور دروغ گوؤں کے موضعات سے ہے اور یا بیہ کہ ائمہ نے فرمایا ہو گالیکن اس کی کوئی تاویل ضرور ہوگی، اس لیے کہ بیخبر معارض ہے ان ادلہُ شرعیہ کے جواس

<u>پ</u>ھر صفحہ ما میں فرماتے ہیں:

((هیپ چك فرقه هالکه ضاله نخواهد بود که یکے از آیات و احادیث نبویه بحسب ظاهر موافق مسلك اونبا شد پس اگر مجرد و جود معارض دلیل بطلان مذهب شود باید که مذهب اسلام بالمره باطل باشدو مستحق طعن و تشنیع از قبل کفار و ملاحده شود آرے باوجود قوت معارض اگر کسے جانب ضعیف او اختیار نماید البته مورد طعن و تشنیع اور امی توان ساخت.) (حسام صفحه ۱٤)

''کوئی ہلاک ہونے والا اور گمراہ فرقہ ایبا نہ ہوگا کہ کوئی آیت اور حدیث نبوی ظاہراً اس کے ند ہب کے موافق نہ ہو، پس اگر صرف معارض کا پایا جانا بطلان ند ہب کی دلیل ہوتو لازم آتا ہے کہ فد ہب اسلام بالکل باطل ہواور ملحدو کفار کی جانب سے مستحق طعن وتشنع ہو، اگر کوئی باوجود قوت معارض کے جانب ضعیف کو اختیار کر ہے تو اس کومورد طعن وتشنع کر سکتے ہیں۔'

#### پھر صفحہ ۲۵ میں فرماتے ہیں:

((بالجمله دانستی که بناء اعتقادات امامیه بر اخبارا حادنیست پس ابن بابویه در کتاب اعتقادات خو دروس اعتقادات امامیه را که بنا بر آیات و احادیث متواتره و اجماع اهل بیت وادله عقلیه به ثبوت پیوسته مذکور ساخته در کتب احادیث موافق داب محدثین اخبار احادرا بهر قسم که ماثور گشته مندرج فرموده و لازم نیست که محدثین آنچه روایت کنند مطابق آن هم اعتقاد داشته باشند.))

''غرض کہتم کو معلوم ہو گیا کہ امامیہ کی بنا اعتقادات اخبار آ حاد پرنہیں ہے، ابن بابو یہ نے اپنی کتاب' اعتقادات' میں اعتقادات امامیہ کے اصول کو جن کی بنا آیات و احادیث متواترہ اور اجماع اہل بیت اور ان ادلہ عقلیہ پر ہے جن کا ثبوت ہو گیا ہو، مذکور کیا ہے اور کتب احادیث میں موافق عادت محدثین کے اخبارا حاد کو جس طرح پر کہ ما تورہوئی ہوں درج فرمایا، اور یہ امر لازمی نہیں ہے کہ محدثین جو کچھروایات کریں اس کے موافق وہ اعتقاد بھی رکھتے ہوں۔' کہ محدثین جو کچھروایات کریں اس کے موافق وہ اعتقاد بھی رکھتے ہوں۔' کی محدثین جو کی میں فرماتے ہیں:

((بدانكه وروداحادیث مختلفة الظواهر مخصوص بیهچ یك از فرق اهل اسلام كه ارباب كتب احادیث و اخبار باشند نیست و نظر به همیس علماء اهل اسلام طریق جمع بین الاحادیث المختلفة و وجوه ترجیح احد الخبرین المتعارضین رابر حدیث دوم در كتب اصول وغیره مدون و بیان ساخته اندپس اگر بمجر دایرادروایات مختلفه ابن بابویه محل طعن و تشنیع باشد كافیه محدثین اهل اسلام باید محل طعن و تشنیع باشند.)) (حسام)

"وارد ہونا الیں احادیث کا جو ظاہر میں مختلف ہیں مخصوص کسی ایک فرقے اہل اسلام سے کہ جن کے پاس کتب احادیث واخبار ہوں نہیں ہیں، اس لیے کہ علماء اسلام نے احادیث مختلفہ کا طریق جع اور وجوہ ترجیج دوحدیثوں متعارض کو دوسری حدیث پر کتب اصول وغیرہ میں مدون اور بیان کر دیا ہے، پس اگر ابن بابو بیکا مجرد روایات مختلف کا بیان کرنامحل طعن وتشنیع ہوتو تمام محدثین اہل اسلام محل طعن وتشنیع ہوتو تمام محدثین اہل اسلام محل طعن وتشنیع ہوتو تمام محدثین اہل اسلام محل طعن

پرصفحه ۳۸ میں فرماتے ہیں:

((هیپ که محدثین عامه و خاصه التزام این ننموده که در هر کتاب حدیث آنچه روایت کند برطبق مدلول ظاهری آن معتقد و عامل هم باشد بلکه در صورت تعارض حدیث باادله شرعیه گو آن حدیث راروایت کرده باشد بمقتضائے آن چه ازادله شرعیه راجح می باشد بمقتضائے آن عمل می کند.)) (حسام)

''کسی نے محدثین میں سے عام و خاص کے بیالتزام نہیں کیا کہ جو پچھ کتب حدیث میں روایت کرے اس کے مدلول ظاہری کے مطابق معتقد اور عامل بھی ہو بلکہ درصورت تعارض حدیث کے ادلہُ شرعیہ کے ساتھ گواس کے حدیث کوخود روایت کیا ہو جو پچھ بہمقضائے ادلہُ شرعیہ کے راجح ہواس پرمل کرتے ہیں۔' جناب مولانا سیر محمد مجتهد ضربت حیدر یہ میں فرماتے ہیں:

, دمنگلمین ومجهزرین امامیه 🗨 اصول دین میں دلائل قطعیہ پراعتماد کرتے ہیں اور

① سوال اول که مصدرست بقول وے ازاں جمله آنکه حکم بموضوع بودن احادیث قدح هشامین که در کافی کلینی که یکے از اصول اربعه شیعه ست موجودست الخ جواب علی نهج الصواب آنکه ایس سوال متبنی است برعدم درك طریقه انیقه متکلمین و مجتهدین امامیه چه ایشان و اصول دینیه متبنیه بر دلائل قطعیه اعتماد می کنند و بس و ظن و تقلید رادران جائز و سائغ نمی دانند پس در اصول دینیه دلائل قطعیه اعتماد می کنند و بس و ضن و تقلید رادران جائز و سائغ نمی دانند پس در اصول دینیه اعتماد براخبارا حادنمی نمایند و صحاح و حسان و موثقات ضعاف دریں مادره یکسان ست امادر فروع دینیه پس اعتماد شان در ضروریات دین و مذهب بر قطع ست و بس لا علی اخبار الا حاد و در فیر آن برظن ست نه مطلق ظن بل ما حصل من الادلة الاربعة کتابا او سنة او اجماعا او عقلا و لا عبرة عند هم بالقیاس المنهدم الاساس و لابمحض الرای و اجتهاد الناس و در صورت تعارض ادله شان بر ترجیح بعض علی بعض ست و انماء ترجیح و مناشی آن متکثر و منشعب بشعب کثیره ست که است قصائے آن دریں مقام مخرج کلام از مانحن فیه ست و بالجمله یکی از مر جحات نظر در سندو حال رحال ست پس بر تقدیر تعارض صحیح با ضعیف و عدم الخبار ضعف آن بعمل اصحاب وغیره من المقرائن به ترجیح صحیح علی الضعیف می پردازند و بر تقدیر عدم تعارض و و جدان خبرے ضعیف السندا گرآن خبر منجر الضعف بعمل اصحاب باشد فلاریب فی الاعتماد علیه و عکذا ⇔⇔ السندا گرآن خبر منجر الضعف بعمل اصحاب باشد فلاریب فی الاعتماد علیه و عکذا عاص

## المات بيات بوم المحال ا

بس، ظن وتقلیداس میں روا اور جائز نہیں رکھتے اور اصول دین میں اخبار احادیر اعتماد نہیں کرتے اور اس باب میں سب قتم کی حدیثیں صحیح ہوں یاحس، قوی ہوں یا ضعیف برابر ہیں۔ اور فروع دین میں ان کا اعتبار ضروریات دین و مذہب کی باتوں میں یقین پر ہے اور بس، نہ اخبار آحاد پر، اور سوائے اس کے ظن پر مگر نہ مطلق ظن پر بلکہ جو چار دلیلوں میں سے کسی ایک دلیل سے وہ ظن حاصل ہوا ہو، لینی کتاب وسنت یا اجماع یاعقل۔ اور در صورت تعارض کے صحیح کوضعیف پرترجیح

> ك كلوحف بقرائن عاضدة لها و هم چنين اگر آن خبر مسوق باشد برائے بيان يكے از مستحباب چه مسامحه درادله سنن شائع كما بين في محله و اگر منجر بعمل نيست و نه مسوق برائع بيان سنن بس يا موافق اصول خواهد بود كاصل البرائة والاستصحاب والضحوى وغيره ذلك يا مخالف آل على الاول يعتمد عليه ويحتج اليه على الاظهر و على الثاني حكمش آئل وراجع بتعارض خواهد بودورجوع بمر حجات لازم و اگر اصلے دردست نخواهد بود و حدیث ضعیف بلا معارض درال صورت نيـز عـمـل بران سائغ على كلام فيه الحاصل قطعيت صد در هر واحد از اخبار كتب اربعه غير مدعى وغير ثابت و حالش نزد ايشان مثل حال اخبار صحاح سته سنيه نيست كه اگر طلاق حلق بران خورد طلاقش واقع نشود قال فيضل روز بهان اما صحاحنا فقد اتفق العلماء على ان كل ما عدا من الصحاح سوى التعليقات في الصحاح السنة لو حلف الطلاق ا نه من قول رسول الله او من فعله و تقريره لم يقع الطلاق و لم يحنث ـ انتهى و عمل فرقه حقه بر اخبار كتب خود نه برسبيل غـض بـصـر عـن الـمعارضات و الترجيحات مي باشد بلكه بعد نقر و بحث اطراف و جوانب آن را از مزيفات و مرجحات و حال رواة ملاحظه نموده در محل اعتماد اعتماد مي نمايند ودر مقام جرح و طرح طرح و جرح و در جائے تاویل تاویل ولا ینحصر و جوہ ترجیحهم و عملهم فی و جه و سبیل و احاطه ابن مقاصد علیه بر کسیکه در تدرب فن اجتهاد روز رابشب نیا و ده و شباب رابشئیب مبدل نساخته حیلے عسیر ولایا تیك مثل حبیر و چون راویان مثالب هشامین و من یحذ و حذو فهما مخالف اجماع فرقه حقه و معارض بروايات متواترة است لا محاله محتمل الطرح يا مائول باشدنه ايس كه قطعا جزما كسے حكم بوضع و طرح آل نموده باشد كما يلمح اليه صدر كلام الفاضل المجادل و ازیس معنی لازم نمی آید که جمیع مرویات رواة قدح شان مطروح گردداگرچه داعی الی الوضع و باعث الي الطرح درال مفقود باشد چنانچه و جوب تاويل در بعض آيات منافي ادله قطعيه ست مثل آیته کریمه ید الله فوق ایدیهم و امثال آن مستلزم و جوب تاویل در جمیع ظواهرات نیست ۱۲.

المات بينات بوم المحال المحال

دیتے ہیں اور تعارض نہ ہونے کی حالت میں اگر خبر ضعیف اصحاب مذہب کے ممل کے موافق ہوتو اس بربھی اعتماد کر لیتے ہیں اور یقینی ہونا ہر ایک خبر کا اخبار کتب اربعہ سے (لیعنی حدیث کی ان حار کتابوں سے جوان کے یہاں صحاح مجھی جاتی ہیں) نہ ثابت ہے اور نہاس کا دعویٰ کیا گیا ہے اور ہمارے بہاں کی حدیث کی ان حیار کتابوں کا حال سنیوں کی صحاح ستہ کے اخبار کے موافق نہیں ہے کہ اگر کوئی ان کی صحت پر حلف کرے تو طلاق واقع نہ ہو، اور نہ فرقہ حقہ امامیہ کاعمل اپنی حدیثوں پرمعارضات اور ترجیجات سے قطع نظر کر کے ہے۔ بلکہ بعدغور اور بحث اور ملاحضہ اطراف وجوانب اور دریافت حالات راویوں کے ہے، اور ان تمام باتوں برغور کرنے کے بعد وہ اعتماد کے محل پر اعتماد کرتے ہیں اور جرح اور طرح کے مقام پر جرح وطرح کرتے ہیں اور جہاں تاویل کی ضرورت ہوتی ہے وہاں تاویل، اوران کی ترجیح اورغمل کے وجوہ ایک راہ اور ایک سبب پرمنحصر نہیں ہیں اور جوروا بیتیں مثل معائب ہشامین کے مخالف اجماع فرقہ اور معارض روایات متواترہ کے ہیں لامحالہ ومحتمل الطرح یا ماؤل ہوں گی۔''

جوروایتیں قدح اور طعن میں ہشامین کے کافی میں مذکور ہیں باوجود یکہ اس کے راوی املیہ ہیں اور کلینی نے ان سے روایتیں کی ہیں، مگر وہ روایتیں ان لوگوں کے معائب میں ہیں جن کو حضرات شیعہ بزرگانِ ملت اور امام کے خاص رفقاء میں سے سمجھتے ہیں، اس لیے ایسی روایتوں کو بغیر جرح وقدح کرنے ، راویوں کے متروک بلکہ موضوع قرار دیتے ہیں۔جیسا کہ جناب مجہدصا حب نے عقیدہ سیز دہم کے جواب کے اخیر میں فرمایا ہے:

((هر گاه امامیه باو جود عدم احتیاج بطرف و ثاقت هشام و مومن الطاق و باو جود ایس روایات مثالب مثل ابو الخطاب و مغیره و عثمان بن عیسی و نظرائے ایناں ایشاں را انکاشتند دلیل قوی ست که ایس روایات یا موضوع اند که

حسادواعدائے هشام وغیرہ بنا بر قرب و منزلت که ایشاں را پیش جناب ائمه بنا بر صیانت نفس خود و جانهائے ایشاں مثل حضرت خضر صیانت بسفینه در نظر مخالفین ایشاں معیوب ساخته اندو قرینه بریں هر دو محمل اینکه اجل امثال چنیں کساں که اسناد مذهب باطله بطرف آنها شده باوجود انکه غرض ایشاں صحیح بودو لیکن عوام معنی و مرادایشاں نفهمیده انده ، انتهی کلامه . )) (ضربت حیدریه ۳۳۹)

" یہ توی دلیل ہے اس بات کی کہ بیروا بیتیں یا موضوع ہیں یا کہ ہشام وغیرہ کے حاسدوں اور دشمنوں نے بہ سبب اس قرب و منزلت کے جو کہ انہیں ائمہ کی جناب میں تھا، بنالیا ہے یا یہ کہ جناب ائمہ نے اپنی حفاظت کے لیے ان پر یہ عیب لگا دیے ہیں جبیبا کہ حضرت خضر عَالیٰلاً نے کشتی کوخالفین کی نظر میں عیب دار کر دیا تھا۔ اور ان دونوں با توں کا قرینہ یہ ہے کہ ایسے لوگوں کی بہت می مثالیں ہیں کہ باطل مذہب کی نسبت ان کی طرف ہوگئی ہے، حالانکہ ان کی غرض صحیح تھی، لیکن عوام ان کی مراد نہ مجھ سکے۔"

اورشیخ ابوجعفرطوسی نے تہذیب میں باب الوصیت بالثلث میں فرمایا ہے:

((اذاوجدت عنهم بانهم فعلوا فعلا يخالف ما ستقر فى شريعة الاسلام فينبغى ان يحكم ببطلانها او حملها على وجه فى الجملة يطابق الصحيح من الاخبار وان لم نعلمه على التفسير.))

"ائمہ سے کوئی روایت ایسی بیان کی جائے کہ انہوں نے کوئی فعل کیا ہے جو مخالف ہواس چیز کے جو شریعت اسلام میں ثابت اور مقرر ہے، پس جا ہیے کہ وہ

روایت باطل مجھی جائے یا وہ اس وجہ پر فی الجملہ محمول کی جائے جو اخبار صحیحہ کے مطابق ہوا گرچہ اس کی تفسیر معلوم نہ ہو۔''

راویوں کے وہم اور خلطی کی نسبت باوجودان کے ثقہ ہونے کی شخ طوسی تہذیب میں جا بجا تصری فرماتے ہیں، جسیا کہ باب الرجوع فی الوصیت میں کہا ہے: ((قال محمد بن الحسن ما یتضمن هذا الخبر من قوله ان اوصی به کله فهو جائز و هم من الراوی .)) اور "کتاب الوقف" میں لکھتے ہیں کہ: ((قال محمد بن الحسن ما تضمن هذا الخبر من قوله یعنی صاحب الدار حین ذکر ان رجلا جعل لرجل سکنی دارله فانه غلط من الراوی .)) اور اسی طرح بہت سے مواقع پر لفظ ((یہ جو ز ان یکون الراوی و هم اور لفظ انما اشتبه الامر علی فلان)) کہتے ہیں۔

کسی عالم کا مجرد قول قابل سندنه ہونا بھی علمائے شیعہ تسلیم کرتے ہیں، جیسا کہ بجواب اس امر کے کہ قاضی نور اللہ شوستری نے ہارون اور مامون کو زمرۂ شیعہ اثناعشریہ میں قرار دیا ہے۔ جناب مولانا سیدمجہ تدصاحب ضربت حیدریہ میں فرماتے ہیں:

((اما آنیچه از کلام سید نور الله ، نور الله مرقده مستفادمی شود که جناب ایشال بتشیع آنها قائل بوده اند پس او لا آنکه تقلید شال غیر لازم و درباب امثال این گونه امور غیر مطع فان الحق احق بالاتباع خصوصاً نظر برین که همت جناب سید ممدوح بسوی توسیع دائره تشیع چنان مصروف بوده و تکثیر سوادایی فرقه آن چنان مطمح نظر داشته که مثل سید شریف جرجانی و علامه دوانی راهم محاط محیط آن دائره گردنیده مانند منصور دانقی شقی رانیز درین شان بتکلف گردانیده .))

رشید خلفاء وقت کوشیعہ کہا ہے۔ اس میں پہلی بات یہ ہے کہ ان کی تقلید لازمی نہیں اور اس قسم کے مسائل میں ان کی اتباع ضروری نہیں ہے کیوں کہ صرف حق ہی کی اتباع اور بیروی کی جاتی ہے، اور سید نور اللہ کا شیعیت کے دائرہ میں توسیع کرنا مطمح نظر تھا، اور اسی نظر یہ کے تحت انہوں نے سید شریف جرجانی اور علامہ دوانی کو بھی اسی دائرہ میں شار کیا ہے، اور منصور دانقی شفی کو بھی تھینچ تان کر اسی دائرہ میں لے لیا ہے۔'

رسائل شخ مرتضی مطبوعہ ایران میں اختلاف اور وضع احادیث کے متعلق لکھا ہے کہ یہ کہنا شخ کا ۵ کہ ائمکہ کے اصحاب نے اصول وفروع بطریق یقین کے ان سے لیے ہیں، یہ ایک دعویٰ ہے کہ جس کا عدم ثبوت واضح ہے۔ کیوں کہ کم سے کم اس پر بیدا مرشاہد ہے کہ ائمہ کے اصحاب اصول وفروع میں اختلاف رکھتے تھے، اور اسی لیے اکثر اصحاب ائمہ نے جب ان سے

● ثم ان ماذكر من تمكن اصحاب الائمة من اخذ الاصول والفروع بطريق اليقين دعوے ممنوعة واضحة المنع و اقل ما يشهد عليها ما علم بالعين والا ثر من اختلاف اصحابهم صلوات الله عليهم في الاصول والفروع ولذاشك غيره واحد من اصحاب الائمة اليهم اختلاف اصحابه فاجابو هم تارة بانهم قدر القوا الا اختلاف بينهم حقنالدمائهم كما في رواية حريز وزاره و ابي ايوب الجزارواخرى بانهم قدر القوا الا اختلاف بينهم حقنالدمائهم كما في رواية الفيض بن المختار قال قلت لابي عبدالله جعلني المله فداك ماهذا الاختلاف الذي بين شيعتكم قال واى الاختلاف يا فيض فقلت له اني اجلس في حلقهم بالكوفة واكا داشك في اختلافهم في حديثهم حتى ارجع الى الفضل بن عمر فيوقضني من ذلك على ماتستريح به نفسي فقال اجل كماذكرت يا فيض ان الناس قداو لعوا با لكذب عليناكان الله افترض عليهم ولا يريد منهم غيراني احدث احد هم بحديث فلا يخرج من عندى حتى يتاو له عن غير العبه و ذلك لانهم لايطلبون بحديثنا و بحسبنا ما عند الله تعالى و كل يحب ان يدعى راسا و قريبا منها رواية داو و د بن سرحان واستثناء القميين كثير امن رجال نو ادرالحكمة معروف و قصة ابن ابي منها رواية داو و د بن سرحان واستثناء القميين كثير من رجال نو ادرالحكمة معروف و قصة ابن ابي العونس بن عبدالرحمن من انه اخذ احاديث كثيرة من اصحاب الصادقين ثم عرضها على ابي الحسن الرضاء فانكر منها احاديث كثيرة الى غير ذلك مما يشهد بخلاف ما ذكره ١٢٠.

(فوائد الاصول المعروف بحجية الظن المشهور بالرسائل للشيخ المرتضي الانصاري التستري صفحه ٦٨ مطبوعه ايران\_)

ان کے اصحاب کے اختلاف کی شکایت کی تو ائمہ نے بھی ان کو بیہ جواب دیا کہ ہم نے خود بیہ اختلاف ان میں ڈالا ہے تا کہ ہم اپنی جان بچائیں جیسا کہ حریز اور زرارہ اور ابوایوب جزار کی روایت میں آیا ہے اور بھی بیہ جواب دیا کہ بیراختلاف دروغ گوؤں کی وجہ سے ہے جیسا کہ فیض بن مختار کی روایت میں ہے کہ میں نے امام جعفر صادق سے عرض کیا کہ خدا مجھے آپ پر فدا کرے، اس اختلاف کا جوآپ کے شیعوں میں ہے کیا سبب ہے؟ آپ نے فر مایا کہ کون سا اختلاف؟ فیض کہتے ہیں کہ میں نے آپ سے عرض کیا کہ میں کوفہ کے محدثین کے حلقے میں بیٹھتا ہوں تو مجھے ان کے اختلاف احادیث میں شک ہوتا ہے، پھر میں فضل بن عمر کے یاس آتا ہوں تو وہ مجھے اس امر سے آگاہ کرتے ہیں جس سے میرانفس اطمینان یا جاتا ہے، آپ نے فرمایا: ہاں جبیباتم کہتے ہو بات یوں ہی ہے، لوگوں نے ہم پر جھوٹ بولنے کی بہت زیادتی کررکھی ہے، گویا خدانے جھوٹ کوان برفرض کر دیا ہے اور ان سے سوائے جھوٹ کے اور پچھ نہیں جا ہتا۔ جس کسی سے ایک حدیث بیان کرتا ہوں تو وہ میرے پاس سے جدا بھی نہیں ہوتا کہاس کی تاویل اصل تاویل کےعلاوہ گڑھ لیتا ہے۔اور بیہ بات اس وجہ سے ہے کہلوگوں کو ہماری حدیث اور ہماری محبت سے اللہ مطلوب نہیں ہے بلکہ ہر ایک کی بیخواہش ہے کہ وہی رئیس ہوکر یکارا جائے۔ اور اسی کے قریب داؤد بن سرحان کی روایت ہے۔ اور نوا در حکمت کے رجال میں سے بہت سے لوگوں کو قمین کا استنا کرنا معروف ہے۔ اور ابن ابی العوجاء کا قصہ یہ ہے کہ اس نے اپنے قتل ہونے کے وقت کہا کہ میں نے تمہاری کتابوں میں جار ہزار حدیثیں ملا دی ہیں، جو رجال میں مذکور ہیں۔اور ایسے ہی بیہ ہے کہ پونس بن عبدالرحمٰن ذکر کرتے ہیں کہ میں نے اصحاب صادقین میں سے بہت سی حدیثیں لی ہیں اور پھران کو ابوالحسن امام رضا کے سامنے بیش کیا تو انہوں نے بہت سی حدیثوں سے انکار کیا، اورسوا اس کے اور بہت سے شوامد ہیں جو شیخ کے اس ذکر کرنے کے خلاف ہیں۔

اس کتاب میں جہاں اثبات جمیت خبر واحد میں عقلی دلائل کا بیان ہے، کتابوں کے لکھے ہوئے پر بغیر ساعت کے بھروسا نہ کرنے اور جبوٹی

### المات بينات ـ سوم المحافظ المح المحافظ المحافظ

### حدیثوں کو کتابوں میں لکھ دینے کی نسبت لکھا ہے کہ اس میں شک نہیں کہ جوشخص احوال

• وهو ان لاشك لـلـمتبع فـي احـوال الـرواة المذكورة في تراجمهم في كون اكثر الاخبار بل جلها الاشذرو ندرصادرة عن الائمة و هذا يظهر بعد التامل في كيفية اهتمام ارباب امكتب من مشائخ الثلاثة و من تقدمهم في تنقيح ما ادعوه في كتبهم و عدم الاكتفاء با خذ الرواية من كتاب و ايد اعها في تصانيفهم حذرا من كون ذلك الكتاب مدسوسافيه من بعض الكذابين فقد حكى عن احمد بن محمد بن عيسى انه جاء الى الحسن بن و شاد طلب منه ان يخرج اليه كتابا لعلاء بن ذرين و كتابا لابان عثمان الاحمر فلما اخرجهما قال احب ان سمعها قال ماعجبك اذهب فاكتبهما فقال له رحمك الله ما عليك اذهب فاكتبهما واسمع من بعد فقلت له لا امن امن الحدثان فقال لو علمت ان الحديث يكون له هـذالطلب لاستكثرت منه فاني قد ادركت في هذالمسجد مأة شيخ كل يقول حدثني جعفر بن محمد و عن محمد و يه بن نوح ا نه وقع وعنده وفاتر فيه احاديث ابن سنان فقال ان تكتبوا ذلك فاني كتبت عن محمد بن سنان ولكن لاروى لكم عنه شيئا فانه قال قبل موته كلها حد تتكم فليس بسماع ولا برواية و انما و جدته فانظر كيف احاطوافي الرواية عمن لم يسمع من الثقات و انما و جد في الكتب و كفاك شاهد ان على بن الحسن بن فضال لم يرو كتب ابيه الحسن عنه مع مقابلتها عليه و انما يرو يها عن اخويه احمد و محمد عن ابيه واعتذر عن ذلك بانه يوم مقابلته الحديث مع ابيه كان صغير السن ليس له كثير معرفة بالروايات فقرأما على اخويه ثانيا والحاصل ان الظاهر الحصار مدار هم على ايداع ماسمعوه من صاحب الكتاب اوممن سمعه منه فلم يكونوايودعون الاماسمعوا ولوبو سائط من صاحب الكتاب ولوكان معلوم الانتساب مع اطمينانهم بالوسائط و شدة و ثوقهم بهم حتى انهم ربما كانو ايتبعونهم في تصحيح الحديث ورده كما اتفق للصدوق بالنسبة الى شيخه ابن الوليد وربما كانوا لايثقون بمن يوجد فيه قدح بعيد المدخليه في الصدق ولذاحكي عن جماعة منهم التحرز عن الرواية عمن يروى من الضعفاء و يعتمد المراسيل وان كان ثقته في نفسه كما اتفق بالنسبة الى البرقي هل يتحر زون عن الرواية عمن يعمل بالقياس مع ان عمله لادخل له بروايته كما اتفق بالنسية الي الاسكا في حيث ذكر في ترجمته انه كان يرى القياس فترك رواياته لا جل ذلك و كانوا يتوقفون في روايات من كان على الحق فعدل عنده وان كانت كتبه و رواياته حال الاستقامة حتى اذن لهم الامام اوتائبه كماسئلوا العسكري عن كتب فضال وقالوا ان بيوتنا منها ملاء فاذن لهم وسئلوا الشيخ ابالقاسم بن روح عن كتب ابن غدا فرالتي صنفها قبل الارتداد عن مذهب الشيعة حتى اذن بهم الشيخ في العمل بها والحاصل ان الامارات الكاشفة عن اهتمام اصحابنا في تنقيح الاخبار في از منة المتاخرة عن زمان الرضا اكثر من ان يحصى و يظهر للمتتبع والداعي الى شدة الاهتمام مضافا الى كون تلك الروايات اساس الدين و بها قوام شريعة سيد المرسلين عِنْكُنُ ولهذا قال الامام في شان جماعة من الرواة لولاهولاء لاندرست آثار النبوة وان الناس لايرضون بنقل مايوثق به في كتبهم المؤلفة لرجوع من ياتي اليهافي امور الدين على ما اخبر هم الامام بانه ياتي على الناس زمان هرج لايا نسون الابكتبهم كك 729 The 1960 The 1970 The 1970

روایت مذکورہ کا تنتبع کرے تو وہ اکثر اخبار بلکہ کل کوسوائے شاذ و نادر کے ائمہ سے صادر ہونا نہ یائے گا، اور بیر بات اس وقت معلوم ہو گی جب کہ اخبار کے ہم تک پہنچنے اور ارباب کتب، لیعنی مشائخ ثلاثہ اور جوان سے پہلے ہیں ان کے اہتمام کی کیفیت میں تامل کرے کہ جو کچھانہوں نے اپنی کتب میں لکھا ہے اس کی کیا کچھ تنقیح کی ہے اور صرف کتاب سے دیکھ کر روایت کے لینے براکتفانہیں کیا اور نہاہے اپنی تصانیف میں داخل کیا اس خوف سے کہاس کتاب میں بعض کذاب لوگوں نے بچھ ملا دیا ہو۔ احمد بن محمد بن عیسیٰ کی پیر حکایت ہے کہ وہ حسن بن شاد کے پاس آئے اور ان سے علاء بن ذرین اور ابان بن عثمان بن احمر کی کتابیں طلب کیں، جب حسن نکال کر لائے تو احمد نے کہا کہ میں جا ہتا ہوں کہ ان کا ساع کروں تو حسن نے جواب دیا کتمہیں ایسی جلدی کیا ہے ان کو لے جاؤ اور لکھ لو۔ اور پھریہ کہا کہ خداتم یر رحم کرے تم ان کو لے جاؤ اور کھواور جوشخص میرے بعد ہواس سے پڑھ لینا۔ احمد نے کہا: میں نے ان سے کہا بیر جھوٹ سے مامون نہیں ہیں،حسن نے کہا اگر مجھے معلوم ہوتا کہ حدیث کی ایسی طلب ہو گی تو میں بہت سی حاصل کر لیتا۔ میں نے اسی مسجد میں سوشخصوں کو دیکھا ہے کہ وہ سب یہ کہتے تھے کہ مجھ سے جعفر بن محمد نے بیرحدیث بیان کی ہے۔ اور حمد و بیرایوب بن نوح سے روایت کرتے ہیں کہان کے پاس کئی دفتر آئے جن میں ابن سنان کی حدیثیں تھیں۔ ایوب نے کہا کہ اگرتم لوگ جو جا ہولکھ لومیں نے خود محمد بن سنان سے کھی ہیں لیکن میں ان کی روایت تم سے نہ کروں گا،اس لیے کہاس نے اپنے مرنے سے پہلے کہا تھا کہ جس قدر حدیثیں میں نے تم سے بیان کی ہیں ان میں نہ ساع ہے اور نہ روایت، بلکہ میں نے ان کو لکھا ہوا یا یا تھا۔ دیکھوروایت کرنے میں اس شخص سے جس نے ثقات سے نہیں سنا بلکہ کتابوں میں لکھا یا یا

⇒ ⇒ وعلى ما ذكره الكليني في ديباجة الكافي عن كون كتابه مرجعا لجميع من ياتي بعد ذلك ما تنبهوا له و نبههم عليه الائمة عن ان الكذابة كا نوايد سون الاخبار الكذوبة في كتب اصحاب الائمة كما يظهر من الروايات الكثيرة منها نه عرض يونس بن عبدالرحمن على سيدنا ابي الحسن الرضا كتب جماعة من اصحاب الباقر و الصادق فانكر منها احاديث كثيرة ان يكون من احاديث ابي عبدالله وقال ان ابا الخطاب كذب على ابي عبدالله كذلك اصحاب ابي الخطاب يدسون الاحاديث الى يومنا هذا في كتب اصحاب ابي عبدالله \_ ١٢

ا يات بينات ـ سوم الكور الكور (730 ) الكور الكور (730 )

کیسی احتیاط کرتے تھے۔اور ایک شاہرتم کو بیرکافی ہے کہ علی بن حسن بن فضال اپنے باپ کی کتابوں کو اپنے باب سے نہیں روایت کرتے باوجود یکہ انہوں نے باب کے ساتھ مقابلہ کیا تھا، بلکہا پنے بھائیوں احمد اورمحمد سے اور وہ باپ سے روایت کرتے ہیں۔اورعلی نے اس کا بیہ عذر بیان کیا کہ جس روز انہوں نے حدیث کا مقابلہ اپنے باپ کے ساتھ کیا تو وہ صغیرس تھے، اور ان کو روایت کی معرفت احجیمی طرح سے نہ تھی ، اس لیے انہوں نے دوبارہ اینے بھائیوں سے پڑھا۔غرض کہ بیظا ہر ہے کہ محدثین کا دار و مدار حدیث کا خود صاحب کتاب سے سننے پر ہے یا اس پرجس نے صاحب کتاب سے سنا ہو۔ پس وہ حدیث کونہ بیان کرتے تھے مگر جب تک کہ خود نہ سنا ہوتا اگر چہ سننا صاحب کتاب سے کئی واسطوں سے ہو۔ اور نیز بیر کہ جس شخص کی نسبت سننے کی صاحب کتاب سے معلوم ہوتی تھی اس بران کو اطمینان اور نہایت وثوق ہوتا تھا، یہاں تک کہان واسطوں کا انتاع تصحیح حدیث اور تر دید میں کرتے تھے جبیبا کہ صدوق کو ا پنے شیخ ابن ولید کے ساتھ اتفاق ہوا اور بھی وہ ان واسطوں پر وثو ق نہ کرتے تھے۔ اگر کچھ بھی قدح ان میں معلوم ہوتا اور ان کے صدق میں کچھ بھی مدخلیت قدح کو ہوتی ، اسی لیے ایک جماعت محدثین سے منقول ہے کہ وہ روایت نہ کرتے تھے ایسے تخص سے جوضعفاء سے روایت اور مرسل پر اعتماد کرتا ہو، اگر چه وه فی نفسه ثقه ہو۔ جیسے که برقی کی نسبت اتفاق ہوا، بلکہا یسے بھی روایت کرنے میں احتر از کرتے تھے جو قیاس برعمل کرتا ہو، باوجود بکہ بیہ معلوم ہے کے ممل کوروایت میں کچھ دخل نہیں، جیسے اسکا فی نسبت اتفاق ہوا جہاں کہ اس کے ترجے میں ذکر کیا ہے کہ وہ قیاس کو جائز سمجھتے تھے تو اس سبب سے ان کی روایات چھوڑ دی تکئیں۔اورایسے شخصوں کی روایات میں تو قف کرتے تھے جو پہلے مذہب حق پر تھے اور پھراس سے عدول کر گئے اگر چہان کی روایات و کتب حالت استقامت کی ہوتیں، یہاں تک کہان کی اجازت امام یا نائب امام دین جیسے امام عسکری سے لوگوں نے کتب بنی فضال کا حال پو چھا اور بیرکہا کہ ہمارے گھراس کی کتابوں سے بھرے بڑے ہیں تو انہوں نے ان کواجازت دی، اور شیخ ابوالقاس بن روح سے کتب ابن غدافر کا حال دریافت کیا جن کواس نے مذہب شیعہ

سے مرتد ہونے سے قبل تصنیف کیا تھا، شیخ نے ان کواس برعمل کرنے کی اجازت دی۔غرض پیہ ہے کہ اخیر زمانہ میں ، بینی زمانہ امام رضا علیہ السلام سے جو کچھ اہتمام ہمارے علماء نے تنقیح اخبار میں کیا ہے اس کی امارات بے تعداد ہیں اور تنبع کرنے والے کو ظاہر ہوسکتی ہیں۔اوراس شدت كا اهتمام كا باعث بيه تفاكه بيه روايت اساس دين اور قوام شريعت سيد المرسلين طلطي عليم ہیں، اسی لیےامام نے ایک جماعت روایت کی شان میں کہا ہے کہ''اگریپالوگ نہ ہوتے تو آ ثار نبوت مٹ جاتے۔'' اور لوگ نہیں پیند کرتے ہیں غیر معتبر روایتوں کا لکھنا اپنی مؤلفہ کتب تواریخ میں جن میں جھوٹ واقع ہونے سے نہ دینی ضرر ہے نہ دنیوی۔ پس وہ لوگ کیسے بیند کریں گےایسےامرکواپنی ان کتب میں جومؤلف ہیں امور دین میں رجوع خلائق کے واسطے۔ باوجود بکہ امام نے خبر دی ہے کہ لوگوں برایک زمانہ حرج کا آئے گا کہ وہ سوائے کتابوں کے اور چیز سے مانوس نہ ہوں گے۔اور کلینی نے اپنی کتاب کافی کے دیباجہ میں ذکر کیا ہے کہ یہ میری کتاب بعد کوسب لوگوں کو مرجع ہوگی۔محدثین نے ان کومتنبہ کیا اورمحدثین کوائمہ نے کہ کذاب لوگ اصحاب ائمہ کی کتب میں جھوٹی احادیث ملا دیں گے جیسے کہ اکثر روایتوں سے ظاہر ہوتا ہے،جس میں سے ایک بیرہے کہ پونس بن عبدالرحمٰن نے سیدنا ابوالحسن رضا کے سامنے اصحاب باقر وامام صادق کی کتابوں کو پیش کیا تو آپ نے ان میں سے بہت سی احادیث کا انکار کیا اور کہا کہ بیاحادیث ابوعبداللہ کی نہیں ہیں اور فر مایا کہ ابوالخطاب نے ابوعبداللہ برجھوٹ لگایا، اور اسی طرح برآج تک اصحاب ابوالخطاب ابوعبدالله کی کتابوں میں حدیثیں ملا دیتے ہیں۔ اوران روایات میں سے ایک بیہ ہے کہ ہشام بن حکم سے مروی ہے کہ اس نے سنا کہ

ابوعبداللہ کہتے تھے کہ مغیرہ بن سعد لعنہ اللہ جان بوجھ کر میرے باب پر جھوٹ لگا تا ہے اور

<sup>📭</sup> ومنهاما عن هشام بن حكم انه سمع ابا عبدالله يقول كان المغيرة بن سعدلعنه الله ويتعمد الكذب على ابي و يا خذكتب اصحابه و كان اصحابه المستترون با صحاب ابي يا خذون الكتب من اصحاب ابي فيد فعونها الى المغيرة لعنه الله فكان يدس فيها الكفر والزندقة و يسندها الى ابي عبدالله الحديث ورواية الفيض بن مختار المتقدمة في ذيل كلام الشيخ الى غير ذلك من الروايات فظهر مماذكرنا ان ما عـلـم اجـما لا من الاخبار الكثيرة من وجود الكذابين ووضع الاحاديث فيها فهوانما كان قبل ⇔⇔⇔

ان کے اصحاب کی کتابیں لیتا ہے اور اس کے اصحاب میرے باپ کے اصحاب کے ساتھ گئے رہتے تھے کہ میرے باپ کے اصحاب سے کتابیں لیتے اور مغیرہ لعنہ اللہ کو دے دیتے اور وہ ان میں کفر وزندقہ ملا دیتا اور اس کو ابوعبداللہ کی طرف منسوب کر دیتا۔ اور ایک روایت فیضان بن مختار کی ہے جو پہلے شخ کے کلام کے ذیل میں گزر چکی ہے سوا اس کے اور بہت می روایتیں ہیں۔ ہم نے جو پہلے شخ کے کلام سے ظاہر ہو گیا کہ اخبار کثیرہ کا حال جو مجملاً معلوم ہوا تو کذابین اور وضع احادیث سے خالی نہ تھا۔ اور بیامر قبل زمانہ اصحاب ائمہ کے تدوین حدیث اور رجال کے تھا اور جھوٹے اخبار کا ہونا معلوم ہونے سے کل احادیث کا قطعی الصدور یا ظئی الصدور ہونے کا جو دعویٰ ہے وہ باطل ہوتا ہے اور ہم جس کے در پے ہیں وہ نہیں باطل ہوتا، الصدور ہونے کا جو دعویٰ ہے وہ باطل ہوتا ہے اور ہم جس کے در پے ہیں وہ نہیں باطل ہوتا، ایک کا دیوی کی بدیہی ہے۔

اختلاف اور جھوٹ اور وضع احادیث کے علاوہ تقیے کے عقدے نے حضرات امامیہ کے بہال کی حدیثوں کو الیمی مشتبہ حالت میں کر دیا ہے کہ بجز اعتقاد محض کے عقل کو اس میں دخل نہیں ہے نہ کوئی عقلی اصول اس قتم کی حدیثوں کی تکذیب اور تصدیق کے لیے قرار دیا جا سکتا ہے، چنانچہ شخ مرتضٰی موصوف اپنے رسائل میں جس کا عنوان ہے: خاتمة فی التعادل والت رجیح . کھتے ہیں کہ ابن جمہور نے ۴ غوالی اللا کی میں علامہ سے روایت کی ہے کہ

⇒ ⇒ زمان مقابلة الحديث و تدوين على الحديث و الرجال بين اصحاب الائمة مع ان العلم لوجود الاخبار المكذوبة انماينافي دعوى القطع بصدور الكل التي ينسب الى بعض الاخبار يين او دعوى النظن بصدور جميعها ولا ينافي ذلك مانحن بصدده من دعوى العلم الاجمالي بصدور اكثر ها او كثير منها بل هذه دعوى بديهيه ـ ١٢ (فرائد الاصول صفحه ٩٥)

1 الثانى مارواه ابن ابى الجمهور الاحسانى فى غوالى اللآلى عن العلامة مرفوعا الى زرارة قال سئلت ابا جعفر فقلت جعلت فداك ياتى عنكم الجزان والحديثان المتعارضان فبا يهما آخذ فقال يازرارة خذ بما يقول اعدلهما عندك واو ثقهمافى نفسك فقلت انهما معاعد لان مرضيان موثقان فقال انظر ما وافق منهما العامة فاتركه و خذ بما خالفهم فان الحق فيما خالفهم قلت ربما كا ناموافقين لهم او مخالفين فكيف اصنع قال اذن فخذ بمافيه الحائطة واترك الآخر قلت فانهما معاموافقان للا احتياط اور مخالفان له فيكف اصنع فقال اذن فتخير احد يهما و تاخذبه ودع الاخر ١٢ ـ (رسائل شيخ صفحه ٢٩ ٤ ـ ٤٣٠)

زرارہ کہتے ہیں: میں نے امام باقر سے پوچھا کہ میں آپ کے اوپر فداہوں آپ کی طرف سے دو خبریں اور حدیثیں متعارض اور مختلف بیان کی جاتی ہیں ہم کس کو صحیح سمجھیں اور کس پر عمل کریں ؟امام نے فرمایا کہ اے زارہ! اس پر عمل کرو جو تہہارے اصحاب میں مشہور ہواور شاذ و نادر کو چھوڑ دو۔ پھر میں نے پوچھا کہ یاسیدی! اگر دونوں مشہور اور ما ثور ہوں تو؟ آپ نے فرمایا کہ اس حدیث کو مانو جو تہہارے نزدیک ان دونوں حدیثوں کے راویوں میں سے عادل اور ثقہ تر نے بیان کی ہو۔ تب میں نے کہا کہ اگر دونوں راوی عدل و ثقابت میں برابر ہوں تو ہم کیا کریں؟ آپ نے فرمایا کہ بید دیکھو کہ ان میں سے کون سی حدیث سنیوں کے موافق ہے۔ جوموافق ہے اسے چھوڑ واور جوان کے مخالف ہواسے سے جھو۔ کیونکہ تن ان کی مخالف ہوں تو ہوں اور جوان میں سنیوں کے موافق یا دونوں ان کی مخالف ہوں تو کیا کروں؟ فرمایا کہ جس میں احتیاط ہواس پر عمل کرو۔ پھر میں نے پوچھا کہ اگر احتیاط میں دونوں برابر ہوں تو کیا کروں؟ فرمایا کہ اس میں مجھے کو اختیار ہے جسے جا ہے لے جسے جا ہے کے جسے جا ہے کیا ہوں تو چھوڑ دے۔

## ادے صدوق نے امام ابوالحسن رضا سے ایک لمبی حدیث میں رویات کیا ہے کہ مختلف

الثالث مارواه الصدوق باسناده عن ابي الحسن الرضا في حديث طويل قال فيه مما ورد عليكم من حديثين مختلفين فاعرضو هما على كتاب الله فما كان في كتاب الله موجود احالا او حراما فاتبعوا ماوافق الكتاب و مالم يكن في الكتاب فاعر ضو هما على سنن رسول الله في فما كان في السنة موجودا منهيا عنه نهى حرام او مامورا به عن رسول الله في امر الزام فاتبعوا ماوافق نهى النبي وامره وما كان في السنة اعافة او كراهة ثم كان الخبر خلافه فذلك رخصة في ما عافه رسول الله في وكرهه ولم يحرمه و ذلك الذي يسع الاخذ بهما جمعا اوبايهما شئت وسعك الاختيار من باب التسليم والاتباع والردالي رسول الله في و مالم تجد وه في شئى من هذه الوجوه فردوا الينا علمه فخن اول بذلك ولا تقولوا فيها بآرائكم و عليكم بالكف و التثبت والواقوف وانتم طالبون باحثون حتى يا تيكم البيان من عندنا والرابع ما ان رسالة القطب الراوندي بسنده الصحيح عن الصادق اذ اورد عليكم حديثان مختلفان فاعر ضو هما على كتاب الله فما وافق كتاب الله فخذوه وما خالف كتاب الله فذر وه وان لم تجدو همافي كتاب الله فاعر ضوا على اخبار العامة فماوافق اخبار هم فذروه وما خالف اخبار هم فذروه وما خالف اخبار هم فذروه وما خالف كتاب الله فاعرضوا على الحبار العامة فماوافق اخبار هم فذروه وما خالف اخبار هم فخذوه والله الهون عبدالله ان محاله المناه المناه المناه المناه فالله الهون عبدالله الله فاعرضوا على الحبار العامة فماوافق اخبار هم فذروه والله الهو عبدالله ان كها الخبار هم فخذوه والدخامسس بسنده العضاعن الحسين السيرے قال قال ابو عبدالله ان كالمناه الفرود والمناه الله فاعرضوا على الحسين السيرے قال قال ابو عبدالله الله فاعرضوا عن الحسين السيرے قال قال ابو عبدالله الها علي العبار هم فحذوه و المناه الله فاعرضوا عن الحسين السيرة قال قال ابو عبدالله الله فاعرضوا على الحسين السيرة قال قال ابو عبدالله الهور عليه المناه الكمور الميكور الكور الميكور الميكور

حدیثوں کی نسبت امام نے فرمایا کہ ان کوخدا کی کتاب سے ملاؤ جواس کے موافق ہواس پر ممل کرو اور اگر خدا کی کتاب سے ملاؤ جواس کے موافق ہواس میں ممنوع ہوا سے حرام سمجھواور جواس کے موافق ہواس پر ممل کرو۔

اوراس کتاب میں ابی عمر کنانی سے ایک روایت کھی ہے کہ حضرت امام جعفر صادق نے فرمایت اے ابوعمر! اگر میں بچھ سے کوئی بات کہوں یا کوئی فتویٰ دوں اور پھر اس کے بعد تو میرے پاس آئے اوراسی بات کو پو چھے اور میں برخلاف اس کے جو پہلے بیان کیا تھا اور مخالف اس کے جس کیا فتویٰ پہلے دیا تھا بچھ سے کہوں تو تو کس پر عمل کرے گا اور کسے چھے گا؟ تو ابوعمر نے کہا کہ آ خر بات کو اور اخیر فتویٰ کو چھے سمجھوں گا۔ امام نے فرمایا: ہاں یہی ٹھیک ابوعمر! اللہ انکار کرتا ہے سوائے اس کے کہ وہ چھپ کرعبادت کیا جائے سمجھوا گی!

⇒⇒ اوردعليكم حديثان مختلفان فخذو ابما خالف القوم ـ السادس بالسند عن الحسن بن بالحهم في حديث قلت له يعنى العبد الصالح يروى عن ابي عبدالله شئى ويروى عنه الرضا خلاف ذلك قبا يهما نا خذ قال خذبما خالف القوم و ما وافق القوم فاجنبه ـ السابع بسنده ايضا عن محمد بن عبدالله قال قلت الرضا كيف نصنع بالخبرين المختلفين قال اذ اورد عليكم خبران مختلفان فانظروا ما خالف منهما العامة فخذوه و انظر وا مايوافق اخبار هم فذروه ـ ١٢ ـ

#### (رسائل شیخ مرتضیٰ صفحه ۲۳۰)

● الثامن ماعن الاحتجاج بسنده عن سماعة بن مهران قال قلت لابي عبدالله يرد علينا حديثان واحد يا مرنا بالا خذبه والآخر ينها نا قال لا تعمل بواحد منهما حتى تلقى صاحبك فتسئل قلت لا بدان نعمل بواحد منه ما قال خذبما خالف العامة \_ التاسع ما عن الكافى بسنده عن المعلى بن جنس قال قلت لابي عبدالله اذا اجاء حديث عن اولكم و حديث عن آخر كم بايهما ناخذ قال خذوابه حتى يبلغكم عن الحى فان بلغكم عن الحى فخذوا بقوله قال ثم قال ابو عبدالله انا والله لاندخلكم الافيما يسعكم للعاشر عنه بسنده والى الحسين بن المختار و عن بعض اصحابنا عن ابي عبدالله قال ارأيتك لوحدثتك بحديث العام ثم جئتني من قابل فحد ثتك بخلافه بايهما كنت تاخذ قال كنت آخذ بالا خير فقال لى رحمك الله تعالى الحادى عشر مابسنده الصحيح ظاهرا عن ابي عمر والكناني عن ابي عبدالله قال يا ابا عمر و ارأيت لوحد ثتك بحديث اوافتيك بفتيا ثم جئت بعد ذلك تسئلني عنه فاخبرتك بخلاف ما كنت اخبر تك اور افتيك بخلاف ذلك باهيما كنت تاخذ قلت باحد ثهما وادع الآخر قال قداصبت يا ابا عمر و ابي الله الا ان يعبد سرا امام والله لئن فعلتم ذلك انه لخير لى ولكم ابي الله لنافي دينه الا التقية حرو ابي الله الا ان يعبد سرا امام والله لئن فعلتم ذلك انه لخير لى ولكم ابي الله لنافي دينه الا التقية - ١٢ (رسائل شيخ مرتضي انصاري مطبوعه ايران صفحه ٢٠٠٤)

اگرتم ایسا کروتو یہی تمہارے اور میرے حق میں بہتر ہے۔خدا انکار کرتا ہے ہمارے لیے اپنے دین میں مگر تقبے کو ..... انتہا ہی .

ان اقوال سے جوہم نے حضرات امامیہ کی معتبر کتابوں اورمستند عالموں کے نقل کیے بیہ بات بخو بی ثابت ہوئی ہے کہ ان کی حدیثیں مختلف اور متعارض ہیں اور لوگوں نے اماموں پر بہت تہمت کی ہے اور ان کے نام سے ہزاروں جھوٹی حدیثیں بیان کی ہیں اور ہزار ہا غلط روایتیں کتابوں میں فریب سے لکھ دی ہیں اور ان کے محقق عالموں اور مشہور محدثین نے صرف کتابوں میں لکھے ہوئے یر اعتبار نہیں کیا جب تک کہ اس کو صاف کتاب سے بواسطہ یا بالواسط نہیں سنا۔ اور بیجھی ثابت ہوتا ہے کہ باوجود اس قشم کے اختلاف اور تعارض کے اور باوجود موجود ہونے ہزار ہا وضعی حدیثوں کے اور باوجود باقی ہونے احتمال غلطی اور وضع کے موجودہ حدیثوں میں حضرات امامیہ نے اپنے یہاں کی حدیث کی مستند اور معتبر کتابوں کو شریعت اور مذہب کی بنیاد قرار دیا ہے، اور اصول و فروع میں ان سے استناد کیا ہے اور اختلاف اور تعارض رفع کرنے کے لیے درایت کے اصول قرار دیے ہیں اور ان اصول میں سب سے عمدہ سنیوں کی مخالفت اور تقیہ ہے۔ ایسی حالت میں میں نہیں سمجھتا کہ حضرات امامیہ کو کس طرح زیبا ہوگا کہ وہ سنیوں کی کتابوں پراعتراض کریں اوران کوصرف اس خیال سے کہ حجوٹی حدیثیں لوگوں نے بنا لی تھیں تمام حدیثوں کو غیر قابل اعتبار قرار دیں اور باوجود اس تحقیق وتنقیح کے جوراویوں کے حالات کے متعلق ہمارے محدثین نے کی ان کی مساعی جیلہ سے قطع نظر کر کے ان کی کتابوں کوعموماً مشتبہ اور غلط قرار دیں اور صرف اس خیال سے کہ انہوں نے اپنے بہاں وضع احادیث کوشلیم کیا ہے اور ایسی حدیثوں کوحرف غلط کی طرح مٹا دیا اور اسی کی غلطی اور وضع کو ظاہر کر دیا سنیوں پر بیاعتراض کریں کہ وہ اپنی کتابوں کوخود غیر قابل اعتبار بتاتے ہیں اور اپنے مذہب کی عمارت کو اپنے ہاتھوں سے منہدم کرتے ہیں ایسی حالت میں اور ایسے اعتراض پر بجز اس کے اور پچھ مجھ سے کہانہیں جاتا کہ جوشخص شیش محل میں رہتا ہوا سے جا سے کہ شکین عمارت میں رہنے والے پچھرنہ بھینگے۔

یہاں ایک سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ جب دونوں فریق کی روایتوں کا حال قریب قریب برابر ہے اور دونوں کے یہاں صحیح اور غلط، قوی اور ضعیف حدیثیں موجود ہیں اور دونوں کے یہاں تنقیح روایت اور تصحیح حدیث کے لیے درایت کے قواعد مقرر ہیں تو کوئی فریق ایک دوسرے ان حدیثوں اور روایتوں کو اپنے دعوے کے ثابت کرنے میں پیش نہیں کرسکتا، جس سے فریق مخالف کے اصول وعقائد اور مسائل اجماعی میں خلل پیدا ہو، اور اس طرح برعمل کرنے سے گویا الزامی دلائل کے پیش کرنے کا باب بند ہوجا تا ہے۔ سنی جوحدیثیں صحابہ کے فضائل میں شیعوں کی کتابوں سے پیش کرتے ہیں ان کا وہ یہ جواب دیتے ہیں کہ یہ سے خمہیں ہیں یا خلاف اجماع اور خلاف اصول مسلمہ کے ہیں،اس لیے وہ ہم پر ججت نہیں ہوسکتیں۔اسی طرح شیعہ مطاعن صحابہ میں جو روایتیں اور حدیثیں سنیوں کی پیش کرتے ہیں وہ اس کے جواب میں کہتے ہیں کہ بیرحدیثیں یا غلط ہیں یاضعیف یا مخالف اجماع امت اور اصول مسلمہ کے ہیں، اس اعتراض کوہم تسلیم کرتے اور کہتے ہیں کہ بلاشبہ اس قسم کی الزامی دلیلیں کافی نہیں ہیں اور اس سے کسی فریق کا دعویٰ بمقابل دوسرے فریق کے بلحاظ اس کے اصول کے ثابت نہیں ہوتا۔ مگر ہمارا استدلال شیعوں کی روایتوں سے نہاس لیے ہے کہ ہم اس کوحقیقتاً اینے دعوے کے اثبات کے لیے ضروری سمجھتے ہیں بلکہ اس قشم کا استدلال الزامی ہے کہ جس طرح وہ ہماری بعض ضعیف روایتوں سے استدلال کرتے ہیں، ہم ان کی صحیح اور قوی حدیثوں سے اسی کو باطل کرنا حاہتے ہیں اور پیطریقہ بھی متاخرین کا ہے۔ اور انہوں نے شیعوں کے طرزیر اختیار کیا ہے۔ ورنہ ہمارے مقتد مین صرف قرآن مجید اور عقل سلیم سے اپنے عقائد اور دعاوی کو ثابت کرتے آئے ہیں اور الزامی جواب سے احتر از کرتے رہے ہیں اور ہم نے اپنی اس کتاب میں گوالزامی جواب دینے کا طریقہ اختیار کیا ہے،مگر صرف اس لیے کہ حضرات امامیہ یہ نہ مجھیں کہان کے اعتراض خود ان کی روایتوں سے باطل نہیں ہوتے، ورنہ ہم نے قرآن مجید اور عقلی دلائل کوصحابہ کے فضائل ثابت کرنے اور ان پر جوالزام شیعوں نے لگائے ہیں ان کے دور کرنے میں مقدم سمجھا ہے اور انہیں کو جابجا بیان کیا ہے اور ہم نہایت دعوے سے کہہ

سکتے ہیں کہ اگر الزامی جوابات کا طریق بند کر دیا جائے تو ایک لحظہ کے لیے حضرات امامیہ سنیوں کے مقابلہ میں گھہر نہیں سکتے اور قرآن مجید اور عقل سلیم سے وہ اپنے دعوے کو صحابہ کے مطاعن کے متعلق ثابت نہیں کر سکتے۔

آشانے کو شانے سے ملا دکھ قد میں ہمیں کچھ بلند ہوں گے فوش بود گر محک تجربہ آید بمیاں تاسیہ روشود ہر کہ درد غش باشد

# يانجوال مقدمه

اگر چہ اسلام میں بہت سے فرقے پیدا ہو گئے اور اصول فروغ میں باہم ان کے اختلاف ہے۔ مگرعمومات بیراختلاف رائے اور مجھ کی غلطی اور فلسفہ کے اسلام میں داخل ہونے اور آیات قرآنی میں تاویل کرنے برمبنی ہے۔کسی نے ان مختلف فرقوں میں سے صحابہ کرام میں اہل بیت علیہم السلام سے مخالفت نہیں کی اور نہان کومور دلعن وطن بنایا، مگر دوفرقوں کے ایک امامیہ دوسرے خوراج۔ ان کا اختلاف صحابہ یا اہل بیت کی عداوت برختم ہوتا ہے اور اس کا اصلی سبب خلافت کا مسکلہ ہے۔اس مسکلہ کو اصول دین میں داخل کرنے سے بید دونوں فرقے جادۂ اعتدال سے متجاوز ہو گئے۔ ایک نے اہل بیت کا دامن پکڑ کر صحابہ کرام ؓ کو دائرہُ اسلام سے خارج سمجھا۔ اور دوسرا فرقہ خوارج کا صحابہ کرام ریخالیہ کی طرف اتنا جھکا کہ اہل بیت کو ملامت کا نشانہ بنایا۔اوران برلعن طعن کرنے کوعین اسلام قرار دیا۔اسی مسلہ خلافت کی بنیا دیر حضرات امامیہ نے صحابہ کرام وی اللہ سے بہاں تک عداوت پیدا کی کہ ان کو اسلام اور ایمان سے بھی بے بہرہ قرار دیا، اور آپ قرآنی اور ان کے مساعی جمیلہ سے جواسلام کے لیے کیں، چیثم پوشی کی۔اوراسیعقیدے نے ان کوان روایتوں کے بنانے اور ماننے پرمجبور کیا جوصحابہ کے معائب اور مطاعن کے متعلق ہیں مگر ہم کو اسی کا افسوس نہیں ہے کہ اس عقیدہُ امامت نے ایک فرقے کوصحابہ کا مخالف بنا دیا بلکہ جیرت اور افسوس اس پر ہے کہ اس عقیدے نے انبیاء اورائمہ کرام کی اولا دکوبھی طعن و ملامت سے محفوظ نہ رکھا اور حسد ، بغض اور ا نکار امامت نے انبیاء اور اکثر خاندان اہل بیت کو اسی طرح پر قابل الزام اور مورد طعن بنا دیا، جبیبا کہ صحابہ رخی اللہ ہ کو بنایا تھا، فرق اتنا ہے کہ صحابہ رخی اللہ کی عداوت کا اظہار اور ان کی برائیوں کا اعلان صاف طور پر کیا جاتا ہے اور انبیاء اور خاندان اہل بیت کی نسبت ضعیف تا ویلیس کی جاتی ا يات بينات سوم الكور الكور (739)

ہیں اور ان کی عصمت اور بزرگی کا زبانی اقرار باقی ہے، ورنہ اگرغور سے دیکھا جائے تو اس مسئلۂ امامت نے نہ انبیاء کو چھوڑا اور نہ سوائے معدود ہے چندائم کے باقی خاندان نبوت کو طعن و ملامت سے محفوظ رکھا۔ کوئی ائمہ پر حسد کرنے کی وجہ سے مطعون بنایا گیا، کوئی انکار امامت کی وجہ سے کفروفسق کے درجے پر پہنچا غرض امامت کی وجہ سے کفروفسق کے درجے پر پہنچا غرض کہ ایک صحابی کی مخالفت کا ہم کیا افسوس کریں۔ جس طرف نظر اٹھا کرد کیھتے ہیں مسئلہ امامت کے تیروں کا سبب کونشانہ یاتے ہیں۔

گھائل تری نظر کا بنوع دگر ہر ایک زخمی کچھ ایک بندہ در گاہ ہی نہیں

اول انبیاء کا حال سنیے کہ حضرات امامیہ کمال فخر سے کہا کرتے ہیں کہ جوعقیدہ انبیاء کی بزرگی اور فضیلت اور ان کی پاکی اور عصمت کا ہم رکھتے ہیں کوئی دوسرا فرقہ اہل اسلام کا اس میں ہمارا شریک نہیں ہے۔ اور بیعزت خاص شیعان پاک کونصیب ہے کہ حضرات انبیاء کے دامن عصمت کو ہر طرح کے گناہ صغیرہ و کبیرہ اور ہرفتم کے عیب و برائی سے پاک سمجھتے ہیں۔ جبیبا کہ فاضل محقق نے حسام میں کہا ہے:

((تمام اهل اسلام اتفاق دارند بریس که درباب عصمت انبیاء آنچه امامه مبالغه می دارند هیچ یك از فرق اهل اسلام آن قدر نداردوزیرا که امامیه منفر داند باینکه می گویند انبیاء ازاول عمر تا آخر از گناه صغیر و کبیره عمداً و سهواً منزه می باشند بخلاف دیگران وقال بعض افاضلهم که اهتمام شیعیان آل عبادرباب تنزیه انبیاء واوصیا از اول عمر تا آخر عمر از جمیع گناهان صغیره و کبیره بحدی است که هیچ فرقه راغیر ایشان حاصل نیست حتی اینکه اجتهادر اهم برزمره انبیاء واوصیا جائز نمی دارند فضلاً عن وقوع برزمره انبیاء واوصیا جائز نمی دارند فضلاً عن وقوع

الخطافي الاجتهاد.))

''تمام مسلمانوں کا اتفاق ہے کہ عصمت انبیاء کے بارے میں شیعہ جس قدر مبالغہ سے کام لیتے ہیں اتنا مبالغہ اسلام کا کوئی دوسرا فرقہ نہیں کرتا اور صرف شیعوں کا مسلک یہ ہے کہ تمام انبیاء اول سے آخر تک ہرقتم کے گناہ صغیرہ و کبیرہ سے قصداً وسہواً ہر طرح پاک وصاف تھے اور دوسر نے فرقے اس امر کے خلاف ہیں اور ان کے بعض فاضل حضرات کا بیان ہے کہ شیعان آل عبانے انبیاء اور اوصیا کو ابتدائی عمر سے انتہائی عمر تک ہرقتم کے گناہ صغیرہ و کبیرہ سے اس حد تک منزہ ومعصوم ثابت کرنے کا اہتمام کیا ہے کہ اتنا اہتمام کسی دوسر نے فرقے نے منہیں کیا، یہاں تک کہ انبیاء و اوصیا کے لیے اجتہاد کو بھی جائز نہیں سیجھتے کیونکہ اجتہاد میں غلطی ہونے کا امکان یا یا جاتا ہے۔''

مر جب ان کے مذہب کی کتابوں کو دیکھتے اور ان کے ائمہ کی احادیث سنتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ عیب جس کومشرک اور کا فربھی بدترین عیبوں میں سے جانتے ہیں بلکہ جس کوملحد اور لا مذہب بھی اخلاقی برائیوں بلکہ ذلیل ترین خصائل میں شار کرتے ہیں، اسے وہ انبیاء کی طرف منسوب کرتے ہیں اور بایں دعوئی عصمت وطہارت ان کومر تکب کبائر شبھتے ہیں، و نعو ذباللہ من ذالك۔ چنانچہ حضرت ابوالبشر آ دم عَلیلاً کی شان میں جواحادیث ائمہ کی طرف سے بیان کی ہیں وہ ذرا گوش دل سے سنے۔

محد بن بابویہ نے ''عیون اخبار الرضا'' میں علی بن موسیٰ رضا سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا کہ جب خدا نے آ دم کو مسجود ملائکہ ہونے اور جنت میں داخل ہونے کی بزرگی دی تو انہوں نے اپنے دل میں خیال کیا کہ میں بزرگ ترین مخلوقات ہوں، پس اللہ جل شانہ نے ندا کی کہ اے آ دم! اپنے سرکواٹھا اور دیکھ میرے عرش کے پائے کو، پس آ دم نے اپنا سراٹھا یا تو کیا دیکھا کہ لکھا ہے ((لاالیہ الا الیہ محدمد رسول اللہ علی ولی اللہ امیر الیہ ومنین و زوجته فاطمة سیدة نساء العلمین والحسن والحسین سیدا

شباب اهل المجنة)) ''لین الله کے سواکوئی معبود نہیں مجمد طلط آیا الله کے رسول ہیں، علی الله کے ولی امیر المومنین ہیں اور ان کی بیوی فاطمہ دنیا کی عورتوں کی سردار ہیں اور حسن وحسین الله جنت کے جوانوں کے سردار ہیں۔' تب حضرت آ دم نے کہا کہ الہی بیکون ہیں؟ خدانے جواب دیا کہ بیہ تیری ذریت ہیں اور تجھ سے بہتر ہیں اور تمام میری خلق سے افضل تر ہیں اور بیہ دور نے اور نہ آسان اور نہ زمین کو، لیکن خبر دار بہنا اے آ دم! ان کو حسد کی نگاہ سے نہ دیکھنا اگر ایسا کیا تو میں مجھے اپنے جوار سے نکال دوں گا۔ پس دیکھا آ دم نے ان کو بہ نظر حسد، پس مسلط ہوا ان پر شیطان بیہاں تک کہ کھایا انہوں نے اس درخت سے کہ منع کہا تھا خدانے اس سے۔

یہ کوئی خیال نہ کرے کہ یہی ایک حدیث حضرت ابوالبشر جدامجد کی شان میں امام علی بن موسیٰ رضا سے نقل فرمائی ہے بلکہ وہ حدیث بھی سنیے جس میں دادا کے گناہ میں دادی کو بھی شریک کیا ہے۔

"معانی الاخبار" میں بہ سند مفصل بن عمر حضرت عمر حضرت جعفر صادق سے روایت ہے کہ جب آ دم وحواظی اللہ نے عرش پر آنخضرت ملے آیا اور حضرت علی زبالٹی اور فاطمہ اور حسنین کا نام نور سے لکھا ہوا دیکھا تو کہا کہ اے پروردگار! ہمارے کیا بزرگ ہیں ان کا مرتبہ اور کیسے محبوب ہیں بیلوگ تیرے۔ تب خدانے فرمایا کہ آگر بین بہوتے تو میں تم کو پیدا نہ کرتا، بیلوگ میرے علم کا خزانہ اور میرے اسرار کے امانت دار ہیں، اے آ دم وحواڈرتے رہنا کہ ان کو بہ نظر حسد نہ دیکھنا اور ان کے مرتبے اور ان کی منزلت کی تمنا نہ کرنا، نہ میری نافر مانی اور عصیان میں داخل ہوگے اور تب تم دونوں خالموں میں ہوجاؤ گے۔ پس شیطان نے ان دونوں کو وسوسہ دیا اور فریب میں لایا کہ آخر انہوں نے بہ نظر حسد ان پنجتن کی طرف دیکھا، اس لیے آ دم وحوا

جناب اجتهاد مآب مولوی دلدارعلی صاحب حسام میں بجواب مولانا وسیدنا شاہ عبدالعزیز قدس اللہ سرہ کے اس حدیث کی نسبت دو جواب دیتے ہیں۔ ایک تو یہ ہے کہ یہ حدیث احادیث صحاح سے نہیں ہے کہ اس پر اعتقاد کرنا اور اس کی تھیجے کرنا ضروریات دین سے ہو۔ دوسرے بید کہ حسد دوستم پر ہے ایک بمعنی غبطہ اور دوسرے بمعنی استدعاء زوال نعمت ۔ اول مباح ہے اور دوسرا فدموم ۔ پس کیوں آ دم کا حسد اول تشم پرمجمول نہ کیا جائے اور حسد کی اس تقسیم پر ہی حضرت قبلہ و کعبہ نے کفایت نہیں فرمائی بلکہ بخاری کی ایک حدیث کوقال کر کے سنیوں کا منہ بھی بند کرنا جا ہا ہے، چنانچے فرماتے ہیں:

((اما حدیث حسد حضرت آدم که در کتب امامیه مروی گشته و اسباب تشنیع ناصب عداوت عترت طاهره بر شیعیان اهل بیت گردیده پس از جمله احادیث صحاح نیست ـ تا اعتقاد کردن بآن و تصحیح نمودن آن از جمله ضروريات نزد اماميه باشد وايضاً گويا بگوش ايس ناصب عداوت عترف نرسیده که حسد برد و قسم ست یکی بمعنی غبط ست و دوم حسد بمعنى استد عازوال نعمت اول مباح ست و دوم مذموم، ومى دانم كه اگر بمجر دادعائے ایس تقسیم اکتفانمایم ناصب عترت طاهره تکذهب خواهد نمووله ذابذكريك حديث صحاح ايشان كه دلالت صريح دار و برآنچه ادعا نموده ام پرواز و دهن اور ایایی تقریب می دوزم که گفته انددهن سگ به لقمه دو خته به ـ (ویساغ بعد ذلك ان يقال في حقه فبهت الذي كفر كانه التقمه الحجر) وآن این ست که بخاری روایت نموده از ابوهریره عِلَيْ قال الدوسد الافي اثنين رجل اتاه الله القرآن فهو يتلوه آناء الليل والنهار فسمعه جار له فقال ليتنى اوتيت مثل مااوتي فلان فعملت مثل ما يعمل ورجل آتاه الله ما لا فهو ينفقه

فى حقه فقال رجل ليتنى اوتيت مثل ما اوتى فلان فعملت مثل ما يعمل وبتفاوت يسير قريب ايس مضمون حديث دیگرست که آن را بخاری و مسلم و ترمذی روایت کرده اند پس چرا جائز نبا شد که حسد حضرت آدم ازیں قبیل بوده باشدو چگونه چنیں نبا شدو حال ایں که مفضل بن عمر که ناصبی آن رامذ کور ساخته متضمن کلمه وحملها علی تمنی منزلتهم است درقوت تفسير معنى حسدست ليكن چون غبطه هر چند مباح ست امابنظر علو منزلت و شرف مرتبت جناب عترب سيد المرسلين غبط ايشان از قبيل ترك اولى ست لهذا حق سبحان تعالى على حسب جرى العادة الالهيه حضرت آدم را معاتب ساخته و ایضاً حسد بمجرد این که بمقتضائے بشریت عارض وما دامیکه بمقتضائے آن کار کند آدمی گنه گار بران نمی شود، چنانچه درین معنی احادیث ازائمه عترت ماثور گشته وایضا معلوم ست که حضرت آدم متمسك گرويده بكلماتيكه تفسير آن بنا بر احاديث بسيار با سماء آل عباشده پس بایل قرینه بدیل حسند بمعنی غبطه که از قبيل ترك اولى بوده.))

''آ دم کا حسد کرنا جو شیعہ کتابوں میں درج ہے اور سنیوں نے اس حدیث کو آ دم کا جس شیعوں کا عداوت رکھنا سبب بتایا ہے تو یہ حدیث احادیث صحاح نہیں ہے کہ اس پر لازماً عقیدہ رکھا جائے اور اس کی صحت کو ضروریات دین گرداننا شیعوں کے لیے لازمی نہیں ہے۔ اور شیعوں کے دشمن سنیوں کے کان میں یہ بھنگ تک نہیں بڑی کہ حسد کی دوقسموں سے ایک غبطہ ورشک ہے اور دوسرا

ا يات بينات بوم المحال المحال

حسد،جس کے معنی ہیں زوال نعمت کی استدعا کرنا، پہلا بینی رشک کرنا مباح ہے اور دوسرالینی حسد کرنا مذموم اور فتیج ہے، اور میں جانتا ہوں کہا گراسی تقسیم پراکتفا کروں تو سنیوں کی تکذیب ہو جاتی ہے، اس کے ماسوا ان کی صحاح میں کی ایک حدیث لکھنا جا ہتا ہوں تا کہ سنیوں کے منہ بند کر دوں جبیبا کہ مقولہ ہے'' کتے کا منہ ایک نوالہ سے بند کرنا اچھا ہے' اور بیر حدیث بخاری میں ابوہریرہ کی زبانی درج ہے اور اسی حدیث کے مضمون کے موافق دوسری احادیث بھی بخاری ،مسلم وتر مذی میں موجود ہیں ، اس لیے کس طرح ممکن ہے کہ حضرت آ دم کا حسد اس قشم کا نہ ہو، اور پھر حالت بیمفضل بن عمرسنی نے اس واقعہ کو آ دم کے منزلت کی تمنا کے برابر قرار دیا ہے اور تفسیر اس کی حسد ہے، اگر چہ رشک کرنا مباح ہے اور رسول الله کی عترت کا مرتبہ بلند ہے، اس لیے ان پر رشک کرنا ترک اولی سے ہے، اور اسی لیے اللہ نے آ دم کومعتوب کیا اور چونکہ حسد کرنا انسان کی عادت ہے اور جب تک آ دمی اس کے موافق کام نہ کرے گناہ گارنہیں ہوتا،جبیبا کہ اس بارے میں ائمہ کی احادیث موجود ہیں اور بیامربھی معلوم ہے کہ حضرت آ دم عَالِیّلاً نے جوکلمات کھے ان کی تفسیر اسائے آل عبا کی احادیث میں بہ کثرت موجود ہے،اس لحاظ سے بھی بیہ حسد غبطہ کے معنی میں ترک اولی کے قبیل سے ہوگا۔'' مگر حضرت قبلہ کی اس تقریر سے وہ داغ جوان کے بزرگوں نے حضرت ابوالبشریر لگایا ہے وہ دور نہیں ہوا، اس لیے کہ اگر اس حدیث کے صحاح میں نہ ہونے سے بیمراد ہے کہ وہ صحاح اربعه، بعنی کلینی ، و تهذیب ، واستبصار ، ومن لا پخضر ه الفقیه میں نہیں ہے تو اس سے عدم صحت لازم نہیں آتی۔ صدیا حدیثیں ہیں جوسوا ان جار کتابوں کے دوسری کتابوں میں منقول ہیں اور جن کوحضرات امامیہ سیجھتے ہیں۔ اور اگر مرادیہ ہے کہ راوی اس کا ضعیف ہے یا سلسلهٔ روایت میں کوئی نقص ہے تو اس کا بیان فر مانا تھا، مگر حضرت بیان فر ماتے تو کیا فر ماتے؟ اس لیے کہ بیرحدیث عیون اور معانی الا خبارسی معتمد کتابوں میں ہے جس کے مؤلف کی سیائی

## ا يات بينات ـ سوم کارگران کارگ

اورصداقت اس کے لقب سے ظاہر ہے، ((فانه صدوق)) اور وہ خود صحاح اربعہ میں سے ایک کتاب کا مصنف ہے اور پھراس حدیث کو بہ سندھجے ائمہ معصومین سے روایت کیا ہے، الیم حدیث کی صحت کا انکار کرنا جو متصل بدامام معصوم ہواور اس کے راویوں میں سے کوئی مجروح و مقدوح نہ ہو غالبًا قابل تسلیم نہ ہوگا اور خود قبلہ و کعبہ نے اس کتاب حسام اور دیگر کتابوں میں بہت می حدیثیں عیون اور معانی الاخبار سے نقل کی ہیں اور ان کو اپنے دعویٰ کی تائید میں پیش کیا ہے، الی حالت میں بغیر کسی اور ان کو اپنے دعویٰ کی تائید میں پیش کیا ہے، الی حالت میں بغیر کسی اور قتم کے ثبوت کے یہ کہہ کر کہ ایس حدیث از جمله احسادی سے اور قبلہ و باوجود راویوں کے ضعف کے ثبوت پیش کرنا درست نہ ہوگا۔ مگر صحاب استقصاء الافحام نے اس حدیث کی صحت کو قبول کیا ہے اور قبلہ و کعبہ کے کلام کی توجیہ صاحب استقصاء الافحام نے اس حدیث کی صحت کو قبول کیا ہے اور قبلہ و کعبہ کے کلام کی توجیہ ان لفظوں سے فرمائی ہے:

((غرض آنجناب از انکار معدود بودن این حدیث در احادیث صحاح آنست که این حدیث از جمله احادیث قطعیة الصدور نیست الی قوله کی مرادآن جناب یعنی صحت بمعنی قطعی الصدور ست زیرا که ازان مفهوم می شود که اگر این حدیث از جمله احادیث صحیحه می بود اعتقاد کردن بآن از جمله ضروریات می بود پر ظاهر ست که این الازم نمی آید مگر بعد صحت قطعیة الصدور .)) که این الازم نمی آید مگر بعد صحت قطعیة الصدور .)) مولوی صاحب کااس مدیث سے انکار باین الفاظ که بیمدیث صحاح کی نہیں شہران کے اس مقصد کو ظاہر کرتا ہے کہ بیمدیث قطعی الصدور اعادیث میں سے نہیں ہے اور صحت وضح ہونے کے معنی یہی ہیں کہ اس کا صدور قطعی نہیں ہے کیونکہ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر بیمدیث شحیح مدیثوں میں سے ہوتی تو اس کے مطابق اعتقاد کرنا ضروریات سے ہوتا، اور بیاس وقت لازم آتا جب کوئی

حديث از جمله احاديث صحيحه مي بود اعتقاد كردن بآن از جمله

ضروریات می بودو پر ظاهرست که ایل لازم نمی آید مگر بعد صحت

بمعنى قطعية الصدور)) مم اس جواب كشليم كرتے ہيں، بشرطيكه ايسے قاعدے كه وه

ہارے یہاں کی حدیثوں کی نسبت بھی خیال رکھیں نہ بیاکہ ہمارے یہاں کی ضعیف بلکہ

موضوع حدیثوں سے استدلال کریں اور انہیں ہمارے مقابلے میں پیش فرمائیں اور اپنے

یہاں کی صحیح حدیثوں کو بھی قطعیتہ الصدور لینی یقینی نہ ہونے کی وجہ سے قابل ججت نہ مجھیں۔

مگر ہم اس حدیث کواور روایتوں سے جن کی صحت اور اعتماد میں کچھاعتر اضنہیں کیا گیا، ثابت

كرتے ہيں۔تفسيرامام حسن عسكرى ميں بزيل آيت ﴿وَقُلْنَا يَاٰدَمُ اسْكُنْ اَنْتَ وَ زَوْجُكَ

الْجَنَّةَ وَ كُلَّا مِنْهَا رَغَلًا حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا تَقْرَبَا هٰيِهِ الشَّجَرَةَ ﴾ (سورة البقره: ٣٥)

کے لکھا ہے کہ مراد درخت سے علم محمد طلطے قائم اور آل محمد طلطے قاء کہ حق تعالی نے انہیں کے

ساتھ مخصوص کیا تھا اسی کوآ دم نے کھایا اور بہشت سے نکالے گئے۔اس مضمون کو ملا باقر مجلسی

كى زبان سے سنيے جس كووہ حيات القلوب ميں فرماتے ہيں:

((در تفسیر امام حسن عسکری مذکورست که چون حق تعالی ابلیس رالعنت کرد باابا کردن اوو گرامی داشت ملائکه رابه سجده کردن ایشان آدم غلیه را امر کردکه آدم و حوارا بهشت برند و فرمود که یاآدم ساکن شو تو و جفت تو در بهشت و کلار غداً حیث شئتما و بخوریداز بهشت کشاده و گوهر جاکه خواهید بے تعبے ولاتقرباهذه الشجرة و نزدیك مشوید این درخت را که درخت علم محمد محمد و نزدیك مشوید این درخت را که درخت علم محمد

آل محمد ﷺ ست که حلق تعالی ایشان رامنع کردازآن که نزدیك آن درخت شوند که مخصوص محمد عِلَيْ وآل محمد السلطين ست و كسم بامر خدا نمى خوردازان درخت مگر ایشاں الی قوله و حق تعالیٰ فرمود که نزدیك ایں درخت مروید که خواهید طلب کنید درجه محمد ایکی وآل محمد عليه وفضيلت ايشان زيراكه خدا ايشان را مخصوص گر دانیده است باین درجه از سائر خلق و این در ختیست که هر که ازیں در، ت بخورد باذن خدائے تعالی الهام کرده می شود علم اولین و آخرین راہے آنکه از کسی بیا موزدو هر که بے رخصت خدا بخورداز مراد خودنا امید می شود و نافرمانی پروردگار کرده است فتکونا من الظالمین پس خواهد شويدا وستم گارال بنا فرماني شما و طلب كردن شما درجه را که اختیار کرده است خدا بآن درجه غیر شماهر گاه قصد كنيد آن در خت را بغير حكم خدا الى قوله پس بایس سبب فریب خورد آدم و غلط کردوازان درخت خورد پیش رسید بایشان آنچه خداوند در قرآن ذکر کرده است فاز لهما الشيطان عنها فاخر جهما مما كانافيه. ))

قریب جانے سے منع کیا کیونکہ وہ محمد طفی ہوتا اور آل محمد طفی ہوتا کے ساتھ مخصوص ہے اور ان آ دم وحوا کے سواکسی اور نے اس درخت سے نہیں کھایا، اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اس درخت کے درجہ وفضیلت کی فرمایا کہ اس درخت کے قریب نہ جانا، یعنی آل محمد طفی ہوتا ہے ، اور اس طلب نہ کرنا کیونکہ بہ نسبت دیگر مخلوق کے بیان کے ساتھ مخصوص ہے، اور اس درخت کی حالت بیر ہے کہ جوکوئی اس درخت سے کھالے تو اسے اللہ کے اذن و اجازت سے اولین و آخرین کا علم ہوجاتا ہے اور وہ کسی کے سکھائے بغیر سب پچھ خود ہی سیکھ لیتا ہے اور جو شخص اللہ کی اجازت کے بغیر اس میں سے کھائے وہ نامراد و ناامید ہوجاتا ہے اور اسی نافر مانی احکام الہی کی وجہ سے اللہ نے کہا کہ اپنی نافر مانی اور اس سبب سے کہ تم نے اس درجے کے حصول کا ارادہ کیا جو تہمارے مرتبے سے بلند ہے۔ اور جب کہ آ دم عَالِينا وحوانے اللہ کے حکم کے بغیر اس درخت میں تے کھانا تو اللہ نے از ور اس درخت میں تاس درخت میں درخت میں درخت میں اس درخت میں جنت سے نکال دیا۔'

اس حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ درخت جس کے کھانے سے آدم وحوامنع کیے گئے تھے وہ درخت علم محمہ طلط اور آل محمہ کا تھا جس کے کھانے سے علم اولین و آخرین بغیر سکھائے آجا تا ہے، اور اسی درخت کے کھانے سے آدم وحواجنت سے نکالے گئے، مگر حدیث سے اتنا ہی ثابت ہوتا ہے کہ شیطان کے بہکانے سے آدم وحوانے اسے کھایا تھا اور اس کے سبب سے وہ مصیبت میں گرفتار ہوئے۔ مگر دوسری حدیث سے جس کو بہ سند معتبر حضرت امام علی نقی سے نقل کیا ہے ثابت ہوتا ہے کہ وہ درخت حسد کا تھا کہ جس کے کھانے سے خداے تعالی نے منع کیا تھا، مگر انہوں نے عمداً سے کھایا، یعنی ائم ہی چسد کیا۔ کے مایے قول المجلسی فی حیات القلوب کہ:

((بسند معتبراز حضرت امام علی نقی منقول است که در ختیکه آدم وزوجه اش رانهی کرداز خوردن ازان درخت

حسد بود و حق تعالیٰ عهد کرد بسوئے آدم و حواکه نظر نکنند بسوئی که حق تعالیٰ آنهاں رابرایشاں وبر جمیع خلائق فضیلت داده ست بدیده حسد و نیافت حق تعالیٰ از ودریں باب عزم و اهتمام.))

''معتبر اسناد کے ذریعہ امام علی نقی کی زبانی بیان کیا ہے کہ آدم وحوا کوجس درخت کے کھانے سے منع کیا گیا وہ حسد کا درخت تھا اور اللہ نے آدم وحواسے کہہ دیا تھا کہ اس کی جانب نگاہ تک نہ کریں کیوں کہ آل محمہ طلطے علیہ کو تمام مخلوقات پر فضیات دی ہے کہ کوئی ان پر حسد نہ کریے اور اللہ نے آدم وحوا میں تعمیل حکم کا غزم واہتمام بھی نہیں دیکھا۔' (ترجمہ اردوحیات القلوب جلداصفی ۲۹ کھنو)

اس مدیث سے بھی ثابت نہیں ہوا کہ حضرت آدم نے شیطان کی بہکانے سے حسد کے درخت سے کھایا، یعنی ائمہ کوحسد کی نگاہ سے دیکھا اور حکم الہی کو نہ مانا بلکہ یہ ثابت ہوتا ہے کہ آدم وحوانے کچھ حکم ماننے کا ارادہ اور اہتمام بھی نہ کیا۔ یعنی خدا کے حکم کی بھی پروانہ کی جیسا کہان فظوں سے ثابت ہوتا ہے: ((نیافت حق تعالیٰ از و درین باب عزم و اهتمام)) 'دیعنی اللہ تعالیٰ نے آدم میں حکم الہی کی تعمیل کا اہتمام وارادہ بھی نہ پایا۔'

شاید کسی کے خیال میں بیآئے کہ حضرت آدم خدا کے حکم کو بھول گئے اور نسیان کی حالت میں خلاف حکم الہی کر بیٹے، جبیبا کہ بعض مفسرین امامیہ نے لکھا ہے کہ نسیان کی حالت میں حضرت آدم مَالِیٰلا اس فعل کے مرتکب ہوئے۔ اس لیے کہ بہ سند معتبر جو حضرت امام محمد باقر سے منقول ہے ثابت ہوتا ہے کہ حضرت آدم خدا کے حکم کو نہ بھولے تھے اور باوجود حکم خدا کے وہ مرتکب منہی عنہ کے ہوئے۔ کہما یقول المجلسی فی حیات القلوب.

((بسند معتبر مروی ست که از امام محمد باقر پر سید نداز تفسیر قول خدا "فنسی و لم نجدله عزما" که جمعے تفسیر کردہ اند که حضرت آدم فراموش کردنهی خدا، حضرت

فرمود که فراموش نه کرده بودو حال آنکه دروقت وسوسه کردن شیطان نهی خدارا بیاد ایشان آوردومی گفت که خدا شمارا برائے ایس نهی کرده است که ملك نبا شیده و در بهشت همیشه نبا شید، پس نسیان درینجا بمعنی ترك ست بمعنی ترك کرد امر خدارا.))

"معترروایت ہے کہ امام محمد باقر سے لوگوں نے ﴿فَنسِی وَکَمْ نَجِلُ کَ مُعَرِّرُوایت ہے کہ امام محمد باقر سے لوگ اس کا مطلب یہ بیان کرتے ہیں کہ اللہ کی ممانعت کو آدم فراموش کر گئے؟ اس کے جواب میں امام باقر نے کہا کہ انہوں نے فراموش نہیں کیا اور وہ کسے بھول سکتے تھے حالانکہ وسوسہ ڈالتے وقت شیطان نے فراموش نہیں کیا اور وہ کسے بھول سکتے تھے حالانکہ وسوسہ ڈالتے وقت شیطان نے اللہ کی ممانعت انہیں یا دولائی اور کہا کہ اللہ نے آپ کواس درخت کے قریب جانے سے اس لیے منع کیا ہے تا کہ آپ کہیں فرشتہ نہ بن جائیں اور ہمیشہ ہمیشہ جنت میں نہر ہیں، اس لیے نسیان کے معنی اس مقام میں چھوڑ دینے کے ہیں، بینی آدم نے احکام الہی کو چھوڑ اویا۔"

(ترجمهار دوحیات القلوب جلداصفح ۹۲ طه پباشنگ سینٹرلکھنؤ)

اس سے ثابت ہوا کہ دیدہ و دانستہ آدم نے خدا کے حکم کونہ مانا اور باوجود یکہ شیطان نے خدا کے حکم کی یاد بھی دلائی مگرانہوں نے خیال نہ کیا اور کیوں کر خیال کرتے ،اس لیے کہ ائمہ کا مرتبہ دیکھ کرعیا ذاً باللہ وہ جوش حسد کا ہوا تھا کہ وہ دین و دنیا سب بھول گئے تھے اور ان کے درجے اور مرتبے کی تمنا اور خواہش نے ان کونعوذ باللہ ایسا بے اختیار اور بے قابو کر دیا تھا کہ وہ کیھاس کا عزم اور اس کا اہتمام بھی کرنا نہ چاہتے تھے۔ چنانچہ حضرت جعفر صادق عالیا ہی ایک حدیث سے اس کا حال سننے کہ حب جاہ اور آل محمد طلق آئے تم کے درجے کی تمنا نے ان کو حسد کرنے پر مجبور کیا، ملا باقر مجلسی ' حیات القلوب' میں بہ سند معتبر حضرت امام جعفر صادق عالیا ہی کی ایک اور باقی کی ایک اور باقی کی ایک اور باقی کی ایک اور باقی

المرات ال

ائمه کی روحوں کوسب سے زیادہ بلند درجہ دیا اور ان کونتمام زمین وآسان پرپیش کیا اور کہا کہ بیہ میرے دوست ، ولی اورخلق پر ججت ہیں، جو کوئی ان کے درجے کا دعویٰ کرے اس پر ایسا عذاب کروں گا کہ جواورکسی خلق پر نہ کیا ہواورمشرکین کے ساتھ اسے جہنم میں ڈال دوں گا اور جوان کی ولایت اور امامت کا اقرار کرے اسے بہشت میں جگہ دوں گا، پس ان کی ولایت ایک امانت ہےخلق پر، پستم میں ہے کون اس کو لیتا ہے، تمام آسمان اور زمین اور پہاڑوں نے اس سے انکار کیا اور اپنے برور د گار کی عظمت سے ڈرے، جب خدانے آ دم وحوا کو بہشت میں جگہ دی اور انہوں نے پنجتن یاک اور دیگر ائمہ کے درجے کو دیکھا تو یو چھا کہ خدایا ہے درجہ کس کے لیے ہے؟ خدانے فرمایا کہ ساق عرق پر نظر کر ..... جب آدم وحواعیہ ایکا نے عرش کی طرف دیکھا تو محمد طلطی قلیم اور علی و فاطمہ وحسن وحسین عنہ جعین اور ائمہ کے نام دیکھے تو بہت تعجب سے کہا کہ خدایا یہ تیرے بہت ہی محبوب ہیں اور تیرے نز دیک بڑے ہی بزرگ اور شریف ہیں، خدا نے فرمایا کہ حسد کی آئکھ سے ان کو نہ دیکھنا، اور ان کے اس درجے کی جو میرے نز دیک ہےاس کی آرز و نہ کرنا، اور جو بیہ مرتبہ بزرگی اور کرامت کا میں نے انہیں دیا ہے اس کے متمنی نہ ہونا اگر ایسا کیا تو میری نافر مانی کرو گے اور ستم گار اور ظالموں میں داخل ہو گے۔ آ دم وحوانے یو چھا الہی کون ہیں ستم گار اور ظالم؟ فرمایا کہ وہ جوان کی منزلت کا ناحق دعویٰ کریں۔ تب آ دم وحوانے کہا کہ پروردگاران ظالموں کو جو جگہ تونے جہنم میں دی ہے وہ بھی ہمیں دکھا،حق تعالیٰ نے دوزخ کو حکم دیا اور جو کچھانواع واقسام کے عذاب اورمصیبت ظالموں کے لیےمقرر کیے گئے تھے وہ سب ان پر دوز خ نے ظاہر کیے کہ یا ئیں ترین درجات جہنم میں ان کی جگہ ہے اور وہ چاہتے ہیں کہ جہنم سے نکلیں مگر پھر جہنم ان کواپنی طرف تھینج لیتی ہے اور ہر چندان کے پوست بختہ وسوختہ ہو جاتے ہیں، پھر دوسرے پوست بدل دیے جاتے ہیں تا کہ عذاب سے نجات نہ ملے۔ بیسب دکھا کر اور بیسب پچھ فرما کر خدانے کہا کہ اے آ دم وحوا! میرےان نوروں اور حجتوں کو، لینی پنجتن یاک اور اماموں کو حسد کی نظر سے نہ دیکھنا ورنہاینے جوار سے نکال دوں گا اورتم کوخوار کروں گا، پس وسوسہ دلایا ان کو شیطان نے اور ان

کی منزلت کی آرز و کرنے پر آمادہ کیا، چنانچہ آدم وحوانے ان کوحسد کی آنکھ سے دیکھا اور اس سبب سے خدانے ان کوان پر چھوڑ دیا اور اپنی تو فیق اور یاری ان سے اٹھالی۔''

(ترجمه اردوحیات القلوب جلد اصفحه ۹۵-۹۵ )

یمی مختصر مضمون اس طویل حدیث کا ہے جوہم حاشیہ • میں نقل کرتے ہیں۔ کہاں ہے چشم بینا کہ اس حدیث کو دیکھے اور کہاں ہے گوش شنوا جواس روایت کو سنے، کہاں ہے دل بینا کہ

🚯 و بسند معتبر دیگراز آنحضرت منقول ست که حق تعالیٰ خلق کردروحها پیش از بد نهابدو هزار سال پس گرانید بلند تر و شریف تر از همه روحها روح محمد عِین و علی و فاطمه و حسن و حسين و امامان بعد ازين شان صلوة الله عليهم اجمعين راپس عرض نمودارواح ايشان رابر آسما نها وزمينهاو كو هها پس نورايشان همه رافر و گرفت پس حق تعالىٰ فرمود بآسما نهاوزمين و كوهها كه ایهاں دوستان واولیاو حجتها من اند بر خلق من و پیشوایان خلائق من اند فرید م مخلوقے را که دوست تردارم از ایشان از برائے ایشان و هر که ایشان رادوست دارد آفریده ام بهشت خودرا برائے او وهر که مخالفت و دشمنی کند بایشان آفریده ام آتش جهنم رابرائے اوپس هر که دعوی کند منزلتے را که ایشاں نزد من دار ندو محلے که ایشاں از عظمت من دارند عذاب کنم اور اعذا ہے که عذاب نکر ده باشم بآن احدے از عالمیان راواور ابآنها که شرك بمن آورده اند پائیں ترین در کهای جهنم جاهم و هركه اقرار بولايت و امامت ايشان بكند وادعا نكند منزلت ايشان رانزدمن و مكان ايشان را از عظمت من جادهم اور ابایشان در باغهای بهشت خودو از برائے ایشان باشددر بهشت آنچه خواهند نزد من و مباح گردانم از برائے ایشاں کرامت خودرا ودر جوار خود ایشاں راجا دهم و شفیع گردانیم ایشاں رادرگناه گاراں از بند گان و کنیز ان من پس ولایت ایشاں امانتی ست نزد خلق من پس کدام یك از شما برمی دار داین امانت راسنگینهائی آن و دعوی می كند آن مرتبه را كه از وست و از برگزید هائے خلق من ست پس ابا کرند آسمانها و زمینها و کوهها از اینکه این امانت رابردار ند و تر سید نداز عظمت پر وردگار خود که چنیل منزلتے رابنا حق دعوی کنند و چنین محل بزرگی برای خود آرزو كنند پس چون حق تعالىٰ آدم و حوارادر بهشت ساكن گردانيد گفت بخوريدازيں بهشت بسيار و گوازهر جا که خواهید و نزدیك این درخت مروید یعنی درخت گندم پس خواهید بوداز ستم گارال پس نظر کردند بسوئے منزلت محمد ﷺ و علی و فاطمه و حسن و حسین و امامان بعد ازایشاں پس منزلتهائے ایشاں رادر بهشت بهترین منزلتها یا فتند پس گفتند پرورد گارا ایں منزلت از برائے کیست حق تعالی فرمود که بلند کنید سرهای خودرا بسوئے ساق عرش من پس سربالا کردند و دید ند نام محمد عِينَ وعلى وفاطمه وحسن وحسين وامامان بعد ازين شان صلوات الله عليهم ⇔⇔

اس کے مضمون پرغور کریں کہ باوجود یکہ تن تعالی نے آدم وحوا کو پنجتن پاک اور ائمہ اطہار کی منزلت اور درج کی خواہش کرنے کے برے نتیجوں سے آگاہ کیا اور باوجود یکہ اس مرتبے کے چاہنے والوں اور اس عزت کی آروز کرنے والوں کے لیے جوعذاب مقرر فرمائے ہیں وہ سب ان کودکھلا دیے اور کوئی دقیقہ اور کوئی درجہ نصیحت کا باقی نہ رکھا، مگر آدم وحوا عَلَیہا اللہ نے کچھنہ سنا اور حسد کرنے سے باز نہ آئے اور باوجود الیمی روایت کے جس سے حضرت آدم وحوا عَلَیہا اللہ کا ایسے گناہ کبیرہ کا مرتکب ہونا ثابت ہوتا ہے جس کی سز امشرکین کے ساتھ پائیں ترین درجات جہنم میں جننا تھا۔ حضرات شیعہ دعوی کرتے ہیں کہ انبیاء معصوم اور گناہان صغیرہ و کبیرہ سے مخفوظ ہیں اور نہ صرف ایسے دعوے پر قناعت کرتے ہیں بلکہ فرماتے ہیں کہ ((درباب

⇒ اکے برساق عرش نوشته بودبنوری از نوار خداوند جبار پس گفتند پروردگار راچه بسیار گرامی انـد اهـل این منزلت بر تو و چه بسیار محبوبند نزد تو و چه بسیار شریف و بزرك انددردرگاه تو پس خدا فرمود که اگر ایشاں نمی بودند من شماهارا خلق نمی کردم ایشاں خزینه داران علم منند و امینا منند بررازهای من زنهار که نظر مکنید بسوی ایشال بدیده حسد و آرزو مکنید منزلت ایشال رانزو من و محل ایشان از کرامت من پس باین سبب داخل خواهید شددر نهی و نافرمانی من پس از ستم گاران خواهید بود گفتند پروردگار راکیستند ستم گاران و ظالمان فرمود که آنها که ادعائے منزلت ایشاں می کنند بنا حق گفتند پروردگار اپس بنما منزلهائے ظالماں ایشاں رادر آتش جهنم تا به بينم منزلهائي آنهارا چنانچه منزلهائي آن بزرگواران رادر بهشت ديديم پس حق تعاليٰ امر كرد آتش را که ظاهر گردانید جمیع آنچه دران بودازا نواع شد تهاد و عذا بهاد فرمود که جای ظالمان ایشان که ادعای منزلت بنما ینددر پائیں در کات ایں جہنم ست هر چند اراده کنند که بریو ۱ آیند از جهنم برگردانند ایشان رابسوئے آن و هرچه پخته و سوخته شود پوستهای ایشان بدل کنند ایشان راپوستهای غیر آنها که تابچشند عذاب را اے آدم واے حوا نظر نکنید بسوی نور هنا و حجتهای من بدیده حسد پس شمارا پائیس می فرستم از جوار خود و بر شمامی فرستم خواری خودراپس و سوسه کردایشان راشیطان تا ظاهر گرداند برائے ایشان آنچه پوشیده بوداز ایشان از عورتهای ایشان و گفت نهی نکرده است شمارا پروردگار شما از این درخت مگر برائے اینکه نخواست که شمادر ملك باشید یا همیشه در بهشت باشید و سوگند یاد کرد که من از خیر خواها نشمایم پس ایشان را فریب داد و بریل داشت که آرزوے منزلت آنها بکنید پس نظر کردند بسوئے ایشاں بدیدئه حسد پس بایں سبب حدا ایشاں رابخود گزاشت و یاری و توفیق خودرا از ایشان برداشت\_ (حیات القلوب جلد اول مطبوعه مطبع نول کشور لکهنؤ صفحه ۶۹ ـ ۵۰)

#### المراكزية ا المراكزية المراكزية

عصمت انبیاء آنچه امامیه مبالغه می دارندهیچ یك از فرق اسلام آن قدر ندارد.)) اگرعصمت ای کانام ہے اور وہ مبالغہ جوان کی عصمت کے باب میں امامیه کرتے ہیں یہی ہے وہ تو ایسے دعوے میں سیچ اور اپنے قول میں صادق ہیں۔خدانہ کرے کہ بچارے سنی انبیاء کی عصمت کے ایسے حامی ہوں اور ان کی عصمت کے حمایت کے پردے میں ان کوائمہ کا حاسد اور پائیں ترین درجات جہنم کا مستحق کھہرائیں۔

ایک اور حدیث سنیے جس سے بوری تصدیق اور تائید آ دم وحواملیہا کے حسد کرنے کی ہوتی ہے اور جس سے تمام مختلف اقوال کا جو کہ بہنسبت اس درخت کے ہیں جسے آ دم نے کھایا ، خری اور قطعی فیصله بقول امام ہوتا ہے۔ ملا با قرمجلسی حیات القلوب میں فر ماتے ہیں: ((بسند معتبر منقول ست که ابو صلت هروی از امام رضا پر سيد كه يا ابن رسول الله مرا خبرده ازان درختے كه آدم و حوا ازال درخت خورندچه درخت بود بدر ستیکه مردم اختلاف کردند بعضے روایت کردند که آن گندم بودو بعضے روایت كردند كه آن درخت حسد بود، فرمود كه همه حق ست ابو صلت گنت چگونه همه حق ست باین همه اختلاف، فرمود که اے ابو صلت درخت بهشت انواع میوهابرمی دارد پس آن در خت گندم بودودران انگور هم بود و آنها مثل در ختان دنیا نیستند و بدرستیکه چون خدا گرامی داشت و ملائکه اور اسجده کردند اور اداخل بهشت گردانیددر خاطر خود گزرانید که ایا خلق کرده ست خدا بشریکے بهتراز من باشد، چوں خدا دانست که چه در خاطر او گزشت ندا كرداوراكه سر بلندكن اے آدم و نظركن بسوى ساق عرش من چون آدم سر بلند کرد دید که در ساق عرش نوشته ست

كه لااله الا الله محمد رسول الله على بن ابى طالب امير المومنين وزوجة فاطمة سيدة نساء العلمين و الحسن و الحسين سيدا شباب اهل الجنة آدم گفت پروردگار كيستند آنها حق تعالى فرمود كه ايهان ذريت تو اندوايشان بهتر انداز توواز جمیع آفریدهای من و اگرایشان نمی بودند نه تر خلق میکر دم نه بهشت و دوزخ و نه آسما و زمین پس ـ زنهار نظر حسد بسوی ایشان مکن که ترا از جوار خود بیرون کنم پس نظر کرد بسوی آنها بدیده حسد و آرزوی منزلت ایشان کرد پس مسلط شد شیطان براوتا خوردازمیوه که اورازان نهی كرده بودند و مسلط شد برحواتا نظر كرد بسوى فاطمه بدیده حسد تا خوردازان درخت چنانچه آدم خورد پس خدا ایشاں را از بهشت بیروں کردواز جو ار خود بن میں فر ستاد. )) (ترجمه اردوحيات القلوب جلد اصفحه على ا

"مستندروایت ہے کہ ابوصلت ہروی نے امام رضا سے بوچھا اے ابن رسول!
ہتا ہے کہ جو درخت آ دم وحوا نے کھایا وہ کیا تھا؟ اس میں لوگوں کا باہمی اختلاف ہے بعض اسے گیہوں اور بعض حسد کا درخت کہتے ہیں، جواب دیا بیسب درست ہے، ابوصلت نے عرض کیا کہ اس اختلاف کے باوجود بیسب درست کیسے ہوسکتا ہے؟ فرمایا اے ابوصلت! جنت کا درخت متفرق کھل لاتا ہے وہ درخت اگر چہ گندم کا تھالیکن اس میں انگور بھی لگتے تھے اور جنت کے درخت دنیا وی درختوں کی طرح نہیں ہیں، آ دم کو اللہ نے معزز بنایا فرشتوں نے انہیں سجدہ کیا اور وہ جنت میں رہتے تھے انہیں خیال آیا کہ اللہ نے معزو جا کھے سے بہتر بھی کسی آ دمی کو پیدا جنت میں رہتے تھے انہیں خیال آیا کہ اللہ نے محوے کے موعے کم دیا کہ اے آ دم!

مرار آیات بینات سوم کارگری کارگری

سراونجا کرواور ہمارے عرش کے یابیہ کو دیکھو، چنانچہ آ دم نے سراٹھا کر دیکھا کہ ياييَّ عرش بريه لكها نقا لااله الا الله محمد رسول الله على امير المومنين، حضرت فاطمه، سر دارخوا تین اورحسن وحسین اہل جنت کے نوجوانوں کے سر دار ہیں۔ بیر دیکھے کر آ دم نے یو چھا: اےاللہ! پیکون ہیں؟ اللہ نے کہا بیتمہاری اولا دہیں اور بیتم سے اور میری دیگرمخلوق سے بھی بہتر ہیں،اگریہ نہ ہوتے تو میں تمہیں، جنت، دوزخ، اور زمین و آسان پیدا نه کرتا، په یاد رکھو بھول کر بھی ان پر حسد نه کرنا ورنه تهہیں اینے یاس سے نکال دوں گا۔غرض کہ آ دم نے ان کی قدرومنزلت کوحسد کی نگاہ سے دیکھا اور شیطان نے مسلط ہو کر آ دم کو وہ میوہ کھلا یا جسے اللہ نے منع کیا تھا، نیز شیطان نے مسلط ہوکر حوا کو حضرت فاطمہ پر حسد کی آئکھ سے دیکھنے پر ورغلایا اور انہوں نے بھی حسد کا وہی درخت کھایا جو آ دم نے کھایا تھا جس کی سزا میں اللہ نے ان کو جنت سے نکالا اور اپنے پاس سے دور کر کے زمین پر بھیج دیا۔'' اس حدیث کے جواب میں جناب قبلہ و کعبہ جو پیفر ماتے ہیں کہ حسد یہاں غبط کے معنی میں ہے اور ایبا حسد مذموم نہیں ہے، مگر خود جناب والا اس پر یقین نہیں فرماتے ، اس لیے فرماتے ہیں کہ ((چراجائز نباشد که حسد آدم ازیں قبیل بوده باشدو چے گونه چنیں نباشد)) ''کس طرح جائزنه ہوگا که آدم نے اسی طرح کا حسد کیا اور کیوں ایبیا نہ ہو۔'' اور اگر حضرت کو یقین بھی ہو کہ بیتا ویل درست ہے تو حدیث کے الفاظ اور اس کامضمون اس کی تائیدنہیں کرتے اور حضرت آ دم کا حسد غبطہ نہیں سمجھا جا سکتا بلکہ وہی حسد ہے جو مذموم ہے،اس لیے کہ ان کو اللہ تعالیٰ نے ڈرایا تھا اور ائمہ کی منزلت کی آرز وکرنے پر مورد عتاب بلکہ ستم گاروں اور ظالموں میں شار ہونے کا خوف دلایا تھا، مگر پھر بھی آ دم نے حسد کیا اوراسی کی سزایائی۔ کیا قبلہ و کعبہ نے اس وعید کا خیال نہیں فرمایا جوحق تعالیٰ کے ان الفاظ سے ظاہر ہوتی ہے ((فایاك ان تنظر اليهم بعین الحسد فاخر جتك عن

جواري والقيافتدخلا من ذلك في نهي وعصياني فتكونا من

## المات بيات بوم المحاول المحاول

السظالمين) "خبرداران كوحسدى نگاه سے مت ديھنا ور نه ميں تم كوا پئر پروس سے نكال دوں گا تو ميرى نافر مانى كے مرتكب ہوكر ظالموں ميں سے ہوجاؤ گے۔" اور كيا قبلہ و كعبہ نے اس كا بھى لحاظ نہيں فر مايا كہ وہ گناہ جس كے كرنے پر اليى بھارى سزا كا خوف ان كو دلايا گيا تھا، ان سے سرزد ہوا اور اس كى سزا انہوں نے پائى اور جنت سے نكالے گئے جيسا كہ ان لفظوں سے ظاہر ہوتا ہے كہ ((ف نظر اليهم بعين الحسدو تمنى منز لتهم فسلط عليهم الشيطان فنظر اليهم بعين الحسد فخذ لا لذالك)) "ان كوحسدى نگاه سے ديكھا اور ان كے مرتبى كى آروزكى تو شيطان ان پر مسلط ہوگيا اور حسدكى نگاه سے ديكھا اور ان كے مرتبى كى آروزكى تو شيطان ان پر مسلط ہوگيا اور حسدكى نگاه سے ديكھنے كى وجہ سے وہ ذيل ہوئے۔" اگر ان كا حسد مباح اور غبطہ تھا تو خدا كا ظالم ہونا ثابت ہوا (و نعو خوا بالله من ذلك ) ..... كہ ايك فعل مباح پر جو آ دم سے سرزد ہوا ان كو اپنے قرب و خوار سے جدا كر كے بہشت سے نكال كرا ينى وعيدكو يورا كيا۔

اس کی تائیدایک اور حدیث سے ہوتی ہے جس کی صحت کا کوئی انکار نہیں کرسکتا اور جس سے معلوم ہوتا ہے کہ خدا نے آ دم سے محمد طلطے علیہ اور ائمہ اطہار کی ولایت کا عہد لینا چاہا، مگر انہوں نے نہ کیا بلکہ ان کا ارادہ بھی نہ تھا۔ چنانچہ ابن بابویہ 'علل الشرائع'' کے باب ایک سو ایک میں تحریر فرماتے ہیں:

((العلة التي من اجلها سمى اولوالعزم اولى العزم حدثنا ابى عن سعد بن عبدالله بن احمد بن محمد بن عيسى بن على ابن الحكم عن مفضل بن صالح عن جابر بن يزيد عن ابى جعفر فى قول الله عزوجل ولقد عهدنا الى آدم من قبل فنسى ولم نجدله عزماً قال عهد اليه فى محمد والائمة من بعده فترك ولم يكن له عزم فيهم انه هكذا وانما سمى اولوالعزم لانهم عهداليهم محمد واله واوصيا من بعده والمهدى وسيرته فاجمع عزمهم ان ذلك كل والاقراربه))

''اولوالعزم حضرات کواولوالعزم کہنے کی وجہاما مباقر سے مروی ہے کہ امام نے اللہ تعالیٰ کے قول ﴿ وَلَقَدُ عَهِدُنَا إِلَىٰ آدَهُ مِنْ قَبْلُ فَنَسِیَ وَلَهُ نَجِدُ لَهُ تَعَالَیٰ کے قول ﴿ وَلَقَدُ عَهِدُنَا إِلَىٰ آدَهُ مِنْ قَبْلُ فَنَسِیَ وَلَهُ نَجِدُ لَهُ عَنْ اللهِ عَلَىٰ کے بارے میں عَدْرُمایا کہ محمد طلط الله اور آپ کے بعدائمہ کے بارے میں ان (آدم عَالَیٰ الله ) سے عہدلیا گیا تھا جس کوانہوں نے چھوڑ دیا ان کا اس سلسلے میں کوئی ارادہ بھی نہ تھا کہ بیا ایسا ہے ان کو''اولوالعزم'' اس لیے کہتے ہیں کہ ان سے محمد طلط عَدِیم اور ان کی سیرت کا عہدلیا گیا تھا اور ان محمد طلط عَدِیم اور ان کی سیرت کا عہدلیا گیا تھا اور ان سب باتوں کا اقرار کرایا گیا تھا۔'' (علل الشرائع صفح ۱۹ مطبوعہ نظامی پریس لکھنؤ)

پس جب کہ اس قسم کی حدیثیں انبیاء علیہم السلام کی شان میں حضرات امامیہ کی معتبر کتابوں میں موجود ہیں اور اس پر بھی وہ انبیاء علیہم السلام کی عصمت کے معتقد ہیں اور ان حدیثوں کو غیر قطعی الصدور فرماتے ہیں یا ان میں تاویل کرتے ہیں تو یہ انصاف نہیں ہے کہ ہمارے یہاں کی ان چند بے سرویا حدیثوں سے استدلال کریں جن میں صحابہ کرام رشی اللہ اللہ کی فضیلت میں فرق آتا ہو۔ اور کیوں ہمارے جوابات اور تاویلات کو جو بہ نسبت ان کے جوابات و تاویلات کے زیادہ قوی اور زیادہ مدل ہیں ایسی حدیثوں کے متعلق تسلیم نہ کریں۔ گر بات یہ کہ حضرات امامیہ کو امامت کے مسللے کی عظمت بڑھانے کے خیال نے مجبور کیا کہ ایسی حدیثیں بیان کریں جس سے امامت مثل نبوت کے شجھی جائے، خواہ اس سے صحابہ کرام رشی الیہ کا فرکھ ہریں، خواہ انبیاء علی سے مامت مور دطعن و ملامت سمجھے جائیں۔

انبیاء عیلی کے متعلق اور روایتوں کا ذکر کرنا اس موقع پر میں جھوڑتا ہوں اور خاندان اہل بیت پر جو کچھاس مسکے امامت کی بدولت الزام لگائے گئے ہیں انہیں بطور نمونہ کے بیان کرتا ہوں۔

یہ بات معتقدات امامیہ میں سے ہے کہ جو کوئی مدعی یا منکر امامت ہے وہ کا فر ہے، اگر چہ علوی یا فاطمی ہو، فقط انکار امامت اس کے کفر کے لیے کافی ہے۔ مگر تاریخ سے یہ بات ثابت ہے کہ امام سین عَالیّلاً کی شہادت کے بعد بنی فاطمہ میں سے کوئی امام ایسانہیں ہوا جس

ا يات بينات ـ سوم الكور الكور (759 على الكور (759 ع

کے زمانے میں ان کے بھائیوں اور رشتہ داروں میں سے کسی نہ کسی نے امامت کا دعویٰ نہ کیا ہو یا امامت کا دعویٰ نہ کیا ہو یا امامت کو کسی ایک پر منحصر سمجھا ہواور باہم امام کے اور مدعیان امامت کے بچھ نہ بچھ جھگڑا نہ ہوا ہو، چنانچ بشروع سے ، لیعنی حضرت امام زین العابدین کے وقت سے اس بات کوہم ثابت کرتے ہیں۔

امام حسین وٹاٹٹیئی کی شہادت کے بعد حضرت امام زین العابدین امام مانے جاتے ہیں مگر محمد بن حنفیہ نے جو حضرت امام زین العابدین کے ججا تھے خود اپنے آپ کو مستحق امامت قرار دیا اور حضرت امام زین العابدین سے کہا کہ بہ نسبت تمہارے میں زیادہ امامت کا استحقاق رکھتا ہوں تم مجھ سے اس بات میں جھاڑا نہ کرواور مجھے وصی اور امام مجھو۔ اس قصے کو جو امام زین العابدین رائٹیلیہ اور محمد بن حنفیہ کے باہم ہوا" کتاب الحجہة" اصول کافی میں اس طور پر بیان کیا ہے:

((عن ابى جعفر قال لماقتل الحسين ارسل محمد بن الحنيفة الى على بن الحسين فخلابه فقال له يا بن اخى قدعلمت ان رسول الله على دفع الوصية والا مامة من بعده الى امير المومنين ثم الى الحسين و قدقتل ابوك وصلى عليه روحه و لم يوص وانى عمك وصنوابيك وو لا دتى من على فى سنى و قديمى احق بها منك فى حداثتك فلا تناز عنى فى الوصية والامامة ولا تحاجنى))

"امام باقر سے مروی ہے کہ آپ نے کہا کہ جب امام حسین مقتول ہو چکے تو محمہ بن حنیفہ نے ایک شخص کو بھیج کرامام زین العابدین کو بلوایا اوران سے خلوت میں یہ گفتگو کی کہ اے میرے جیتیج! تم کو معلوم ہے کہ رسول اللہ طلطے آئے ہم نے وصیت و امامت کو اپنے بعد امیر المومنین کو دیا تھا اور آپ کے بعد امام حسن کو اور ان کے بعد امام حسین ، کو اور اب تمہارے باپ مقتول ہو چکے ، خدا ان سے راضی ہو اور بعد امام حسین ، کو اور اب تمہارے باپ مقتول ہو چکے ، خدا ان سے راضی ہو اور

ا يات بينات ـ سوم الكلا الكلا

ان کی روح پر رحمت بھیجے اور انہوں نے کسی شخص خاص کو وصیت نہ فرمائی میں تہمارا چچا ہوں اور تمہارے باپ کے برابر ہوں اور میرا بیدا ہونا بھی علی سے ہے، پیش بہسب میرے سن وسال اور ان امور کے جو مجھے سے پیشتر ہوئے ہیں جیسے جنگ جمل وصفین میں شجاعتیں اور تجربہ کاری کے میں تم سے بوجہ تمہاری نئی عمر ہونے کے امامت کے لیے اولی ہوں تو تم مجھ سے وصی وامام ہونے میں مباحثہ مت کرو۔''

((فقال له على بن الحسين يا عم اتق الله ولا تدع ماليس لك بحق انى اعظك ان تكون من الجاهلين ان ابى ياعم صلوة الله عليه اوصى الى قبل الله عليه اوصى الى قبل ان يتوجه الى العراق و عهدا لى قبل ان يستشهد بساعة وهذاسلاح رسول الله صلى الله عليه واله عندى فلاتتعرض لهذا فانى اخاف عليك نقص العمرو تشتت الحال ان الله جعل الوصية والا مامة فى عقب الحسين فاذا ردت ان تعلم ذلك فانطلق بنا الى الحجر الاسودحتى نتحا كموا اليه ونساله عن ذلك قال ابو جعفر وكان الكلام بينهما بمكة))

'' یعنی ان سے علی بن حسین عَلیّتا نے فرمایا کہ اے میرے چیا! خدا کے عذاب سے ڈرواورا پنے لیے ایسی چیز کو دعویٰ مت کروجس کا تمہیں جی نہیں ہے میں تم کو نصیحت کرتا ہوں کہ تم جاہلوں میں سے نہ ہو جاؤ، اے میرے چیا! میرے باپ صلات اللہ علیہ نے عراق جانے سے پہلے مجھے وصیت کی تھی (یہ اشارہ ہے ام سلمہ وظافیٰ کو کتب سپر دکرنے اور سفارش کرنے کا، چنانچہ باپ سرسٹھ میں گزر چکا) اور راہ خدا میں مقتول ہونے سے ایک ساعت قبل وصیت کی تھی اور یہ رسول اللہ طابع اللہ علیہ میں مقتول ہونے سے ایک ساعت قبل وصیت کی تھی اور یہ رسول کی اللہ طابع اللہ علیہ میں مقتول ہونے باس ہیں جو ان کی نشانی ہے، پس تم اس امرکی اللہ طابع علیہ اس امرکی

طرف توجہ مت کرو، مجھے خوف ہے کہ اللہ تعالیٰ تمہاری عمر میں کی کر دے اور تمہاری حالت کو آخرت میں یا دنیا میں بوجہ مشکل مسائل کے جواب سے عاجز رہنے کے پریشان کر دے، اللہ تعالیٰ نے وصی اور امام ہونا اولاد حسین مَالیّلا میں رکھا ہے (بیاشارہ آیت اولو والار حام سورہ احزاب کی طرف ہے جس کا بیان حدیث دوم باب چونسٹھ میں ہو چکا) اگرتم بیچا ہے ہو کہ تم کواطمینان ہو جائے تو ہمارے ساتھ حجرا سود کے پاس چلو ہم اس کے سامنے اپنا قصہ بیان کریں اور جو بچھتم نزاع کرتے ہواس کا سوال اس سے کریں۔امام محمد باقر کہتے ہیں کہ بہ گفتگوان دونوں میں مکہ میں ہوئی تھی۔''

((فانطلقاحتى اتيا الحجر الاسود فقال على بن الحسين لمحمد بن الحنفية ابدا انت فابتهل الى الله عزوجل فساله ان ينطق لك الحجر فابتهل محمد في الدعاء وسال الله ثم دعا الحجر فلم يجبه فقال على بن الحسين يا عم لوكنت وصيا وامامالاجابك فقال له محمد فادع الله انت يا بن اخى وساله فدعا الله على بن الحسين لما اراد ثم قال اسالك بالذي جعل فيك ميثاق الانبياء و ميثاق الاوصياء و ميثاق الناس اجمعين لما اخبر تنا من الوصى والامام بعد الحسين بن على قال فتحرك الحجر حتى كادان يزول عن موضعه ثم انطقه الله بلسان عربي مبين يقال اللهم ان الوصية والامامة بعد الحسين بن على وفاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وآله لك قال فانصرف محمد بن على وهويتولي على بن الحسين))

" لینی دونوں صاحب چل کر حجرا سود کے پاس آئے ( ظاہر یہ ہے کہ یہ معاملہ

ا يات بينات ـ سوم الكلام ا

رات کو ہوا ہوگا تا کہ مخالف مطلع نہ ہوں ، اور بعض کا محمد بن حنفیہ کی طرف سے بیہ عذر کرنا کہ بیرمعارضہ تن ظاہر ہونے کے لیے تھا کچھٹھیک نہیں، بقرینہ اس کے كه انهول نے خلوت میں بھی معارضه كيا تھا، چنانچه پہلے بيان ہوا) پس على بن الحسین نے محمد بن حنفیہ سے کہا کہتم ابتدا کرو کہ دعویٰ بزرگ تری کرتے ہو، خدا کے سامنے تضرع کرواوراس سے بیدرخواست کرو کہ تمہارے لیے حجرا سود کو گویا کرے، پھر حجر سے دریافت کرنا۔ محمد بن حنفیہ نے دعا تضرع کر کے خدائے تعالی سے اینے مطلب کی استدعا کی اس کے بعد ججرکو بکارا تو اس نے کچھ جواب نہ دیا، علی بن حسین نے کہا کہ اے چیا! اگرتم وصی اور امام ہوتے تو تم کو بہ جواب دیتا۔ محمد بن حنفیہ نے ان سے کہا کہ اے جیجتے! تم بھی خدا سے دعا کرواور اس سے سوال کرو، پھر علی بن حسین نے جو جاہا خدا سے دعا کی اور حجر سے کہا کہ میں تجھ کواس ذات کی قشم دے کر یو چھتا ہوں کہ جس نے تبچھ میں رسولوں کے بیان رکھے ہیں جنہوں نے نبوت کے بعدرسالت کو یایا کہ اگر استطاعت رکھیں گے تو ہرسال تیرے پاس آئیں گے تا کہلوگ مسائل دین کوان سے کیں اور پیروی ظن کی نہ کریں ، اور بعدانبیاء کے ان کے اوصیاء کے بیان تجھ میں رکھے ہیں اور اگر استطاعت رکھیں تو ہرسال تیرے پاس آئیں اور تمام لوگوں کے پیان کو تجھ میں رکھا ہے کہ جب بھی مدت العمر میں استطاعت ہوتو ایک بار تیرے پاس ہ کیں اور مسائل دین کو حاصل کریں اور جولوگ نہ آئے ہوں ان کوخبر کر دیں تا کہ کوئی احکام الٰہی میں ظن کی پیروی نہ کریں۔تو اور پچھ کام مت کرمگریہ ہم کو بتلا کہ بعد حسین بن علی خالٹیہ کے وصی اور امام کون ہے۔امام باقر کہتے ہیں کہ حجر نے حرکت کی اور قریب تھا کہ اپنی جگہ سے نکل بڑے بعداس کے اس کو اللہ تعالیٰ نے قصیح عربی زبان میں اس طرح گویا کیا کہ وصی وامام ہونا بعد حسین بن علی و پسر فاطمہ بنت رسول اللہ طلط عَلَيْمَ کے تمہارے لیے ہے۔ امام باقر کہتے ہیں کہ پھرمحمہ

بن علی عَالِیلًا جلے آئے اور علی بن حسین عَالِیلًا کوا بناامام سمجھتے رہے۔''

(اصول كا في صفحه ۲۱۸مطبوعه کهنئو، شافی جلد۲صفحه ۳۱۳ ترجمه اردواصول كا فی مطبوعه کراچی )

اس حدیث سے اور بچھ نہیں تو یہ بات بخو بی ثابت ہوگئی کہ محمد بن حنفیہ نے امامت کا دعویٰ کیا تھا اور مجر دعویٰ کرنا ان کی تکفیر کے لیے کافی ہے۔ اگر بعداس کے انہوں نے امام زین العابدین کوامام شمجھا تو گویا وہ کفر سے تائب ہوئے مگر تھوڑ ہے دن تک ان کے مرتد رہنے میں تو شک وشبہ ہیں۔

ابزيدشهيد فالله كاحال سنيه "كتاب الحجه اصول كافي مسمى بالصافى "تصنيف ملاخليل مطبوعه نولكشور صفحة ٢٢ مين ابوجعفر محمد بن نعمان احوال بيان كرت ہیں کہ حضرت زید بن علی بن الحسین خالٹیؤ نے انہیں بلایا اور اس وفت حضرت زید چھیے ہوئے تھے، میں ان کے پاس گیا تب حضرت نے مجھ سے کہا کہ اگر کوئی ہم میں سے خروج کرے تو تم اس کے ساتھ خروج کرو گے؟ میں نے کہا کہ اگر تمہارے باب یعنی حضرت امام زین العابدين يا تمهارے بھائی امام محمد باقر خروج كريں تو ميں ان كا ساتھ دوں گا۔ تب زيد شہیدنے فرمایا کہ میں ہشام بن عبدالملک خلیفہ بنی امیہ پرخروج کرنا حیا ہتا ہوںتم میرا ساتھ دو۔ میں نے جواب دیا میں تمہارا ساتھ نہیں دے سکتا، اور اس کا سبب یہ ہے کہ اگر دنیا میں امام''مفترض الطاعة'' موجود ہے تو جوشخص کہتمہارے ساتھ نہ دے ناجی ہے اور جوتمہارے ساتھ خروج کرے وہ ہلاک ہونے والوں میں سے ہے۔ ملاخلیل اس حدیث کی شرح میں فرماتے ہیں: ((بنا برایں شق ظاهر ست فسق زید و تابعان او دراں خروج كه مبنى ست بر مذهب ظاهر الفساد او كه باداطمي بودن اجتهاد و خروج به سیف را شرط امامت می شمرده.)) غرض که حضرت زیرشهیدکا فاسق ہونا اور ان کا ہشام بن عبدالملک پرخروج کرنا حضرات شیعہ کے بیشواؤں کے نز دیک ابیا گناہ تھا کہ وہ خود ہلاک ہونے والوں میں داخل ہیں اور جس کسی نے ان کا ساتھ دیا اور جو لوگ ان کے ساتھ شہید ہوئے وہ ازروئے مذہب اہل تشیع کے اور بہموجب اس روایت کے

### ا يات بينات ـ سوم کارگر کارگر

گناہ گار اور ہلاک ہونے والوں میں سمجھے جاتے ہیں۔ اور اس کا سبب صرف یہی ہے کہ حضرت زید نے خروج کیا اور امامت کا دعویٰ فر مایا اور وہ در حقیقت امام معصوم مفترض الطاعة نه تھے اور ان کا مذہب بھی از روئے اہل تشیع کے فاسد تھا کہ وہ صرف فاظمی ہونا امامت کی شرط نہ مانتے تھے بلکہ اس کے ساتھ اجتہا داور جہاد کو بھی ضروری سمجھتے تھے۔

غرض کہ سمجھ میں نہیں آتا کہ حضرات شیعہ حضرت امام زین العابدین کے اس فرزند کو جس نے بنی امیہ پرخروج کیا اور جس نے شہادت کا درجہ پایا کس منہ سے فاسق اور بجہ دعویٰ امامت کے کا فرسمجھتے ہیں اور امامت کے اصول کو بہ نسبت زید شہید کے زیادہ سمجھنے کا دعویٰ کرتے ہیں۔ اگر در حقیقت امامت کو تسلیم کرنا ضروری ہے کہ یہ وہ شرائط ہیں جس کو حضرت زید شہید نہیں سمجھے تھے، اور یہ وہ اصول ہیں جو حضرت امام زین العابدین نے اپنے فرزند دل بندزید کو نہیں بتائے تھے اور اس لیے احوال کا جواب من کر حضرت زید شہید متعجب ہوئے اور بیٹھتا تو وہ گرم لقمے کو شخندا کر کے مجھے کھلاتے تا کہ گرم لقمے سے مجھے تکلیف نہ ہوتو کیا مجھے وہ بیٹھتا تو وہ گرم لقمے کو شخندا کر کے مجھے کھلاتے تا کہ گرم لقمے سے مجھے تکلیف نہ ہوتو کیا مجھے وہ دوز نے کی آگ سے نہ ڈراتے اور جن چیز وں میں آخرت کی نجات ہے اس کی تخفی خبر کرتے اور مجھ سے نہ کہتے! گویا اس کہنے سے حضرت زید شہید نے احوال کی تکذیب کی اور امامت کے ان اصول کو جے شیعہ مانتے ہیں باطل گھر ایا۔

اب ذرااحوال کا جواب سنئے کہ وہ زید شہید کے جواب میں فرماتے ہیں کہ اس لیے آپ کے باپ نے آپ کوخبر نہیں دی کہ انہوں نے خوف کیا ہوگا کہ اگرتم ان کی بات کونہ مانو گوت داخل جہنم ہو گے اور مجھ سے کہا کہ اگر میں اسے نہ مانوں تو انہیں میرے دوزخ میں جانے کی کیا پروا ہے۔کافی کی اس روایت کو دیکھ کر جومعتبر ترین کتب احادیث شیعہ سے ہواور جس کی صحت کا درجہ خدا کی کتاب سے کم نہیں ہے دیکھ کر ہر مخص متعجب ہوگا کہ امام نے اپنے ایک بیٹے کوتو امام بنایا اور اپناوسی کیا اور اس کومعصوم اور مفترض الطاعة قرار دیا اور غیروں کو اس کی اطاعت کی ترغیب دی اور امامت کے اصول سمجھائے اور دوسرے بیٹے کو نہ صرف ان چیزوں اطاعت کی ترغیب دی اور امامت کے اصول سمجھائے اور دوسرے بیٹے کو نہ صرف ان چیزوں

سے محروم رکھا اور وراثت سے خارج کیا بلکہ امامت کی حقیقت بھی نہ بتلائی اور نہ جس کو وصی قرار دیا تھا اور جوان کے بعد امام ہونے والاتھا اس کی کیفیت سے آگاہ کیا بلکہ ان کوغفلت میں رکھا اور گمراہی کی راہ پر چلنے کے لیے کوئی روک نہ رکھی جس کے سبب سے ایک بھائی نے دوسرے بھائی کے حقوق کو نہ پہچانا، اس کے حقوق کا خیال نہ رکھا بلکہ خود اس کا مدعی ہوا اور امامت کا دعویٰ کر کے نہصرف انکار امامت کی وجہ سے بلکہ امامت کے دعوے کے سبب کا فر اور مخلد فی النار ہونے کامستحق تھہرایا، اور باوجوداس کے کہالیسی روایتوں کی تصدیق کرتے ہیں اوران اصولوں کو مانتے ہیں اورائمہ کے حقیقی بھائیوں کواصول امامت سے بے خبر سمجھتے ہیں اور امام کواینے بیٹوں سے بھی گویا ایک نوع تقیہ باز قرار دیتے ہیں۔اور پھرصحابہ مٹخالیہ ہرصرف خلافت کی وجہ سے اعتراض کرتے ہیں اور ان کومنکرنص امامت کہتے ہیں، جبکہ حضرت امام زین العابدین نے اپنے فرزند دل بندنورنظریارہ جگر زید شہید کو امامت کی حقیقت نہ بتائی اور اس کے اصول نہ سمجھائے اور ان کے بعد جو امام ہونے والا تھا اس کی اطاعت کے لیے مدایت نہ فرمائی، جس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ انہوں نے امامت کا دعویٰ کیا اور خروج فرمایا اور شہید ہوئے جسے موافق اصول شیعوں کے کہنا جا ہیے کہ ہلاک ہوئے یا خودکشی کی۔ تو ایسے فرقے سے کیا تعجب ہے کہ وہ صحابہ ریخ اللہ میں کوا نکار خلافت کی وجہ سے کا فراور مرتد کہیں۔

کوئی یہ خیال نہ کرے کہ یہ اعتقاد صرف ابوجعفر احوال کا تھا اور اسی کے نزدیک حضرت زید شہید فاسق سے بلکہ یہی خیال حضرت امام جعفر صادق کا تھا، اس لیے کہ جب احول نے حضرت زید سے ملنے اور اس طور گفتگو کرنے کا ذکر امام جعفر صادق سے کیا تو انہوں نے اس کی بہت تعریف کی اور فرمایا کہ تم نے خوب ہی زید کو پکڑا اور آگے پیچھے اور اوپر نیچ کہیں بھی کوئی راہ ان کے نکلنے کی نہ چھوڑی ۔ اس سے ظاہر ہے کہ امام جعفر صادق کے نزدیک بھی زید شہید کا خروج نا جائز تھا اور ان کے ساتھی ہلاک ہونے والے اور مستحق دوزخ تھے۔ (نعو ذبالله مدن ذلك) جیسا کہ شرح اصول کافی مسمی بالصافی کی کتاب الحجۃ میں ملاخلیل کافی کی حدیث کے ترجے میں فرماتے ہیں کہ احول کہتے ہیں:

((پس حج کردم پس حکایت کردم امام جعفر صادق رابسخن زید و آنچه گفته اورا، پس گفت مرا گرفتی اورا از پیش اوواز پس اوواز جانب دست راست اوواز جانب دست چپ اوواز بالائے سراوواز یر قد مهای اوونگذاشتی برائے اورا هے که بآن راه رود.))

'' پھر میں نے جج کیا اور امام جعفر صادق سے زید شہید ابن امام زین العابدین کا مام زین العابدین کا مام زین العابدین کا مام اس کے اور ان کا جواب وسوال کہا، اس پر امام جعفر صادق نے مجھے سے فر مایا کہ تم نے اسے آگے بیجھے، دائیں بائیں اور اوپر نیچے سے اس طرح جکڑا کہ اس کے نکلنے کی کوئی راہ نہ جھوڑ۔'

یے گفتگو جو حضرت زیر شہید اور احول کے درمیان ہوئی یہ اس زمانے کی ہے جب ان
کے والد بزرگوار حضرت امام زین العابدین اور ان کے بھائی حضرت امام محمد باقر وفات پا چکے
تھے اور امام جعفر صادق ان کے بھیجتے امامت پر تھے۔ اس لیے کہ ملا خلیل کافی میں لکھتے ہیں:
((احول ذکر امام محمد جعفر صادق نکر دو بفرض پدر و
بر ادر اکتفا کر دبرای تقیه و خوف افشاچه بر امام رفته گرفت
گیر مے نیست و خروج زید در صدر و بست ویك هجری و ده
و انتقال امام محمد باقر از دار دنیا در صدو چهار ده هجری
بو ده .))

"ابوجعفراحول نے صرف والد و برادر کے الفاظ ادا کیے ہیں افتتائے راز کے خوف اور تقیہ کے بہسب امام محمد جعفر صادق کا ذکر نہیں کیا، کیوں کہ گزشتہ امام محمد جعفر صادق کا ذکر نہیں کیا، کیوں کہ گزشتہ امام محمد باقر کسی قسم کی گرفت نا جائز ہے۔ زید شہید نے ۱۲۱ میں خروج کیا ہے اور امام محمد باقر نے ۱۱۲ میں انتقال فرمایا ہے۔"

اس سے تو صرف بیر ثابت ہوتا ہے کہ وہ امام جعفر صادق کی امامت کے منکر تھے لیکن

ایک دوسری روایت سے بیجھی ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت زید شہیداینے بھائی امام محمد باقر کی بھی امامت کے منکر تھے اور نہ صرف منکر تھے بلکہ جو شرائط امام میں ان کے نز دیک ہونی جا ہئیں وہ ان میں نتھیں اور اس امر کو کچھانہوں نے پوشیدہ نہ رکھا تھا بلکہ خود امام محمد باقر نے خفا ہو کران کا امامت کی قابلیت نه رکھنا ان کے منہ پر کہہ دیا تھا، جبیبا کہ کافی میں لکھا ہے کہ حضرت زید شہیداینے بھائی امام محمد باقر کے پاس آئے اور ان کے پاس چندخطوط کوفیوں کے تھے جس میں لکھا تھا کہ آپ کوفہ کو آپئے ، آپ کے لیے لشکر جمع ہے اور بنی امیہ برخروج سیجیے۔حضرت امام محمد باقرنے کہا کہ پیخطوط ابتدا ہیں کو فیوں کی طرف سے ہمارے حق کی پیجان کے، اور ہماری قرابت کی جورسول اللہ سے ہے اور ہماری دوستی اور اطاعت کے فرض ہونے کی جبیبا کہ وہ خدا کی کتاب میں یاتے ہیں۔ پھریہ بھی امام باقرنے فرمایا کہ پیغمبر کے تمام رشتہ داروں میں سے امام مفترض الطاعة ایک ہی ہوتا ہے۔ اور خدا تعالیٰ صبر وتقیہ کا حکم دیتا ہے ان کواس زمانے میں جب کہ ظالموں کا تسلط ہواور امام حسین کے بعد سے تا امام مہدی آخر الزمان تمام امام مامور بہصبر ہیں اور خدانے ان کے لیے ایک وقت مقرر کیا ہے اور مہدی موعود کے زمانے تک صبرلازم ہے۔

((پس باید که سبك عقل نكند البته ترا آن جمعے که یقین بربوبیت رب العالمین ندارندو بدر ستیکه ایشان اصلا فائده نمی رسانند دردفع از تو عذابے را از جانب الله تعالیٰ که در قیامت باشند برائے اینکه اگر امام نبودی چرا خروج کر دی، پس پیش از وقت کارے رامکن و پیش گیری مکن در حکم بیجیزے الله تعالیٰ راا که عاجز کندترا محنت پس بیندازد ترا.))

''تمہاری عقل کو وہ لوگ مار رہے ہیں جو اللہ کی ربوبیت کا یقین نہیں رکھتے اور بیہ لوگ روزمحشر اللہ کا عذاب تم سے دور نہ کرسکیں گے اور تمہیں مطلق فائدہ نہ پہنچا المراكب المرا

سکیں گے اور جب کہتم امام ہی نہیں ہوتو تم نے خروج کیوں کیا۔ قبل از وقت کوئی کام نہ کرواور اللہ نے جن چیزوں میں عاجز بنایا ہے ان میں پیش قدمی نہ کرواور محنت وکوشش کر کے خود کو بیت نہ بناؤ۔''

اس سے معلوم ہوا کہ حضرت امام باقر حضرت زید کے ارادہ کو نہ صرف برا سیجھتے تھے بلکہ اسے عذاب الہی جانتے تھے اور امام نہ ہونے کی حالت میں ان کے خروج کو قیامت کے دن مستحق ذلت اور سرا سیجھتے تھے اور نہ صرف سیجھتے تھے بلکہ انہوں نے صاف صاف اپنے بھائی رید تھے کہہ بھی دیا، یہ من کر حضرت زید غضب ناک ہوئے اور اپنے بھائی سے کہنے لگے کہتم امام ہوں۔ کیونکہ تلوار لے کر خروج کرنا امامت کی شرطوں میں سے ایک شرط ہے جو جھ میں ہے نہ کہتم میں۔ اور امام وہ نہیں ہے جو گھر میں بیٹھا رہے اور اپنے او پر پر دے لڑکائے رکھے اور جہاد سے بچتارہے، بلکہ امام وہ ہے کہ جو اپنے ملک کو ضرر سے بچائے اور خداکی راہ میں جہاد کرے، چنانچہ کافی کے الفاظ یہ ہیں ((فغضب زید عند ذلك ثم قال لیس الامام من جلس فی بیته و ارخ سترة و تبطاً عن الجہاد و لکن الامام من منع حوضه و جا ھد فی سبیل اللہ حق جہادہ و رفع عن رعیته و ذب عن حریمه .))

اور ملاخلیل جواس کی شرح میں فرماتے ہیں اس کے بیالفاظ ہیں:

((پس غضب ناك شدزید نزد آن اما باینکه تو امام نیستی و من امامم بعد ازان برائے این که خروج به سیف یکے از شروط امامت است آن در مت ست نه در تو۔ گفت نیست امام از جملهٔ ما اهل بیت رسول کسیکه نشسته خانه خود و آویخت پردهٔ خودرا و کاره شد از جهاد و امر بترك جهاد کرد و لیکن امام ازما کسی ست که نگهداری کرداز ضرر مملکت خودر اور جهاد کرددرراه الله تعالیٰ و دفع کرد

ضررا از رعیت خو دوراند ضرر را ازنگاه داشتن خود.))
غرضیکه زید نے امام محمد باقر پرغصه کرتے ہوئے کہا که سنو،تم امام نہیں ہو بلکه میں امام ہوں کیوں که تلوار لے کرخروج کرنا امامت کی ایک شرط ہے جو مجھ میں ہما میں ہے تم میں نہیں، نیز کہا: وہ شخص ہم اہل بیت میں سے امام نہیں ہوسکتا جو ایخ گھر میں پردے میں بیٹارہ اور جہاد ترک کرتے ہوئے دوسروں کو بھی ترک جہاد کا حکم دے، ہم میں سے امام وہ شخص ہے جو اپنے ملک کو نقصا نات سے محفوظ رکھے، اللہ کی راہ میں جہاد کرے اور رعایا سے ضرر دُور کرنے کو پیش نظر رکھے۔''

اس پرامام باقر نے فرمایا کہ اے میرے بھائی! کیاتم اپنے علم یقینی سے اس بات کو جانتے ہو کہتم میں امامت کے وہ خواص ہیں جس کوتم نے اپنے نفس سے منسوب کیا ہے۔اگر ہے تو خدا کی کتاب یا سنت پیغمبر سے اس کو پیش کرو، یا پچھلے زمانے میں کوئی امام ایسا گزرا ہو کہ اس کی صفات تمہارے موافق ہوں اور یہ کہ جب تک تلوار لے کراس نے خروج نہ کیا ہوتو وہ امام نہ ہو اور اس حالت میں زمانہ امام سے خالی رہا ہو اگر خروج بالسیف امام کے لیے ضروری ہے تو لازم آتا ہے کہ امام زین العابدین امام نہ ہوں یا اوائل رسالت میں جب کہ سینم برخدا سے آتے سول نہ ہوا ۔ چنانچ شرح کافی کی اصل عبارت ہیں۔

((پس گفت امام محمد باقر ایامی شناسی بعلم یقینی اے برادرمن از خودت چیزے را آنچه نسبت دادی نفس خودرابوی آنکه خواص امام باشد پس آوری برای چیز گواهی یقینی را از کتاب الله تعالیٰ درایام گزشته کسے را امام کرده باشد که صفات او موافق صفات تو باشد مثل آنکه جهل باحکام الله ی داشته باشندواجتهاد، و مثل آنکه

مادامیکه خروج به سیف نکرده باشد امام نبا شدوز مانه خالی از امام باشد و چون خروج کند امام شود پس لازم آید كه على بن الحسين امام نبا نشدو ايضا رسول عليه السلام دراوائل رسالت ماموبجهاد نبودودر غار پنها شد امام نبا شد وایضا مملکت کل روی زمین ست و جهاد کل از رسول واقع نشد و امثال اینها درانبیای سابق واصیای ایشاں بسیارست چه بدرستیکه الله تعالی حلال کرده جنس حلال راو حرام كرده جنس حرام راودر محكمات كتاب خود لازم كرده لازمى چند راوزده مثلے چند را برائے ائمه حق وائمه جاطل و طریقت خود کرده درائمه حق و باطل طریقتے چند راونگر دانیدہ امامے را که ایستادہ ست با مارت الله تعالىٰ درشبه در آنچه نهى از اختلاف و پيروى ظن هست چه دران صریح ست دراینکه مجتهد امام نیست تا مبادا که سبقت گیرد برالله تعالیٰ بکارے پیش ازاں جائے تاآں كارباجتهاد كندرراه او پيش از حلول اهل آن جهاد سانتهی) (شرح اصول کافی صفحه، ۲۵۰ مهر ۲۵۰)

'' پھرامام محمہ باقر نے کہا کہ اے بھائی! کیاتم اپنے علم یقینی سے یہ بات جانتے ہو کہتم میں امامت کی وہ خصوصیات ہیں جو تمہاری ذات میں موجود ہیں بصورت اثبات اپنے اس حق کے ثبوت میں حکم قرآن یا سنت نبوی یا کوئی ایسا واقعہ پیش کرو کہ اللہ نے گزشتہ زمانے میں تمہارے مماثل صفات والے کوامام بنایا ہو، مثلاً: یہ کہ احکام الٰہی سے نا واقف ہونے کے باوجود وہ خود اجتہا دکرتا ہواور یا یہ کہ جب تک اس نے تلوار لے کر خروج نہ کیا ہو وہ امام نہ مانا گیا ہواور زمانہ کامت سے

المراكبيات - بوم المراكبي الم

خالی رہا ہواور جب بیشخص کرے تو امام ثابت ہوجائے۔ اس نظریے کے تحت تو یہ لازم آتا ہے کہ علی بن حسین، لیعنی امام زین العابدین امام نہ تھے اور رسول خداط اللے علی آجوابتدائی رسالت کے زمانے مامور بہ جہاد نہ تھے بلکہ غار حرامیں چھپے ہوئے تھے امام نہ تھے اور یاد رکھو کہ امام کی ملکیت کل روی زمین ہے اور رسول نے بورا جہاد نہیں کیا، اس قسم کی دوسری مثالیس گزشتہ انبیاء اور اوصیاء کی بہ کثرت موجود ہیں۔ اور اللہ نے جنس حلال کو حلال اور حرام کو حرام کر کے قرآن کریم میں محکم فرمایا اور ائمہ ق و باطل کی مثالیس دی ہیں اور ان کے طریقے بیان کیے ہیں اور اللہ نے اپنی گرانی میں امام کو اپنی امارت دی ہے، اور یادر کھو کہ جہداس وقت امام نہیں بن سکتا ہے جبکہ اللہ اس سے پہلے کچھ کام نہ کرالے اور پھر وہ راہِ اللی میں کوشش کرے۔''

پراوربہت ی باتوں اور بہت ی تصحوں کے بعدامام باقر نے فرمایا کہ کیاتم ابو بکر وعمر و عثمان نگائی ہم کے طریقوں کی تجدید کرنا چاہتے ہوجنہوں نے رسول خدا سے اورا پی رائے اوراجتہاد کے تابع ہوئے اور خلافت کا دعوی کیا بغیراس کے کہ ان کے پاس کوئی دلیل خدا کی جانب سے یا کوئی وصیت رسول کی طرف سے ہوتی، اور پھر فرمایا کہ اے میر کہ بھائی! میں خدا سے تجھے پناہ دلاتا ہوں کہ تو کناسہ میں سولی دیا جائے، چنا نچے اصل عبارت کا فی میہ ہے: ((اتریدیا اخی ان تحیی ملة قوم قد کفر و ابایات الله و عصوا رسولہ و اتبعوا ہو اٹھم بغیر ہدی من اللہ و ادعو الحلافة بلا بر ہان من اللہ و لا ہدی من رسول اللہ اعیذك باللہ یا اخی ان تکون ہذالمصلوب بالک نیاسة ثم رفضت عیناہ و سالت دموعہ ثم قال اللہ بیننا و بین من ہنا کہ ستر تنا و جحدنا حقنا و افشی ستر تنا و نسبنا الی غیر جدنا و قال فینا مالم نقلہ فی انفسنا)) اور اس کا ترجمہ ملا کیل صاحب یوفر ماتے ہیں:

شدند آیات محکمات الله تعالی راکه درانهانهی از اختلاف و پیروی ظن هست مراد ابوبکر و عمر و عثمان و سائر ائمه ضلالت ست که مخالفت رسول اور اوتابع شدند رایهای واجتهادات خودراہے راهنمائی از جانب الله تعالیٰ و دعوی كردند خلافت رسول رابع برهانع از جانب الله تعالى ونه وصیتے از جانب رسول اوپناہ می دھم تراباللہ تعالیٰ اے برادرم ازاینکه واقع درروزگار امام محمد باقر نمی شودچه درروز گار امامت امام جعفر صادق شد بعدازان اشك داد چشم امام محمد باقر و جاری شد اشکهای اوبعد ازال گفت الله تعالى قاضى ست ميان اووميان جمع كه دريدند پرده مارا بیان شرك ائمه ضلالت و جمعے که براراه ایشان می رونده باشند و منكر دانسته شدند حق مارا كه اطاعت باشند خواه درامر به صبر وتقیه و خواه در غیرآن وفاش کردندراز ماراکه دعوی امامت باشدو نسبت دادند مارا بغیر مرتبه بزرگی مابایل معنی که باعث ایل شدند که در سال صدو چهل هجري اظهار دولت حق نشود چنانچه مي آيددر حدیث اول باب هشتاد ویکم و گفتند در ما چیزے راکه نگفتیم در خود اشارت باین ست که خیال ایشان این است که ماباوجود افشای سراراده خروج داریم وایس باعث آزارمامی شود و حال آنکه ما اراده آن نداریم تا وقت ظهور مهدى موعود.))

'' کیا تمہاری خواہش یہ ہے کہتم ان لوگوں کی ملت کی تجدید کرو جوآیات الہی کے

منکر ہیں اور اپنے خیال وظن سے آیت الہی کو کام میں لاتے ہیں، یعنی ابوبکر،عمر، عثمان اور دیگر ائمہ ضلالت و گمراہ جنہوں نے رسول کی مخالفت کی اور اپنی رایوں کی پیروی کی اور بغیر اجازت الہی خود ہی اجتہاد کیا اور اللہ کی دلیل کے بغیر خلافت رسول کے مدعی ہو گئے جبکہ رسول الله طلط این نے ان کے خلیفہ بنانے کی کوئی وصیت نہیں کی، اے بھائی! اللہ سے پناہ مانگو، جبکہ امام محمد باقر نہ ہوں گے اور امام جعفر صادق امام ہوں گے اس کے بعد امام محمد باقر نے روتے ہوئے کہا ہمارے اور ان کے درمیان اللہ فیصلہ کرے گا جنہوں نے ہماری بردہ دری کی اور ائمہ گمراہی ونثرک کے پیشرو ہیں اور ہمارے حقوق کا انکار کرتے ہیں ہر حال میں خواه صبر ہو یا تقیبہ ہو۔ آہ! انہوں نے ہمارا راز فاش کر دیا اور خود امامت کے مدعی بن بیٹھےاور مرتبہ بزرگی حاصل کیے بغیر ہم کو بزرگی سے علیحدہ کرنا جائتے ہیں اور اس کا سبب بیہ ہے کہ سن ۱۹۴۰ میں حق کی حکومت نہ ہو گی ، جبیبا کہ حدیث اول کے باب ۸۱ میں ہے اور ہمارے متعلق ایسی باتیں کہیں جو ہم نے نہیں کہی تھیں، اس میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ ان کا خیال ہے کہ افشائے راز کے باوجود ہمارا ارادہ خروج کا ہے جو ہمارے آزار کا سبب بھی ہے، حالانکہ امام مہدی کے ظہورتک ہماراخروج کا ارادہ نہیں ہے۔''

یہ کہہ کر امام محمد باقر کی آنکھوں سے پانی جاری ہونے لگا اور فرمانے گے کہ خدا فیصلہ کرنے والا ہے ہمارے اور ان لوگوں کے درمیان جنہوں نے ہماری پردہ دری کی اور ہمارے حق واطاعت جوان پر فرض ہیں اس کے منکر ہیں یا صبر وتقیہ جس کا حکم ہے اس کے سبب سے ہم پرا نکار کرتے ہیں۔ اس سے بڑھ کر اور کیا ثبوت اس بات کا ہوگا کہ حضرت زید شہید مدعی امامت تھے اور امام محمد باقر اپنے بھائی زید کو دعویٰ امامت اور خروج بالسیف کے سبب سے قیامت کے دن مستحق عذاب الہی جانے تھے اور انہیں ابو بکر ،عمر اور عثمان مثن اللہ کے طریقوں کی تجدید کرنے والا اور مجملہ ائمہ ضلالت سمجھتے تھے۔

اب بیامرد کیفنا ہے کہ حضرات علمائے امامیہ حضرت زید شہید کی نسبت کیا اعتقاد رکھتے ہیں اور اس دعویٰ امامت کی نسبت جوانہوں نے کیا تھا کیا فرماتے ہیں، اور باوجوداس دعویٰ کے ان کوفسق اور کفر سے کیوں کر بچاتے ہیں۔ اس کی کیفیت بیہ ہے کہ عموماً حضرات شیعہ کا اعتقاد حضرت زید شہید کی نسبت اچھا ہے اور ان کو حضرت امام باقر کے بعد افضل اور صاحب ورع وعبادت سیجھتے ہیں اور دعویٰ امامت کی نسبت فرماتے ہیں کہ انہوں نے اپنے لیے نہیں کیا بلکہ وہ اپنے بھائی امام محمد باقر ہی کوامام سیجھتے تھے اور ان کا خروج اپنی امامت کے لیے نہ تھا بلکہ اس کا سبب ہی دوسرا تھا۔ جناب مولانا مولوی دلدار علی صاحب تھندا ثناعشریہ کے جواب میں جس میں زید شہید کے دعوئی امامت کا ذکر ہے، فرماتے ہیں:

((شیخ مفید در ارشاد خودمی فرماید که زید بن علی بعد امام باقر افضل برادران و صاحب ورع و عبادت و فقاهت بوده و به سخاوت و شجاعت موصوف و خروج به شمشیر نموده وامر به معروف و نهى از منكر كرد و طلب خون جناب سيد الشهداء مي نمود، وبسيار عاز شيعان اعتقاد با مامت او داشتند و نشا این اعتقاد آنها این بود که چون دیدند كه او خروج به شمشيرنمو د و دعوي مي كر د بطرف الرضاء من آل محمد گمان کردند که مراداوازیں صرف نفس خودست و چنیل نبودچه عارف بود بایل که منصب امامت حق برادر بزرگوار او جناب امام محمد باقر است واو وصیت کرده بوددر آخر وقت به حضرت صادق و سبب خروج اوایس بود که روزے پیش هشام بن عبدالملك که خليفه وقت بودرفت، خليفه امر نمود باهل شام كي در مجلس او حاضر بودند که چنان در مجلس تنگی نمائید که

زید تا پیش خلیفه نرسدزید گفت که هیچ یك از بندگان خدا فوق ایس نیست که وصیت به تقوی نماید و من تراوصیت می کنم به پرهیز گاری، هشام گفت که تو خودرا از اهل خلافت می پنداری و حالانکه توازام ولدی، زید گفت مادر جناب حضرت اسمعيل ام ولد بودو حال اينكه مرتبه نبوت نزديك خدا فوق تراز مرتبه خلافت ست، وچون هشام زیدرا از لشکر خود بیرون کردزید در کوفه آمده خروج نمود و مردمان بسیار باوبیعت کردند و آخر نقض بیعت نمودند و اوشهید شد، چون خبر شهادت اور بجناب صادق رسید بسیار غمگین وملول گردید و کسانیکه بازید شهید شده بودندلك دينار بورثه آنها حضرت صادق از مال خود تقسيم نمود انتهى وچون عبدالكاذب الغادر ميان هشام بن الحكم و هشام بن عبدالملك امتياز ننموده ايس مناظره رابر مناظره امامت رجما بالغيب حمل نموده .....)) انتهى.

'' شیخ مفید کا ارشاد ہے کہ امام محمد باقر کے بعد زید بن علی اپنے بھائیوں کی بہ نسبت صاحب تقویٰ وعبادت تھے، بڑے تئی اور بہادر تھے، شمشیر بہ کف ہوکر خروج کیا امر معروف اور نہی منکر کرتے تھے اور حضرت سید الشہد اء کا خون بہا ما نگتے تھے، اکثر شیعہ ان کی امامت کے معتقد ہیں اور اس اعتقاد کا منشاو مطلب بیتھا کہ جب انہوں نے زید شہید کو تلوار لیے خروج کرتے اور آل محمد کی جانب سے امامت کا مدعی دیکھا تو سمجھے کہ اس سے ان کا صرف نفس مراد ہے حالانکہ وہ نفس پرورنہ محمد کی جانب جو کہ اس محمد کے بڑے بھائی امام محمد کے بڑے بھائی امام محمد کے بڑے بھائی امام محمد باقر کو ہے جو مرتے وقت اپنے بیٹے محمد صادق کی امامت کی وصیت کر گئے تھے، باقر کو ہے جو مرتے وقت اپنے بیٹے محمد صادق کی امامت کی وصیت کر گئے تھے، باقر کو ہے جو مرتے وقت اپنے بیٹے محمد صادق کی امامت کی وصیت کر گئے تھے، باقر کو ہے جو مرتے وقت اپنے بیٹے محمد صادق کی امامت کی وصیت کر گئے تھے،

زید کے خروج کرنے کا سبب بیرہے کہ وہ ایک دن خلیفہ وقت ہشام بن عبدالملک کے پاس گئے اور خلیفہ نے شامیوں کو حکم دیا کہ اس طرح مجلس میں تنگی پیدا کریں اورجع ہو جائیں کہ زیداس کے پاس نہ پہنچنے یائیں، اس پر زید نے کہا کہ کوئی بندہ خدا ایسانہیں ہے جوخوف الہی کا تھم دے اور اے خلیفہ! میں تمہیں پر ہیز گاری کا حکم دیتا ہوں،خلیفہ نے جواباً کہا: اے زید! تم اپنے کوخلافت کا اہل سمجھتے ہو حالانکہ تم لونڈی زادہ ہو۔اس برزید نے کہا کہ حضرت اسمعیل کی جانب میں تو لونڈی زادہ ہوں اور حقیقت واقعہ بیر ہے کہ اللہ کے نزدیک خلافت کی بہنسبت نبوت کا درجہ بلند ہے، پھر جب ہشام نے اپنے شکر سے زید کو باہر نکال دیا تو زید نے کوفیہ میں آ کرخروج کیا، اکثر لوگوں نے ان کے ہاتھ پر بیعت کی مگر آخر میں بیعت توڑ دی اور پھر زید شہید ہو گئے ، جب ان کی شہادت کی اطلاع امام جعفر صادق کوملی تو وہ سخت عُمکین اور ملول ہوئے اور جولوگ زید کے ساتھ شہید ہوئے تھے ان کے ورثا کو ایک لاکھ اشرفیاں امام صادق نے اپنی دولت میں سے تقسیم کیں اور چونکہ عبدالکاذب بے وفانے ہشام بن حکم اور ہشام بن عبدالملک میں کوئی فرق وامتیازنہیں برتا،اس لیے مناظرہ کومناظرہ امامت کی حیثیت سے بغیر علم و واقفیت کے محمول کیا ہے۔''

اگرچہ جناب قبلہ و کعبہ نے حضرت زید شہید کو کفرسے بچانے کے لیے بہت کوشش کی مگر وہ اس بات کو ثابت کرنے میں کامیاب نہ ہوئے کہ حضرت زید شہید ؓ نے امامت کا دعویٰ نہ کیا تھا اور نہ اس امر کے ثبوت پیش کرنے میں کہ حضرت زید شہید ؓ اور امام محمد باقر کو امام سمجھتے تھے، بلکہ ان روایتوں کے دیکھنے کے بعد جو ہم نے اصول کافی سے اوپرنقل کی ہیں قبلہ کعبہ کی تحریر پر بلکہ ان روایتوں کے دیکھنے کے بعد جو ہم نے اصول کافی سے اوپرنقل کی ہیں قبلہ کعبہ کی تحریر پر (النغریق یتشبت بکل حشیش)) ''ڈو بنے والا تنکے کا سہارا ڈھونڈ تا ہے۔' صادق آتا ہے اور حضرت کا باوجود فائز ہونے درجہ امامت پر منگر امامت نہ سمجھنا ایک ایسا قول ہے جو ان تاریخی واقعات سے جو پایئر ثبوت پر پہنچے ہوئے ہیں مطابق نہیں ہوسکتا۔ اور ایک زید شہید

پر کیا منحصر ہے کون سا امام ہے جس کی اولا دیے اپنے لیے امامت کا دعویٰ نہیں کیا۔ چنانچہ زید شہید ؓ کے بعد ان کے بیٹے بیٹی نے اور امام موسیٰ کاظم کے بعد ان کے فرزند ابراہیم اور جعفر نے اور حسن بن حسن منٹیٰ اور ان کے بیٹے عبداللہ اور ان کے فرزند محمد ملقب بہنفس زکیہ اور ابراہیم بن عبداللہ اور کریا ابن محمد باقر اور محمد بن عبداللہ بن الحسین بن الحسن اور محمد بن القاسم بن الحسن اور بیٹی بن عمر ووغیرہ نے ائمہ کرام ؓ کی اولا دمیں سے امامت کا دعویٰ کیا اور اکثر نے خروج فرمایا اور شہید ہوئے۔

کیا ان تاریخی واقعات کی تکذیب ہوسکتی ہے بلکہ وہ اختلاف جوامامت کے مسکے کی وجہ سے پڑا اور جس کے سبب سے شیعوں کے بہت سے فرقے ہو گئے وہ سب اس بات پر شاہد ہیں کہ ائمہ علیہم السلام کی اولا دیے بھی امات کواصول دین سے نہیں سمجھا اور نہ منکرامامت کو مثل منکر نبوت کے خیال کیا۔ اگر ائمہ کرام کی اولا د کا بیعقیدہ ہوتا کہ امامت مثل نبوت کے ہے اور ہرامام نے اپنے بعدایک ہی کواپنی اولا دمیں سے امام بنایا اور اسی کے لیے امامت کی وصیت فرمائی اور ہرایک امام اپنی اولا د کواس وصیت سے اطلاع دیتا رہتا اورمنکر امامت کو مثل منکر نبوت کے کا فرکھہرا تا تو کیاممکن تھا کہ ائمہ کرام کی اولا داطہار اپنے باپ کی وصیت نه مانتی اورامام برحق کوامام برحق نه مجھتی اورخودامامت کا دعویٰ کرتی۔ وہ اختلاف جوامامت کے مسلے سے شیعوں میں ہوا ہے اور جس سے بہت سے فرقے اس مذہب میں بیدا ہو گئے ہیں نہ ہوتا اور نہ بیرمختلف فرقے پیدا ہوتے ؛ حالانکہ اختلاف کی بیر کیفیت ہے کہ ایک فرقہ بیر کہتا ہے کہ حضرت علی عَلیّۃ لا کے بعد ان کے بیٹے محمد بن حنفیہ امام ہیں اور بیہ کیسانیہ فرقہ ہے۔ پھرمجمہ بن حنفیہ کے بارے میں اختلاف ہے کہ بعض کہتے ہیں کہان کا انتقال ہی نہیں ہوا اور بعض ان کے انتقال کے قائل ہیں،مگریہ کہتے ہیں کہ امامت ان کے بیٹے ابوہاشم کومنتقل ہوئی۔ اور جو دادا نے فرمایا ہے کہتم میں سے ساتواں امام قائم ہے اور وہ صاحب توریت کے ہم نام ہوگا۔

غرض کہ اس طرح اس مسکہ امامت میں صرف اس وجہ سے اختلاف ہے کہ کسی امام

کی اولا دینے بالا تفاق کسی خاص امام کی امامت پراتفاق اور امامت کے دعو ہے سے احتراز نہیں کیا۔ صرف حضرات اثناعشری حضرت علی فالٹیئ سے لے کر حضرت امام مہدی عَالِیْلُا تک بارہ اماموں کے معتقد ہیں اور ان کے عقید ہے کا لازمی نتیجہ بیہ ہے کہ باقی اور امام زاد ہے جنہوں نے امامت کا دعویٰ کیا یا امام برحق کو امام نہیں مانا وہ سب کے سب نعوذ باللّٰد کا فراور مخلد فی النار ہیں۔



## ضمیمه مسله امامت (از ..... شخ محد فراست)

گزشتہ صفحات میں مؤلف آیات بینات رحمۃ اللہ علیہ نے ثابت کیا ہے کہ شیعوں کے خودساختہ عقیدہ امامت ((منصوص من الله و مفتر ض الطاعة)) سے خود خاندانِ رسالت کے افراد بھی بے خبر سے اور انہوں نے ہمیشہ اپنے قول وعمل سے ان نظریوں کو غلط ثابت کیا ہے۔ اس کے لیے انہوں نے بطور ثبات اصول کافی مطبوعہ نولکشور کھنؤ کے باب 24 صفحہ ۲۱۸ سے اس مکا لمے کو پیش کیا ہے جو واقعہ کر بلا کے بعد حضرت علی رفیاتی کے فرزند محمد حفیہ اور ان کے بھیج حضرت علی بن حسین (زین العابدینؓ) کے بیج مسکہ امامت کی حقیقت سے اور ان کے بھیج حضرت علی بن حسین معلوم تھا کہ وصیت اور امامت کو اللہ نے اولادِ حسین میں بوا بالکل بے خبر سے ، انہیں یہ تک نہیں معلوم تھا کہ وصیت اور امامت کو اللہ نے اولادِ حسین میں قرار دیا ہے۔

قاضی نور الله شوستری نے ''مجالس المونین'' میں'' کتاب الخرائج'' کے حوالہ سے اس واقعہ کی بیرتاویل کی ہے:

''چونکہ چندافراد نے حضرت محمد بن حنفیہ کوامام سمجھنا شروع کر دیا تھا، اس لیے انہوں نے بیمناسب سمجھا کہ اس معاملے کا فیصلہ برسرعام کرا دیا جائے تا کہ کوئی شخص گمراہی میں مبتلانہ ہو سکے۔''

(ترجمه اردومجالس المومنين صفحه • ٢٧ ناشرا كبرحسين جيواتي ٹرسٹ، كراچي)

قاضی کی یہ تاویل نہ صرف یہ کہ خلاف واقعہ اور رکیک ہے بلکہ تعجب خیز بھی ہے جوان جیسے فاضل کو زیب نہیں دیتی۔ اربے جناب! اس روایت میں اس طرح کی کسی تاویل کی

## ا يات بينات ـ سوم الكور الكور ( 780 ) الكور ا

گنجائش ہی کہاں ہے، اس تاویل کا جواب تو خود روایت میں موجود ہے کہ یہ گفتگو چیا اور بھیجے کے درمیان تنہائی میں ہوئی تھی جہاں بھیجے صاحب امامت کے مسئلہ میں اپنے چیا کے عقائد کی اصلاح فرما رہے تھے، وہاں دوسرے افراد کہاں موجود تھے؟ دورانِ گفتگو جب چیا نے بھیجے سے کہا کہ:

((انا عمك وصنوابيك وولادتى من على عليه السلام فى سنى و قديمى احق بهامنك فى حداثتك فلا تنازعنى فى الوصية والامامة ولا تحاجنى فقال له على بن الحسين عليه السلام يا عم اتق الله ولا تدعى ما ليس لك بحق انى اعظك ان تكون من الجاهلين.)) (الحجة صفحه ٣١٤)

"میں تمہارا چیا ہوں تمہارے باپ کا بھائی ہوں اور علی کا بیٹا، بلحاظ عمر تم سے بڑا ہوں، بہن تمہارا چیا ہوں تمہارے باپ کا بھائی ہوں اور علی کا بیٹا، بلحاظ عمر تم سے بڑا ہوں، بہن امر وصیت اور امر امامت میں مجھ سے جھگڑا نہ کرو۔ تو حضرت علی بن الحسین نے فرمایا: اے چیا! اللہ سے ڈرواور اس چیز کا دعویٰ نہ کروجس کے تم حق دار نہیں ہو، میں نصیحت کرتا ہوں کہ تم جاہلوں میں سے نہ بنو۔"

روایت کے آخر میں ہے بھی ہے کہ حجرا سود کی گواہی سے محمد حنفیہ عقید ہُ امامت کے قائل ہو گئے تھے، مگر اس ضمیمہ سے کچھ فرق نہیں پڑتا، کیونکہ بیتو ظاہر ہی ہے کہ محمد حنفیہ نہ تو خود کو معصوم مانتے تھے نہ مفترض الطاعة اور نہ اولا دھیں رہائیہ میں ہونے کے دعوے دار تھے، پھر بھی دعوے دارِ امامت تھے، اس کا صاف اور سیدھا مطلب بیہ ہے کہ وہ ان تمام شرائط سے بے خبر تھے جو شیعوں نے امامت کے لیے ضروری قرار دی ہیں۔

بہ فرض محال اس روایت کے برخلاف مان بھی لیا جائے کہ اس گفتگو کی وجہ وہی تھی جو قاضی نوراللہ شوستری نے بیان کی ہے تو اس بات سے یہ بھی تو ثابت ہوتا ہے کہ اس وقت تک شیعوں کے ذہن میں عقیدہ امامت کا کوئی واضح تصور موجود نہیں تھا۔ (اور یہی حقیقت ہے) اسی لیے وہ بہت جلد فتنوں میں مبتلا ہو کر گروہ در گروہ بٹ جاتے تھے۔ جیسے کہ حضرت

حسین والینی کی شہادت کے بعد جولوگ خفیہ طور پر عقیدہ امامت کی تبلیغ کرتے تھان کے چند فرقے ہو گئے۔ایک گروہ حضرت حسن اور حضرت حسین والینی دونوں کی امامت کا منکر ہو گیا۔
ان کا کہنا تھا کہ اگر حضرت حسن کی مصالحت حضرت معاویہ والینی کے ساتھ جائز تھی تو یزید بن معاویہ کے مقابلہ میں حضرت حسین کا خروج جائز تھا، اورا گر حضرت حسین کا خروج جائز تھا تو حضرت حسن وی اللہ میں حضرت حسن وی مصالحت حضرت معاویہ والین کے ساتھ نا جائز تھی ۔ تیسری صدی مجرت کے مشہور شیعہ عالم ابومحمد حسن بن موسی نو بختی اپنے رسالہ "ف رق الشیعة" میں لکھتے ہوں:

((پس در کار آن دو در گمان شدند، واز امامت آنان باز گشتند و در گفتار باتودهٔ مردم داستان گردیدند.))

(فرق الشيعه صفحه ٢٤٧)

''بیلوگ ان دونوں بزرگوں کے متضاد طرزعمل سے بدگمان ہو گئے اوران دونوں
کی امامت سے پھر گئے اور عقیدے میں عام لوگوں کے ساتھ ہم داستاں ہو گئے۔'
دوسرے گروہ نے محمد بن علی (ابن حنفیہؓ) کی امامت کاعلم بلند کیا۔ تیسرا گروہ، ان لوگوں
کا تھا جو امام زین العابدین کی امامت کا قائل تھا اور یہ چندا شخاص تھے۔ رجال کشی میں امام صادق ؓ سے نقل کیا ہے:

((ابع عبدالله قال ارتد الناس بعد قتل الحسين الاثلاثة ابو خالد الكابلي و يحيى بن ام الطويل و جبير بن مطعم، ثم ان الناس لحقوا و كثروا))

''قتل حسین عَلیّتا کے بعد سب لوگ مرتد ہو گئے سوائے تین آ دمیوں کے، لیعنی ابو خالد کا بلی ، کیچیٰ بن ام الطّویل اور جبیر بن مطعم' بعد میں لوگ آ ملے اور زیادہ ہو گئے۔''

چوتھا گروہ: ان لوگوں کا تھا جواس کے قائل تھے کہ حسین ضائینہ کے بعد امامت ختم ہوگئی،

امام بس یہی تنین تھے۔حضرت علی،حضرت حسن، اور حضرت حسین رغیز بیا ہوگا۔ حسین رضائیاً کے بعد کسی کی امامت کے قائل نہیں تھے۔ (فرق الشیعہ ،صفحہ ۸۸)

پانچواں گروہ: ان لوگوں کا تھا جو میہ عقیدہ رکھتے تھے کہ امامت صرف اولا دحسین رخالٹیہ کا حق نہیں بلکہ حسن وحسین رخالتہ ونوں کی اولا د میں جو بھی امامت کے لیے کھڑا ہو جائے اور لوگوں کواپنی طرف اعلانیہ دعوت دے وہ حضرت علی رخالتہ کی طرح امام واجب الاطاعت ہے، جو شخص اس سے سرتا بی کرے یا اس کے مقابلے میں لوگوں کواپنی امامت کی دعوت دے وہ کا فر ہے ۔ اسی طرح حسن اور حسین رخالتہ کی اولا د میں جو شخص امامت کا دعوی کر سے مگر دروازہ بند کر کے بیٹھ رہے وہ اور اس کے تمام پیروکار مشرک و کا فرین ۔

(فرق الشيعه ،صفحه ۸۵)

ان حالات کاعلی بن حسین رہائی (زین العابدین ) نے بہ چہتم خود مشاہدہ کیا ہوگا، اس لیے عقل کا تقاضا تو یہ تھا کہ دین کے اسے اہم اور ضروری عقید ہے کی وضاحت عیدین، جج یا کسی اور بڑے مجمع میں فرما دیتے تا کہ عوام الناس ان کے چپا (محمد بن حنیفہ ) کی طرح اس عقیدے سے جغبر نہ رہتے۔ اور اگر مجمع عام میں اعلان کرنے سے کوئی مصلحت مانع تھی تو بنو مقیدے سے جغبر نہ رہتے۔ اور اگر مجمع عام میں اعلان کرنے سے کوئی مصلحت مانع تھی تو بنو ہائتم یا اولا دِحسین رہائی گئی کے سامنے ہی اس مسلہ پر روشنی ڈال دیتے اور ان تمام نصوص کو عام کر دیتے جن میں رسول خدا ملتے ہی اس مسلہ پر روشنی ڈال دیتے جن میں رسول خدا ملتے ہی ہی نیارت کرا دیتے جسے اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ ملتے ہی ہی زیارت کرا دیتے جسے اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ ملتے ہی ہی مطبوعہ نولکشور کھنو اور جس میں سارئے ائمہ کے نام درج سے۔ اس مختی کا قصہ جو کہ اصول کافی مطبوعہ نولکشور کھنو اور جس میں سارئے ائمہ کے نام درج سے۔ وہ اس طرح ہے:

((عن ابى بصير عن ابى عبدالله عليه السلام قال: قال الجابر بن عبدالله الانصارى ان لى اليك حاجة فمتى يخف عليك ان اخلوبك فاسئلك عنها، فقال له جابر: اى الاوقات احبيته، فخلا به فى بعض الايام فقال له: يا جابر اخبر نى عن

اللوح الذي رأيته في يدامي فاطمة عليها السلام بنت رسول الله عِلَيْ وما اخبر تك به امى فى ذالك اللوح مكتوب؟ فقال جابر اشهدبالله انى دخلت على امك فاطمة عليها السلام فى حياة رسول الله عِلَيْ فهنيتها بولادة الحسين ورايت في يـدهـا لوحاً اخضر ظننت انه من زمردورأيت فيه كتاباً ابيض شبه لون الشمس فقلت لها با بي وامي يا بنت رسول الله عِلَيْ ما هذ اللوح؟ فقالت هذا للوح اهداه الله الى رسول الله عِلَيْ فيه اسم ابى و اسم على واسم ابنى و اسم الاوصياء من ولدى و اعطانيه ابى ليبشرني بذلك فقال جابر: فاعطنيه امك فاطمة عليها السلام فقرأته و استنسخته فقال له ابي فهل لك يا جابر ان تعرضه على قال نعم فمشى معه ابى الى منزل جابر فاخرج صحيفة من رق فقال يا جابر انظر في كتابك لاقرأ (انا) عليك فنظر جابر في نسخته فقرأ ابي فما خالف حرف حرفا، فقال يا جابر فاشهد بالله اني هكذارأيته في اللوح مكتوباً.))

(الشافي ترجمه اصول كافي جلد ١٩٨٣م طبوعه كراجي صفحه ١٦٥هـ١٦٢ ـ ١٦١)

''ابو بصیر نے امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت کی ہے کہ میرے پرر بزرگوار نے جاہر بن عبداللہ انصاری والٹی سے فرمایا کہ میری ایک ضرورت ہے آپ کب ہم سے تنہائی میں مل سکتے ہیں تا کہ میں وہ بات آپ سے بوچھالوں؟ جاہر نے کہا جو وقت آپ جا ہیں، چنانچہ ایک دن ان سے تنہائی میں ملاقات کی۔ آپ نے فرمایا: اے جاہر! مجھے اس لوح کے متعلق بتاؤ جسے آپ نے میری جدہ ماجدہ حضرت فاطمہ بنت رسول اللہ طلعے آپائے ہیں دیکھا تھا، انہوں نے اس

ا يات بينات بوم المحال المحال

لوح میں کیا لکھا ہوا بتایا تھا، جابر نے کہا: میں خدا کو گواہ کر کے کہتا ہوں کہ میں حیات رسول طلط میں آپ کی والدہ ماجدہ کی خدمت میں حاضر ہوا اور امام حسین خالٹیز کی ولادت کی مبارک باد دینے ، میں نے ان کے ہاتھ میں ایک سبر لوح دیکھی، میرے گمان میں وہ زمرد کی تھی اور اس پرسورج کی طرح روش ایک تحریر تھی، میں نے کہا اے بنت رسول! بیلوح کیا ہے؟ فرمایا: بیاللہ نے اپنے رسول کے یاس بھیجی ہے اس میں میرے باپ کا نام ہے علی کا نام ہے، میرے دونوں بیٹے اور ان اوصیاء کے نام ہیں جو میرے فرزند کی نسل سے ہوں گے، آنخضرت طلنے علیم نے مجھے عطا فر مائی ہے تا کہ میں اسے دیکھ کرخوش ہوجاؤ۔ جابر نے کہا کہ آپ کی ماں فاطمہ نے وہ مختی مجھے دی میں نے اسے پڑھا اور لکھ لیا۔ میرے والد نے فرمایا: اے جابر! کیاتم وہ تحریر مجھے دکھا سکتے ہوں، انہوں نے کہا: جی ہاں، میرے والد جابر کے ساتھ ان کے گھر تک گئے، جابر نے وہ صحیفہ پوست پر لکھا ہوا نکالا،حضرت نے فرمایا میں تمہیں پڑھ کر سنا تا ہوں تم اپنی تحریر سے مقابلہ کرتے جاؤ، میرے والد نے بڑھا تو کوئی ایک حرف بھی بدلا ہوا نہ تھا، جابر رٹی ٹیئے کہا میں گواہی دیتا ہوں خدا کے سامنے کہ میں نے اس لوح میں یہی لکھا ہوا دیکھا تھا۔'' اس روایت میں آ گے زمر د کی اس شختی کی پوری عبارت درج ہے جس میں بارہ اماموں کو نام بنام ان کے اوصاف کے ساتھ نام زد کیا گیا ہے۔ اگر اس مکالمہ سے حضرت علی بن حسین ظافیہا (زین العابدین ) کا مقصد دوسرے لوگوں کو گمراہی سے بیانا تھا (جبیبا کہ قاضی صاحب نے دعویٰ کیا ہے) تو پھراس کے لیے مندرجہ بالا طریقے ہی مناسب تھے نہ کہ اپنے چیا سے تنہائی میں گفتگو کرنا۔

شیعوں کو گمراہی اور فرقہ بندی سے بچانے کے لیے اگر حضرت علی بن حسین عقیدہُ امامت کا بہ بانگ دہل اعلان فرما دیتے تو اعلائے کلمۃ الحق کا فریضہ بھی ادا ہو جاتا اور کم از کم شیعوں میں وہ اختلا فات تو رونما نہ ہوتے جو کہ عقیدہُ امامت کے متعلق بعد کے زمانوں میں پیدا ہوتے رہے اور جس کے نتیجہ میں ہرامام کی وفات کے بعد نئے نئے فرقے وجود میں آتے رہے اور امام زادے ایک دوسرے کو گمراہ اور بے دین قرار دیتے رہے۔

صاحب آیات بینات رحمۃ اللہ علیہ نے دوسری مثال میں اصول کافی مطبوعہ کھنو کتاب الحجۃ صفحہ ۱۰۰ سے وہ گفتگونقل کی ہے جو کہ سیدنا حضرت حسین ضائیۃ کے بوتے سیدنا حضرت زین العابدینؓ کے بیٹے حضرت زیدشہیدؓ اور امام جعفر صادقؓ کے ایک خاص شاگر دابوجعفر احول محمہ بن نعمان کے درمیان عقیدہ امامت پر اس زمانے میں ہوئی تھی، جب حضرت زیدشہیدؓ بن زین العابدینؓ کا نے اموی خلیفہ ہشام بن عبدالملک بن مروان کے خلاف خروج کیا تھا، ابو جعفراحول نے جب ان کے سامنے عقیدہ امامت کے بچھاصول بیان کیے تو انہوں نے ان کو جھٹلاتے ہوئے فرمانا:

((قال فقال لی یا ابا جعفر کنت اجلس مع ابی علی الخوان فیل قیل قدمنی الضعة السمینة ویبر دلی اللقمة الحارة حتی شفقة علی من حرالنار؟ اذا اخبرك بالدین ولم یخبرنی به؟ . )) (الثانی ترجماصولی کانی جلامطوم کراچی، کتاب الجیصفی ۱۹،۱۸ یخست کها اے ابوجعفر! تم کومعلوم ہونا چا ہیے کہ جب میں اپنے باپ کے ساتھ کھانا کھانے کے لیے دستر خوان پر بیٹھتا تھا تو وہ لقے میرے منہ میں دیتے تھا اور عمرہ گوشت کی بوٹیاں مجھے کھلاتے تھا اور گرم لقموں کو پھونک کر ٹھنڈ اکرتے تھے تا کہ گرم نہ کھاؤں ..... یہ شفقت تھی میرے مال پر، تو جب کھانے کی گرمی میرے لیے برداشت نہ کرتے تھے تو کیا دوز خ میں جانا میرے لیے برداشت کر لیتے؟ بایں طور کی دین کی تجھ کو خبر دی اور مجھ کو خبر نہ دی؟؛

<sup>•</sup> حضرت زید شہید ً نے امام محمد باقر اور جعفر صادق کے منع کرنے کے باوجود ۲۲ ہجری میں خلیفہ اموی ہشام بن عبد الملک بن مروان کے خلاف چالیس ہزار کے لشکر کے ساتھ خروج کیا تھا، شیعہ سبیہ میں سے تیس ہزار افراد نے عین موقع پران سے اس لیے بے وفائی کی تھی کہ حضرت زید شہید بن زین العابدین شیخین والی کا کومجوب رکھتے تھے۔

مندرجہ بالاسطور میں حضرت زید شہید ؓ نے خود اقر ارکیا ہے کہ ان کے والد ہزرگوارسید الساجدین حضرت زین العابدینؓ نے انہیں عقیدہ امامت کی تعلیم نہیں دی تھی۔ اسی بات سے معمولی عقل وقہم والا آ دی بھی یہ نیجہ نکال سکتا ہے کہ عقیدہ امامت کا دین اسلام سے دور کا بھی تعلق نہیں ہے، اگر یہ دین کا کوئی اصول عقیدہ ہوتا تو حضرت زین العابدینؓ اپنے بیٹے کو اس کی تعلیم ضرور دیتے۔مونین کرام میں سے کیا کوئی شخص گھڑی بھرکو بھی اس بات کا تصور کرسکتا ہے کہ جولوگ ہدایت کرنے اور گراہی سے بچانے پر مامور تھے، وہ کیا اپنے ہی بیٹے کو اسے اہم اور ضروری عقیدے کی تعلیم نہ دے کر گراہی میں مبتلا کرنے کا گناہ اپنے ہی سے تھے؟ کیا یہ بات تعجب خیز نہیں ہے کہ حضرت زین العابدینؓ اپنے بچا کے عقائد کی تو اصلاح فرما دیں اور اینے فرزند کو اس عقیدے کی خبر بھی نہ ہونے دیں۔

ناظرین کرام! اب ہم اس سے بھی زیادہ تعجب خیز اور حیرت انگیز روایت اصول کافی مطبوعہ نولکشور لکھنؤ کے صفحہ ۲۸۸ سے نقل کرتے ہیں، جس سے ثابت ہوتا ہے کہ رسول اکرم طلط ایک کی ساتھ بیت اسد وظائیہ ہمی اللہ محتر مہ حضرت فاطمہ بنت اسد وظائیہ ہمی عقیدہ کامات سے بخبر تھیں۔

ذیل میں اس روایت کا ضروری حصہ قل کیا جاتا ہے:

((فلما فرغن من غسلها و كفنها دخل في فحمل جنازتها على عاتقه فلم يزل تحت جنازتها حتى اوردهاقبر و ضعهاو دخل القبر فاضطجع فيه ثم قام فاخذها على يديه حتى و ضعها في القبر ثم انكب عليها طويلا يناجيها و يقول لها ابنك ابنك (ابنك) ثم خرج و سوى عليها ثم انكب على قبرها فسمعوه يقول لااله الا الله اللهم انى استودعها اياك ثم انصرف فقال له المسلمون: انارأيناك فعلت اشياء لم تفعلها قبل اليوم فقال اليوم فقدت برابي طالب ان كانت ليكون

عندها الشيى فتوثرنى به على نفسها و ولدهاوانى ذكر القيامة و ان الناس يحشرون عراة فقالت واسوأتاه فضمنت لها ان فضمنت لها ان يبعثها الله كاسية و ذكرت ضغطة القبر فقالت و اضعفاء فضمنت لما ان يكفيها الله ذالك فكفنتها بقميصى واضطجعت فى قبرها لذالك وانكببت عليها فلقنتها ما تسئل عنه فانها سئلت عن ربها فقالت وسئلت عن رسولها فاجابت وسئلت عن وليها و امامها فارتج عليها فقلت ابنك ابنك (ابنك). .....))

(الشافي ترجمهاصول كافي جلد ٣ مطبوعه كراجي، كتاب الحبة صفحه ٣٢١١)

''جب وه غسل سے فارغ ہوئیں تو حضرت آئے اور جنازہ اپنے کندھے پر اٹھایا،آپ برابر جنازہ اٹھائے چلے جارہے تھے یہاں تک کہ قبر کے پاس لائے اور اسے رکھ دیا اور خود قبر میں داخل ہوئے اور اس میں لیٹے، پھرمیت کو اپنے کا ندھوں پر اٹھایا اور قبر میں رکھا، پھراس پر جھک کر دیر تک کچھ کہتے رہے، پھر فرمایا: تمہارا بیٹا،تمہارا بیٹا،تمہارا بیٹا، پھرقبر سے نکل آئے اور قبر بند کر دی، پھر قبر یر جھکے اور فرمایا: لااللہ الا اللہ، خدا وندا، ان کو میں نے تیرے سپر دکیا، پھرلوٹ آئے، مسلمانوں نے کہا: آج آپ نے وہ کام کیا جواس سے پہلے نہیں کیا تھا؟ فرمایا: آج میں نے ابوطالب کی نیکی کو گم کر دیا ہے اگران کے پاس کوئی چیز ہوتی تھی تو مجھےا بنے او پر اور اپنی اولا دیرتر جیج دیتی تھیں، میں نے ان سے ذکر کیا کہ قیامت کے دن لوگ بر ہنہ محشور ہوں گے، انہوں نے کہا: مائے رسوائی میں ضامن ہوا اس کا کہ خدا ان کو آسیہ کی طرح محشور کرے گا ، اور میں نے قبر کی تنگی کا ذكركيا تو انہوں نے كہا مائے ضعیفى، میں ضامن ہوا اس كا كہ اللہ اس سے بيائے گا، پس میں نے ان کواینی قمیض کا کفن دیا اوران کی قبر میں لیٹا اوران کی قبریر

المراكب المرا

جھک کر تلقین کی ان سوالات کے جوابات کی جوان سے پو چھے گئے، ان سے سوال کیا گیا رب کے متعلق انہوں نے جواب دیا، پھر سوال رسول کے متعلق کیا، انہوں نے جواب دیا، پھر سوال رسول کے متعلق کیا، انہوں نے جواب دیا، پھر سوال کیا ولی اور امام کے متعلق اس پر وہ خاموش ہوئیں، میں نے کہا وہ آپ کا بیٹا، آپ کا بیٹا ہے۔''

امام جعفر صادق کی اس روایت کے مطابق حضرت علی خلائیہ کی والدہ محتر مہنے اللہ اور اور میں معلق سوال ہوا تو رسول سے متعلق سوال ہوا تو دے دیے ،لیکن جب ولی اور امام کے متعلق سوال ہوا تو وہ خاموش ہو گئیں ،جس پررسول اللہ طلعے آئے تا کو انہیں بتانا پڑا کہ تمہارا بیٹا تمہارا بیٹا۔

ہوسکتا ہے کہ مونین کرام میں کوئی یہ جواب دے کہ اس وقت تک رسول اللہ طلطے آلیے نے عقیدہ امامت کی تبلیغ نہیں فرمائی تھی ، تو پھر سوال یہ بیدا ہوگا کہ نعوذ باللہ غلطی کس سے ہوگئ؟ رسول اللہ طلطے آلیے سے یا فرشتوں سے کہ جس عقیدے کی تعلیم ہی نہیں دی گئ تھی اس کے جواب کی انہیں زحمت کیوں دی گئ؟

اب تصویر کا ایک رخ تو وہ ہے جو کہ مندرجہ بالاسطور میں بیان ہوا ہے جس کے مطابق خود اہل بیت کرام اور حضرت علی خلائی کی والدہ محتر مہ تک کو اس عقید ہ امامت کی معرفت نہیں حاصل تھی۔ جس کا صاف مطلب ہیہ ہے کہ اس عقیدے کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں ہے ورنہ یہ حضرات اس سے ضرور واقف ہوتے۔

دوسرارخ بیہ ہے کہ شیعوں نے اس عقیدہ کوتو حید، رسالت وقیامت کی طرح اصول دین میں شامل کر کے نجات اخروی کے لیے اس عہدے پر فائز اماموں کی معرفت کو ضروری قرار دیا ہے۔ چنا نچہ اصول کافی صفحہ ۱ "باب معرفت الامام و الر دالیه" میں امام باقر یا جعفر صادق سے روایت ہے:

((الحسين عن معلىٰ عن الحسن بن على عن احمد بن عائذ عن ابيه عن ابن اذنيه قال حدثنا غير واحد عن احدهما عليهما السلام انه قال يايكون العبد مومنا حتىٰ يعرف الله ورسوله

### اً يات بينات سوم على المال المال

والائمة كلهم وامام زمانه ويرد اليه ويسلم له، ثم قال كيف يعرف الاخر و هو يجهل الاول.) (الثانى ترجمه اصول كافى جلد اصفحه ۳۰) "ابن اذنيه سے مروى ہے كه ايك سے زياده لوگوں نے امام محمد باقر عليه السلام يا امام جعفر صادق عليه السلام سے قال كيا ہے كه آپ نے فرمايا: كوئى بنده مومن نہيں ہوسكتا جب تك كه اللہ اور اس كے رسول اور تمام ائمه كونه پېچانے اور اپنے امام زمانه كو بھى، اور اپنے معاملات ان كى طرف رجوع كرے اور اپنے كوان كے سپر د كرے بھر فرمايا: جو اول سے جامل ہے وہ آخر كوكيا جانے گا۔"

# امامت کیا ہے؟

شیعہ نبوت کی طرح امامت کو بھی آسانی عہدہ مانتے ہیں اور امامت کے لیے ان تمام خصوصیات کے قائل ہیں جو کہ خاصۂ نبوت ہیں، لینی امام نبیوں کی طرح معصوم ہوتا ہے، اس کا تقرر بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتا ہے، اس کی اطاعت بھی نبی کی اطاعت کی طرح غیر مشروط فرض ہوتی ہے، اس پروحی کا نزول ہوتا ہے، اس کو حلال وحرام کا اختیار ہوتا ہے، اسے مشروط فرض ہوتی ہے، اس پروحی کا نزول ہوتا ہے، اس کو حلال وحرام کا اختیار ہوتا ہے، اسے (ما کان و ما یکون) کا علم حاصل ہوتا ہے، حدید کہ امام کا مرتبہ رسول اللہ طافی آئے ہے۔ اس لیے امامت کا عقیدہ ہی شیعوں کا وہ اصل الاصول برابر اور تمام نبیوں سے بڑا ہوتا ہے۔ اس لیے امامت کا عقیدہ ہی شیعوں کا وہ اصل الاصول ہے جو انہیں سوادِ اعظم سے علیحدہ کرتا ہے۔

ہم ذیل میں چندالی روایتی اورعلائے شیعہ کے اقوال نقل کررہے ہیں جن سے شیعہ فدہب میں امامت کی اہمیت اور ائمہ کے مقام ومرتبہ پرروشی پڑتی ہے۔
علامہ مجلسی'' بحار الانوار'' جلد ۲۷ صفحہ ۲۸۱ پر امام جعفر صادق سے روایت نقل کرتے ہیں:
((عن ابسی بصیر عن اببی عبد اللہ علیہ السلام قال مامن نببی ولا من رسول ارسل الابو لا یتنا و فضیلتنا علی من سوانا .))
د' ابوبصیر نے امام جعفر صادق سے روایت کی ہے کہ اس وقت تک کسی نبی کونہ نبی بنایا گیا نہ کسی رسول کو رسول ، جب تک کہ اس نے ہماری ولایت اور سب پر فضیلت کا قرار نہیں کیا۔''

"بحارالانوار" كى "كتاب الامامة" كايك بابكاعنوان ہے:

((تفضيلهم عليهم السلام عليه الانبياء و على جميع الخلق و اخذ ميثاقهم عنهم و عن الملئكة و عن سائر الخلق و ان

اولوالعزم انما صاروا اولى العزم بحبهم صلوات الله عليهم.))

''لیعنی ائمہ علیہم السلام تمام انبیاء سے اور تمام مخلوق سے افضل ہیں، ائمہ کے بارے میں انبیاء کرام سے، ملائکہ سے اور ساری مخلوق سے عہدلیا گیا، اولوالعزم انبیاء کرام صرف ائمہ کے ساتھ محبت رکھنے کی وجہ سے اولوالعزم بنے تھے۔''
علامہ مجلسی اس بات میں روایات کا ڈھیر لگانے کے بعد''عقائد صدوق'' کے حوالے سے لکھتے ہیں:

((اعلم ان ماذكره رحمة الله من فضل نبينا وائمتنا صلوات الله عليهم على جميع المخلوقات و كون ائمتناعليهم السلام افضل من سائر الانبياء و هوالذى لايرتاب فيه من تتبع اخبار هم عليهم السلام على وجه الاذعان واليقين والاخبار في ذالك اكثر من ان يحصى.))

''معلوم ہو کہ صدوق نے جو ذکر کیا ہے ہمارے نبی اور ائمہ صلواۃ اللہ علیہم تمام مخلوقات پر فضیلت رکھتے ہیں اور یہ کہ ائمہ علیہم السلام تمام انبیاء سے افضل ہیں، یہ ایسا عقیدہ ہے کہ اذعان ویقین کے ساتھ اخبار کا تتبع کرنے والا کوئی بھی شخص اس میں شک وشبہ کا شکار نہیں ہوسکتا اور اس بارے میں روایات شار سے باہر ہیں۔''

اصول کافی میں ایک باب کاعنوان ہے"ان الائمة علیهم السلام محدثون مفهو مون" میں امام جعفرصا دق سے قل کیا ہے:

((عن محمد بن مسلم قال: سمعت ابا عبدالله عليه السلام يقول: الائمة بمنزلة رسول الله عليه الاانهم ليسوا بانبياء ولا يحل لهم من النساء ما يحل النبي على فأما ما خلاذالك فهم

فيه بمنزلة رسول الله عِلَيْ .))

''محمد بن مسلم کہتے ہیں کہ میں نے امام جعفر صادق کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ ائمہ رسول اللہ طلقے آئے ہی کے لیے حلال معنی اللہ طلقے آئے ہی کے بیے حلال تھیں اتنی ان کے لیے حلال نہیں، اس کے سوا باقی تمام باتوں میں وہ آخضرت طلقے آئے ہم مرتبہ ہیں۔''

ملا با قرمجلسی امام جعفرصا دق کے اس قوال کی شرح کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

((بيان استنباط الفرق بين النبى والامام من تلك الاخبار لا يخلو من اشكال وكذا لجمع بينهما مشكل جدا، وبالجملة لا بدلنا من الاذعان بعدم كونهم عليهم السلام انبياء و بانهم اشرف و افضل من غير نبينا على من الانبياء والاوصياء ولا نعرف جهة اتصافهم بالنبوة الا رعاية جلالة خاتم الانبياء، ولا يصل عقولنا الى فرق بين بين النبوة والامامة ومادلت عليه الاخبار فقد عرفته.)) (عارالانوارصيح ۱۸ جلا۲)

''ان احادیث میں نبی اور امام کے درمیان فرق کا استنباط کرنا مشکل ہے، اسی طرح ان احادیث کے درمیان جمع کرنا بھی نہایت مشکل ہے۔ سیمخضر یہ کہ یہ یقین لازم ہے کہ امام، نبی نہیں ہوتے اور یہ بھی کہ وہ آنخضرت طلعے علیہ کے علاوہ

المراكب بينات ـ بوم المراكب الم

دیگرتمام انبیاء، اوصیاء سے اشرف وافضل ہیں، ہمیں ان کے موصوف بالنہو ۃ نہ ہونے کی کوئی وجہ معلوم نہیں سوائے اس کے کہ خاتم الانبیاء کی جلالت کی رعایت ہو۔ اور ہماری عقلول کو نبوت اور امامت کے درمیان واضح فرق تک رسائی حاصل نہیں ہوسکتی، اخبار سے جو کچھ معلوم ہوتا ہے وہ تم جان ہی چکے ہو۔' تعجب ہے کہ علامہ کی سمجھ میں اتنی سی بات نہیں آئی کہ جب شیعول کے عقیدے کے مطابق اللہ تعالی نے ان کو نبوت سے بڑا منصب (منصب امامت و ولایت) امامت کے نام سے عطا کر دیا تو پھر اب انہیں موصوف بالنبوۃ ہونے کی ضرورت کیا رہی؟ کیا کسی آئی، جی پولیس کو دروغہ کے عہدے اور نام کی ضرورت ہوتی ہے؟

شیعه مذہب کی ایسی ہی روایات کی روشنی میں جناب ملا با قرمجلسی نے یہ فتوی صادر فرمایا: ((امامت بالا تر از رتبه پیغمبر است .)) (حیات القلوب جلد ۳ صفحه ۱۰)

"امامت كا درجه نبوت سے بالاتر ہے۔"

ال مضمون كوبيسوي صدى كے سب سے بڑے شيعه رہنما آيت الله العظمى جناب روح الله خمينى نے اپنى كتاب "الحكومة الاسلامية" ميں ان لفظوں ميں ادا كيا ہے:

((وان من ضروريات مذهبنا ان لائمتنا مقاماً لا يبلغه ملك

مقرب و لا نبى مرسل . )) (الحكومة الاسلامية ،صفح ۵۲)

"بیعقیدہ ہمارے مذہب کی ضروریات میں داخل ہے کہ ہمارے ائمہ کو وہ مقام و
مرتبہ حاصل ہے کہ وہاں تک نہ کوئی مقرب فرشتہ پہنچ سکتا ہے نہ کوئی نبی مرسل۔"
ہم کتب شیعہ سے ایسی بیسیوں روایات نقل کر سکتے تھے (بقول علامہ مجلسی ایسی روایات
ہم کتب شامت کا مرتبہ نبوت کے مرتبے سے بڑا ثابت ہوتا ہے، کیکن موقع کی
بزاکت کا لحاظ کرتے ہوئے انہی چندروایات پراکتفا کرتے ہیں۔

ندکورہ بالا روایات کی روشنی میں بیہ کہنا غلط نہ ہوگا کہ منصب نبوت جو کہ امامت سے چھوٹا آسانی منصب ہے اب زیادہ ترقی یافتہ شکل میں امامت کے عنوان سے جاری وساری ہے۔ المركز آيات بينات سوم بينات سوم

اس طرح رسالت محمدی کی بذات خود کوئی قدر و قیمت نہیں رہ جاتی اور نہ وہ مقصود بالذات ہے، بلکہ وہ مقدمہ ہے امامت ائمہ کا،اس لیے وہ مقصود بالعرض ہے۔

یہ صرف ہمارا ہی خیال نہیں ہے، امامت کے اس تصور سے غیر مسلم علماء نے بھی یہی مطلب اخذ کیا ہے۔ چنانچہ محقق آئینوف (W Ivonow) نے لکھا ہے کہ ''امامت کی روشنی کا دنیا میں جاری وساری رہنا نبوت کوذیلی مقام عطا کرتا ہے۔''

H.A.R. GIBBS AND J.H.K RAMER SHORT OR ENCYCLOPAEDIA OF ISLAM LEIDEN 195 P.248.

امامت کے بارے میں فلپ۔ کے۔ ہٹی رقم طراز ہے کہ''بانی اسلام نے وہی، یعنی قرآن کوانسان اور خدا کے درمیان واسطہ قرار دیا تھا، کیکن شیعوں نے اس واسطہ کوایک انسان، یعنی امام کی شکل دے دی، میں اللہ پر ایمان لایا، اور میں قرآن پر ایمان لایا جو غیر مخلوق ہے، کے ساتھ شیعوں نے بیاضا فہ کر دیا کہ''میں امام پر ایمان لایا جسے خدا نے انتخاب کیا ہے اور جو خدائی صفات میں شریک ہے اور نجات دہندہ ہے۔''

PHILLIP. K.HITTI HISTORY OFTHE ARABS LONDON 1973 P248.

ناظرین کرام! آپ نے عقیدہ امامت سے پیدا شدہ نتائج سے متعلق غیر مسلم دانشوروں کی رائے ملاحظہ فرمائی، یہ بات صرف ان دو مثالوں پر منحصر نہیں ہے بلکہ جب بھی مذہب اسلام کا کوئی طالب علم غیر جانبداری سے اماموں کے مرتبہ اور ان کے اختیارات کے متعلق شیعی عقائد پر شجیدگی سے غور کرے گاتو وہ اسی نتیجہ پر پہنچے گاکہ گوشیعہ لفظاً تو ختم نبوت کا اقرار کرتے ہیں مگر انہوں نے اس سے بھی بڑا آسانی عہدہ ''امامت' کے نام سے جاری کر کے ختم نبوت کے عقید سے واری کر کے ختم نبوت کے عقید سے واری کر کے ختم نبوت کے عقید سے کو بے معنی بنا دیا ہے۔



# امامت اورقر آن

ہم ذکر کر چکے ہیں کہ شیعہ تو حید اور رسالت و قیامت کی طرح امامت کو بھی اصولِ دین میں شار کرتے ہیں، اس لیے امامت پر اعتقاد کے بغیر نجات اخروی کے لیے تو حید، رسالت و قیامت برایمان کونا کافی سمجھتے ہیں۔لہذا اصولی طور پر بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ جس طرح تو حید ورسالت اور قیامت کے ثبوت کے لیے قرآن کریم میں واضح شہادتیں موجود ہیں اور اللہ و رسول طلق علیہ کی اطاعت کا بیسیوں آیات قرآنی میں حکم نازل ہوا ہے، نیزیہ کہ جس طرح توحيدورسالت كے ليے قُلْ هُوَ اللّٰهُ أَحَدٌ اور مُحَمَّدٌ رَّسُوْلُ اللّٰهِ عِلَيْ جيسى واضح آیات نازل ہوئی ہیں، جن سے کوئی دوسرا مطلب اخذ نہیں کیا جا سکتا۔اسی طرح قرآن کریم میں امامت اور ائمہ کے مرتبہ کا بیان اور ان کی غیرمشروط اطاعت کا حکم بھی صاف وصر یکے انداز میں ہونا جاہیے۔اس لیے کہان کی شان عالی تو یہ بیان ہوتی ہے کہاللہ تعالیٰ نے اس دنیا کو انہی کی وجہ سے پیدا کیا ہے 🗗 انہی کی محبت کے سبب انبیائے کرام کے درجات بلند ہوئے ہیں اوران کے مرتبہ میں شک کرنے کی وجہ سے انبیائے کرام پرمصیبتیں نازل ہوئیں 🗈 انہی کے طفیل انبیاء کرام کی دعائیں قبول ہوئیں 🖲 اللہ تعالیٰ نے امت محمد بیر کی مدایت کی ذمہ داری انہی کے سپر دکر دی۔ نیزیہ کہ پچھلی تمام کتب ساوی میں ان کے مقام ومرتبہ کا ذکر موجود ہے۔ اس کیے عقل کا تقاضا تو یہ ہے کہ جن ائمہ کو اللہ تعالیٰ نے خصوصیت سے اس امت کی مدایت کے واسطے مامور کیا ہے اور جس کتاب مقدس میں اس امت کی مدایت کے واسطے احکامات نازل فرمائے ہیں اس میں ائمہ کا ذکر اور عقیدۂ امامت کی تبلیغ وتشہیر زیادہ صاف وصریح اور پر زور طریقه پر ہونا جا ہیے۔

**<sup>1</sup>** بحارالانوارج ٢٢صفح ٣٣٥ **٠** بحارالانوارج ٢٢صفح ٢٩٠ **٠** 

قرآن کریم میں ایک دوجگہ نہیں بارہ جگہ لفظ امام کا استعمال ہوا ہے مگر کسی جگہ بھی شیعوں کے مفروضہ معنی نہیں بنتے۔قرآن مجید میں لفظ امام مطلق پیشوا کے معنی میں ہے،خواہ اچھا ہویا برا۔ نبیوں پر بھی یہ بھا جو لا گیا ہے اور کا فروں بدکاروں پر بھی۔ ہم اپنی تنگ دامانی کا لحاظ کرتے ہوئے صریح یا نجے آیات نقل کرتے ہیں: 6

#### پهلی آیت:

﴿وَقَاتِلُوْا آئِمَّةُ الْكُفُرِ إِنَّهُمُ لَآ آيْمَانَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنْتَهُوْنَ

(سورهٔ توبه: ۱۲)

''اے مسلمانو! کفر کے اماموں سے قبال کروان کا معاہدہ اب باقی نہیں ہے تا کہ وہ اپنی شرار توں سے باز آ جائیں۔''

فائد: .....اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے کا فروں کے سرداروں کوامام فرمایا بوجہ اس کے کہ وہ کا فروں کے پیشوا تھے، کا فرلوگ ان کا اتباع کرتے تھے۔

#### دوسری آیت:

﴿ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتُنُ مُونَسَى إِمَامًا وَّرَحْمَةً ﴾ (سورهٔ هود: ١٧) "قرآن شریف سے پہلے موسیٰ عَالِیّلاً کی کتاب (بعنی توریت) امام اور رحمت تھی۔"

فائد: .... اس آیت میں خدا تعالیٰ نے کتاب کوامام فرمایا، اس لیے کہ وہ لوگوں کی پیشوا ہیں اور لوگ ان کا انتباع کرتے ہیں۔

#### تىسرى آىت:

﴿ وَجَعَلْنَهُمْ اَئِمَةً يَّلُعُونَ إِلَى النَّارِ ﴾ (سورهٔ قصص: ٤٨)

"اور بنادیا ہم نے ان کوامام کہ بلاتے تھےوہ دوزخ کی طرف۔"
فائد: .....د کیھئے اس آیت میں امام کو کیسے برے معنی میں استعمال کیا ہے، اس آیت

🗗 تفصیل کے لیے دیکھئے تفسیر آیات امامت، از امام اہل سنت مولا نا عبدالشکور فاروقی لکھنوگ ۔

المات بيات بوام المحاول المحاو

میں فرعون والوں کوامام فر مایا۔

#### چوتهی آیت:

''اور بنایا ہم نے ان سے امام کہ ہدایت کرتے تھے ہمارے حکم سے، جب کہ انہوں نے صبر کیا اور وہ لوگ ہماری آیتوں پریقین رکھتے تھے۔''

فائد : .....اس آیت میں بنی اسرائیل کا تذکرہ ہے۔ اس آیت میں امام بہ معنی نبی ہے، اس آیت میں امام بہ معنی نبی ہے، اس لیے خدا کے حکم سے ہدایت کرنا نبیوں ہی کا کام ہے، اور آ گے چل کران پر وحی نازل کرنے کا بھی تذکرہ ہے۔ اس سے بھی امامت کا جمعنی نبوت ہونا ظاہر ہے۔

#### پانچویں آیت:

﴿ يَوْمَ نَنْ عُوْا كُلَّ أَنَاسَ بِإِمَامِهِمْ ﴾ (سورهٔ بنی اسرائیل: ۷۱) 

"جس دن ہم بلائیں گے ہرگروہ کواس کے امام کے ساتھ۔'

فائد: ....اس آیت میں امام سے مراد پیغمبر ہیں، کیونکہ قیامت کے دن ہرامت اپنے پیغمبر کے ساتھ بلائی جائے گی، جبیبا کہ ایک دوسری آیت میں فرمایا:

﴿ وَلِكُلِّ اُمَّةٍ رَّسُولٌ فَإِذَا جَآءَ رَسُولُهُمْ قُضِىَ بَيْنَهُمْ بِالْقِسُطِ وَ هُو لِكُلِّ اُمَّةٍ رَّسُولُهُ مَ لِالْقِسُطِ وَ هُمُ لَا يُظُلَّمُونَ ٥ ﴾ (سورهٔ يونس: ٤٧)

''اور ہرامت کے لیے ایک رسول ہے، پھر جب ان کا رسول آجائے گا تو ان کے درمیان انصاف کے ساتھ فیصلہ کر دیا جائے گا اور ان پرظلم نہ کیا جائے گا۔''

ندکورہ آیت قرآنی میں شیعوں کی مفروضہ امامت کی کوئی واضح تصویر تو در کناراس کی دھند لی سی جھلک تک نظر نہیں آتی اور جہاں تک ائمہ کی مشروط اطاعت کے واجب ہونے کا سوال ہے تو قرآن کریم میں اللہ ورسول کی اطاعت کے حکم میں بیسیوں آیات میں صرف دو

المركز آيات بينات بوم كالكركز المركز 798 كالمركز المركز 798 كالمركز المركز المر

آیات ہیں جن میں اللہ ورسول کی اطاعت کے ساتھ اولی الامر کی اطاعت کا مشروط حکم دیا

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ الْمَنْوَا آطِيعُوا اللَّهَ وَ آطِيعُوا الرَّسُولَ وَ أُولِي الْآمُر مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعُتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوْهُ إِلَى اللهِ وَ الرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الْآخِرِ ذَٰلِكَ خَيْرٌ وَّ أَحْسَنُ تَأُويُلانَ ﴿ لَا إِنَّا لَا اللَّهِ وَ الْيَوْمِ اللَّاخِرِ ذَٰلِكَ خَيْرٌ وَّ أَحْسَنُ تَأُويُلانَ ﴾

(سورهٔ النساء: ٥٩)

''اے ایمان والوں! اطاعت کرواللہ کی اور اطاعت کرورسول کی اور اولی الامر (یعنی صاحبانِ حکومت) کی جوتم میں سے ہوں، پھر اگرتم (یعنی رعیت اور صاحبان حکومت) آپس میں اختلاف کروکسی بات میں تو اس کورجوع کرواللہ کی اور رسول کی طرف اگرتم ایمان رکھتے ہواللہ اور روزِ آخرت یر، پیے بہتر ہے اور بہت خوب ہے باعتبارانجام کے۔''

اس آیت سے معلوم ہوا کہ اللہ اور رسول کی اطاعت ہر حال میں واجب ہے اور اس سے کسی بات میں نزاع کرنا حرام ہے، بلکہ حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور رسول کی اطاعت کی ایک ہی چیز ہے، لفظ تو دو ہیں مگر مصداق ایک ہے، چنانچہ اسی سورت میں آگے چل كرفر مايا ﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ ... " "جس نے رسول كي اطاعت كي اس نے یقیناً اللہ کی اطاعت کی ۔''ان دونوں اطاعتوں کا متحد ہونامحض اس سبب سے ہے کہ رسول معصوم ہوتے ہیں ان سے خلاف حکم الٰہی کوئی بات صا در ہی نہیں ہوسکتی۔

دوسری بات اس آیت سے بیمعلوم ہوئی کہ اولی الامر کی اطاعت ہر حال میں واجب نہیں،اگران کا کوئی حکم خلاف قرآن وسنت ہوتواس کی اطاعت نہیں کی جائے گی۔

شیعهاس آیت میں اُولی الاَمْر (صاحبانِ حکومت) سے اپنے ائمہ مراد لیتے ہیں جوکسی بھی طرح صحیح نہیں ہوسکتا،اس لیے کہ آیت میں اولی الامر سے اختلاف کی شکل میں مونیین کو الله ورسول کی طرف رجوع کا حکم ہے۔ ظاہر ہے کہ شیعہ ائمہ کو معصوم مانتے ہیں اور ان سے کسی کھی طرح کے اختلاف کو حرام سمجھتے ہیں ، اس لیے وہ مراد ہو ہی نہیں سکتے .....حقیقت یہ ہے کہ اولی الامر میں مسلمانوں کے وہ تمام لوگ شامل ہیں جن کی اطاعت کی جاتی ہے ، خلیفہ وقت ، سردارانِ فوج ، علماء وفقہاء ، یہ سب اولی الامر میں داخل ہیں۔ ایک اور آیت میں بھی اولی الامر کی طرف رجوع کرنے کا حکم خدانے دیا ہے وہ آیت بھی اسی سورت میں زیر بحث آیت کے بعد ہے:

﴿ وَإِذَا جَآءَ هُمُ آمُرٌ مِّنَ الْآمُنِ آوِ الْحَوْفِ آذَاعُوْا بِهِ وَ لَوْ رَدُّوْهُ إِلَى الرَّسُولِ وَ إِلَى الْآمُرِ مِنْهُمُ لَعَلِمَهُ الَّذِيْنَ يَسْتَنْبِطُوْنَهُ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِيْنَ يَسْتَنْبِطُوْنَهُ مِنْهُمْ ﴾ (سورة النساء: ٨٣)

''اور جب ان کے پاس کوئی خبر امن یا خوف کی آتی ہے تو اس کومشہور کر دیتے ہیں، اور اگر وہ اس کورسول اور اپنے اولی الامر کی طرف رجوع کرتے، تو جولوگ ان میں سے قوت استنباط رکھتے ہیں وہ اس کو سمجھ لیتے۔''

اس آیت میں اولی الا مرکی طرف کسی شرعی معاملہ میں رجوع کرنے کا حکم نہیں، بلکہ امن یا خوف کی خبر کے متعلق مخصوص حکم دیا گیا ہے۔ شرعی معاملات میں خصوصاً بوقت نزاع صرف اللہ اور رسول کی طرف رجوع کا حکم ہے۔ اس معاملے میں قرآن مجید کی کسی آیت سے کوئی خفیف اشارہ بھی شیعوں کے موافق نہیں مل سکتا اور ملے بھی تو کیسے! کیونکہ اس میں تو بقول علمائے شیعہ کے تحریف ہوگئ ہے۔ 4 چنانچہ صافی میں تفسیر عیاشی سے منقول ہے، امام محمد باقر فرمانا:

((لولاانه زید فی القرآن ونقص ما خفی حقنا علی ذی حجی))

<sup>🗗</sup> شیعوں نے تحریف قرآن اوربطن قرآن کے سہارے سے عقیدہ امامت کو ثابت کرنے کی ناکام کوشش کی ہے جس سے ان کی مجبوری اور لا جاری کا اندازہ ہوتا ہے۔

آیات بینات سوم کی اور گھٹایا نہ گیا ہوتا تو ہماراحق کسی عقلمند پر پوشیدہ نہ ہوتا تو ہماراحق کسی عقلمند پر پوشیدہ نہ ہوتا۔''
امام معصوم کے قول کا خلاصہ بیہ ہے کہ قرآن میں تحریف ہوگئی ہے، اس لیے مسکلہ امامت وولایت اس سے ثابت نہیں ہوسکتا۔



# امامت قرن اولیٰ میں

قرآن کریم کے بعد اب ہم قرنِ اولی میں سب سے پہلے اس گروہ پرنظر ڈالتے ہیں جسے رسول اکرم طلط قائد کی مرسل جسے رسول اکرم طلط قائد ہے کا شرف حاصل تھا اور جس کا تزکیہ نفس خود اس ہادی مرسل نے کیا تھا جس کی اس صفت کوقر آن کریم نے ان لفظوں میں بیان کیا ہے:

﴿ لَقَدُ مَنَ اللّٰهُ عَلَى الْمُوْمِنِيْنَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمُ رَسُولًا مِنْ اَنْفُسِهِمُ الْكِتَبُ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا يَتُلُوا عَلَيْهِمُ الْكِتَبُ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا يَتُلُوا عَلَيْهِمُ الْكِتَبُ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبُلُ لَفِي ضَلْلٍ مُّبِيْنِ ٥﴾ (سورهٔ آل عمران: ١٦٤)

''بلاشباللله نے مومنوں پر بڑا ہی احسان کیا جب کہ ان میں انہیں میں سے ایک رسول بھیجا جوان کو خدا کی آیتیں پڑھ کرسنا تا ہے اور ان کی برائی سے پاک کرتا ہے اور کتاب سکھا تا ہے اور کتاب سکھا تا ہے اور کام کی بات سکھا تا ہے اگر چہ اس سے پہلے وہ گراہی میں شے۔'
میں شے۔'

شاگردانِ رسول کے اس مقدس گروہ میں تقریباً ساڑھے سات ہزار ایسے نفوس قدسیہ ہیں جن سے حدیث کا خزانہ مالا مال ہے، مگر اسے بڑے جم غفیر میں ایک شخص بھی شیعوں کی مفروضہ امامت کی روایت نہیں کرتا اور نہ ہی ابوالائمہ حضرت علی المرتضی والٹیئ نے بھی خود کوامام معصوم ومفترض الطاعة کی حیثیت سے بیش کیا اور نہ ہی بھی کسی واضح اشارے سے اپنے لیے کسی ایسے مقام و مرتبہ کا دعویٰ کیا جس سے ان کا مرتبہ تمام رسولوں سے بلند اور رسول اکرم طفی آیا ہے ایک اگرم طفی آیا ہے۔ چنا نچہ رسول اکرم طفی آیا ہے ایک جاب نار اور مخلص شاگرد کی حیثیت ہی سے خود کو پیش کیا ہے۔ چنا نچہ رسول اکرم طفی آیا ہے ایک حضرت فاطمہ والٹی کا رشتہ ما نگتے وقت فرماتے ہیں:

ایت بیات ہوم کا کھا کہ کا کھا گھا کہ اور کا کھا کہ کا کھا کہ کہ کا کھا کہ کہ کا کھا کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ ک

((وان الله هداني بك و على يديك و استنقذني مما كان عليه آبائي و اعمامي من الحيرة والشرك.))

''اللہ نے مجھے آپ کے ذریعہ، آپ کے ہاتھ پر ہدایت دی اور مجھے گراہی اور شرک سے چھڑالیا جس پر میرے باپ اور چھاتھے۔'' (کشف الغمۃ جلد: اصفحہ ۴۸۷)

اب باقی رہے اہل بیت کرام رغین ہے میں تو حضرت زید شہید کا واقعہ آپ پڑھ ہی چکے ہیں کہ جب ابوجعفراحول نے ان سے امامت پر بحث کی تو انہوں نے اس کو جھٹلاتے ہوئے کس قدر مدل انداز میں اس عقیدے کی تر دید کر دی اس طرح محمد بن حنفیہ ؓ اور حضرت علی مرتضی رئیائیۂ کی والدہ محتر مہ بھی اس عقیدے سے بے خبر تھیں۔ نیز یہ کہ اولا دحسن والٹیۂ تو ہمیشہ مرتضی رئیائیۂ کی والدہ محتر مہ بھی اس عقیدے سے بے خبر تھیں۔ نیز یہ کہ اولا دحسن والٹیۂ تو ہمیشہ مرتا طرزعمل سے اس عقیدے کو بے بنیاد تا بت ہی کرتی رہی۔

تعجب تو یہ ہے کہ ابوجعفراحول امام زادے سے امامت کے اس قدر باریک مسائل پر تو بحث کررہا تھا، مگراسے یہ تک نہیں معلوم تھا کہ امام جعفر صادق کے بعد امام کون ہوگا، چنا نچہ اس نے اور ہشام بن سالم وغیرہ نے حضرت امام جعفر صادق کے انتقال کے بعد مرجیہ، قدریہ، معتزلہ یا خوارج ہو جانے کا ارادہ کرلیا تھا۔ اور یہ اس بات کا ثبوت ہے کہ اس وقت تک مسئلہ امامت کے موجدین اس کے نوک بلک درست نہیں کر پائے تھے اور زمرد کی تحتی والی روایت یا ان روایتوں کی تصنیف نہیں ہوئی تھی جن میں رسول اللہ طفی آئے آئے کے اماموں کے لیے نام بنام نص فرمانے کا ذکر ہے۔ (تفصیل کے لیے دیکھے: اصول کانی مطبوعہ نولکٹور صفحہ ۲۲۱۔ ۲۲۱ یا الثانی ترجہ اصول کانی مطبوعہ نولکٹور صفحہ ۲۲۱۔ ۲۲۱ یا الثانی ترجہ اصول کانی تاب المجھ صفحہ ۲۲۱ با الثانی

ناظرین کرام! آخر میں ان بزرگانِ اہل بیت کے واقعات میں اس عقیدے کا جائزہ لینا کھی مناسب ہوگا جن کوشیعہ امام (معصوم ومفترض الطاعة) مانتے ہیں اور جن کے متعلق ان کا عقیدہ ہے کہ ان کا مرتبہ رسول اللہ طلط علیہ کے برابر اور تمام نبیوں سے بلند ہے، نیز یہ بھی کہ اللہ تعالیٰ نے امت محمد یہ کی را ہنمائی انہی بزرگوں کے سیر دکر دی ہے۔

ان بزرگوں کے حالات کے متعلق جب ہم کتب شیعہ سے رجوع کرتے ہیں تو معلوم

المات بيات بوم المحال المال ال

ہوتا ہے کہ یہ حضرات تمام عمر تقیہ کی چا در اوڑ ھے رہے اور انہیں بھی یہ جرائت ہی نہیں ہوئی کہ اعلانیہ اس عقیدے کا اظہار کر سکتے وہ اپنی اس خاص حیثیت کوسوائے چند مخصوص لوگوں کے پوری امت محمدیہ سے چھپائے رہے اور نہ صرف یہ کہ دین کے اتنے ضروری عقیدے کو (جس کی تبلیغ نہایت ضروری تھی ) چھپائے رہے بلکہ اپنے مریدوں کو بھی اس کے چھپانے کی تاکیدیں کرتے رہے اور اگر بھی کسی نے ان کی امامت کے متعلق سوال کیا تو انہوں نے صاف صاف صاف اینے امام مفترض الطاعة ہونے سے انکار کر دیا۔

چنانچ اصول كافى مطبوع تولكثور، كتاب الحجة صفح ٢٣١ برسعيد مدالله عليه السلام اذ دخل عليه رجلان من الزيدية فقالا له افيكم امام مفترض الطاعة قال، فقال لا قال، فقالاله: قد اخبر ناعنك الثقات اللطاعة قال، فقال لا قال، فقالاله: قد اخبر ناعنك الثقات انك تفتى و تقروتقول به و نسميهم لك فلان و فلان و هم اصحاب و رع و تشمير و هم ممن لا يكذب فغضب ابو عبدالله عليه السلام فقال ما امرتهم بهذا، فلما رأيا الغضب فى وجهه خرجا فقال لى اتعرف هذين؟ قلت: نعم هما من الله عليه السلام بن الريدية وهما يزعمان ان سيف رسول الملك عند عبدالله بن الحسن فقال كذبا لعنهما الله والله مارأه عبدالله بن الحسن بعينيه و لا بو احدة من عينيه و لا رآه ابوه.)) (الثاني ترجم اصول كاني، ٢٥٠ كتاب الحجم عن عنيه و لا رآه ابوه.)) (الثاني ترجم اصول كاني، ٢٥٠ كتاب الحجم عن عاليه و الله ابوه عبدالله بن الحسن بعينيه و لا بو احدة من عينيه و لا رآه

''سعید سمان سے روایت ہے کہ میں امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں حاضر تھا کہ زید بیفرقہ کے دوآ دمی آپ کے پاس آئے اور کہنے لگے کہ کیاتم میں کوئی امام مفترض الطاعۃ ہے؟ حضرت نے (مصلحت وقت پرنظر رکھ کر) کہا کوئی نہیں، انہوں نے کہا: ہمیں معتبر لوگوں سے خبر ملی ہے کہ آپ فتوے دیتے ہیں

ایت بیات سوم کارگری کارگری

اقرار کرتے ہیں اور قائل ہیں، اگر کہوتو ہم ان گواہوں کے نام بنا دیں، وہ فلاں فلاں ہیں جو جھوٹ ہولنے والے نہیں اور صاحب زہدوورع ہیں۔حضرت کو غصہ آیا اور فرمایا: میں نے ان کوالیا کہنے کا حکم نہیں دیا۔ جب ان دونوں نے آپ کو غضب ناک دیکھا تو وہاں سے چل دیے۔حضرت نے مجھ سے کہا کیا تم ان دونوں کو جانتے ہو؟ میں نے کہا: ہاں، یہ ہمارے بازار کے رہنے والے ہیں اور زید یہ فرقے کے ہیں، وہ گمان کرتے ہیں کہ رسول اللہ طفی آیا تم کی تلوار عبداللہ بن حسن (ابن امام حسن) کے پاس تھی، فرمایا: وہ دونوں جھوٹے ہیں خداکی ان پر لعنت ہو، نہ عبداللہ بن حسن نے اس کواپنی دونوں آنکھوں سے دیکھا نہ ایک آنکھ سے (آخر عمر میں ان کی ایک آنکھ جاتی رہی تھی) اور نہ ان کے باپ (حسن منی)

روایت میں آگے جو کچھ بیان ہوا ہے اس کا حاصل ہی ہے کہ ان لوگوں کے جانے کے بعد امام جعفر صادق نے ان پر لعنت جھیجنے کے ساتھ ساتھ اپنی امامت کا گن گان بھی شروع کردیا اور رسول اللہ طلط قائم کی تلوار، زرہ، خود، مغفر، علم، عصائے موسیٰ اور خاتم سلیمان وغیرہ امامت کی نشانیوں کے اپنے یاس ہونے کا دعویٰ فرمانے لگے۔

اس روایت کے مطابق امام جعفر صادق ؓ 🗨 نے اپنے امام مفترض الطاعۃ ہونے سے

• امام جعفر صادق (متوفی ۱۵ شوال ۱۵۸ه) بڑے متی پر ہیز گار اور صاحب علم بزرگ سے، علاء اہل بیت میں ان کا خصوصی مقام تھا، امام ابو حنیفہ کوان سے اور ان کے والد بزرگوار امام محمد باقر (متوفی کے ذی الحجہ ۱۱۳ھ) سے استفادہ کا شرف حاصل تھا، یہ حضرات مدینہ منورہ میں رہتے سے اور موجدین مذہب امامیدان کے نام سے روایتیں ڈھال کر ان سادہ لوح افراد میں بڑی خاموثی سے پھیلا دیتے سے جنہیں وہ حب آل محمد کے نام پر اپنے دام فریب میں پھنسا لیت سے، ساتھ ہی بیتا کیر بھی کر دیتے کہ امام کا حکم ہے بیہ عقائد مخالفین کے سامنے ہرگز نہ ظاہر کیے جائیں عنقریب ہمارا قائم ظاہر ہوگا تو ان کا اعلانیہ اظہار ہوگا۔ امام کو جب بھی ان کی حرکتوں کا علم ہوتا تو وہ ان پر لعنتیں جھیجے اور اپنی بے تعلقی کا اظہار فرماتے مگر یہ چالاک لوگ اپنے ہم خیال لوگوں سے کہتے یہ امام کا تقیہ ہے ان کی اور ہماری بقااسی میں تعداد ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اہل ہیت کرام کا احتر آم، ان سے محبت نیز انہیں علمائے نیوکار مانے والے سواداعظم کی تعداد ہمیشہ لاکھوں کروڑوں میں رہی لیکن زیرز میں ساز شی تحریک کے سبب اس مخصوص نظریے کے مانے والے اساداعظم کی تعداد ہمیشہ لاکھوں کروڑوں میں رہی لیکن زیرز میں ساز شی تحریک کے سبب اس مخصوص نظریے کے مانے والے ہے ہما حکام

صاف انکار کر دیا اور ان دونوں سائلوں سے بہ بھی فرما دیا کہ میں نے کسی کو بہ تھم نہیں دیا۔ بہ کیسے امام مفترض الطاعة تھے جو اعلانیہ جھوٹ بولا کرتے تھے۔ کیا بھی رسول خداطشے مایم نے بھی اپنی رسالت انکار کیا تھا؟ یا بھی مشرکین کے خوف سے بتوں کی تعریف کی تھی؟

امام جعفر صادق کے کردار (Character) کی بیر تصویر کسی بھی طرح ان کے نانا جان کے کردار سے میل نہیں کھاتی کہ وہ تو دعوت اسلام کے ابتدائی دنوں میں بھی اپنی جان عزیز کی پروا کیے بغیر مکہ کی گلی کو چوں اور بازاروں میں بہ با نگ دہل اعلان حق کرتے تھے۔ کیا کسی رہبر کے لیے اس سے بڑی گالی ہوسکتی ہے کہ وہ حق کو چھپا تا ہے اور باطل کا اظہار کرتا ہے۔

ناظرین کرم!! حسب روایات شیعہ بیتو معلوم ہو گیا کہ ائمہ اپنی امامت سے انکار کرتے تھے، اب بید کہ اپنے مریدین کو بھی اشاعت امامت سے روکتے تھے اس کے واسطے بھی چند روایتیں ملاحظہ ہوں:

((عن سلیمان! انکم علی دین من کتمه اعزه الله و من اذاعه اذله الله.))
سلیمان! انکم علی دین من کتمه اعزه الله و من اذاعه اذله الله.)

"امام جعفر صادق علیه السلام نے فرمایا: اے سلیمان! تم اس دین پر ہوکہ جس
نے چھپایا خدانے اسے عزت دی اور جس نے ظاہر کیا اللہ نے اسے ذلیل کیا۔'

(شافی ترجمہ اصول کافی جلد: ۲ صفحہ ۱۳۷۵)

⇒ ⇒ قرنِ اولی میں بھی انگیوں پر گنے جا سکتے تھے۔ چنانچہ اصول کافی مطبوعہ نولکشور لکھنؤ کے صفحہ کہ ہم پر ہے:
 ((عین حسران ابن اعین قبال قبلت لا بی جعفر علیه السلام جعلت فداك ما اقلنا لوا جتمعنا علی شاة مااف نیاد؟)) '' حمران بن اعین کہتا ہے کہ میں نے امام محمد بن باقر سے کہا کہ ہماری جماعت کتی قلیل ہے کہ اگر دستر خوان پر ایک بکری کھانے بیٹھیں تو اسے تمام نہ کرسکیں۔'' (شافی ترجمہ اصول کافی جلد: ۲ صفحہ: کے ا) ...... ((قیال و اللہ یاسدیر لو کان لی شیعة بعدد هذه الجداء ما و سعنی القعود و نزلنا و صلینا، فلما فرغنا من الصلاة عطفت علی الجداء فعدد تھا فاذا ھی سبعة عشر)) ..... امام جعفر صادق نے فرمایا .....اے سدیر خدا کی شم!اگر عطفت علی الجداء فعدد تھا فاذا ھی سبعة عشر)) ..... امام جعفر صادق نے فرمایا .....اے سدیر خدا کی شم!اگر میں کہ ہوتے تو میں خروج کرتا۔ سدیر کہتا ہے ہم وہاں اتر ہے اور نماز پڑھی اس کے بعد میں نے ان بکریوں کا شار کیا تو ان کی تعداد ستر و تھی۔ (ایضا صفحہ ۲۱))

ليس من احتمال امرنا التصديق له والقبول والقبول فقط، ((عن عبدالاعلى قال سمعت ابا عبدالله عليه السلام يقولانه من احتماب امرنا ستره و صيانته من غير اهله ..... فاذاعرفتم من عبد اذاعة فامشوا اليه وردوه عنها فان قبل منكم والا فتحملوه عليه بمن يثقل عليه ويسمع منه فان الرجل منكم يطلب الحاجة فيلطف فيها حتى تقضى له فالطفوا في حاجتى كما تلطفون في حوائجكم فان هو قبل منكم والا فاد فنوا كلامه تحت اقدامكم ولا تقولوا انه يقول ويقوله فان ذلك يحمل على وعليكم يحمل على و عليكم .))

''عبدالالی کہتا ہے کہ میں نے امام جعفر صادق عالیا سے سنا کہ ہمارے امرامامت کو اختیار کرنے کے معنی بنہیں ہیں کہ اس کی تصدیق کی جائے اور فقط قبول کر لیا جائے ، بلکہ چاہیے یہ کہ نااہلوں (مخالفوں) سے ہمارے معاملہ کو پوشیدہ رکھا جائے اور ہماری احادیث ان سے بیان نہ کی جا کیں …… جب ہمہیں ایسا آدمی معلوم ہو جو اشاعت امرامامت کرتا ہے تو اس کے پاس جاؤ اور اسے روکو، اگروہ مان جائے تو بہتر ہے ، ورنہ ایسے خض کو اس کے پاس لاؤ جس کی بات اس کے لیے وزنی ہو اور وہ اس کی بات کان لگا کر سے بعض لوگ تم سے طلب حاجت کرتے ہیں تم ان کی ضرورت پوری کرتے رہوتو وہ تم پر مہر بان ہوتے ہیں، پس میری ضرورت کے کے ضرورت پوری کرتے رہوتو وہ تم پر مہر بان ہوتے ہیں، پس میری ضرورت کے لیے تم ان پر اسی طرح مہر بانی کروجسے اپنی ضرورتوں کے لیے ان پر مہر بانی کر وجسے اپنی ضرورتوں کے لیے ان پر مہر بانی کر وجسے اپنی ضرورتوں کے لیے ان پر مہر بانی کر وجسے اپنی ضرورت تو بہتر ورنہ تم اس کے کلام کو اپنے پیروں سے پیل مور یہنی سے یہ نہ کہو کہ وہ ایسا کہتا ہے اس میں میرے اور تمہارے دونوں کے دو۔ لیے تی کسی سے یہ نہ کہو کہ وہ ایسا کہتا ہے اس میں میرے اور تمہارے دونوں کے دو۔ لیے تی کسی سے یہ نہ کہو کہ وہ ایسا کہتا ہے اس میں میرے اور تمہارے دونوں کے دو۔ لیے تک کسی سے یہ نہ کہو کہ وہ ایسا کہتا ہے اس میں میرے اور تمہارے دونوں کے دو۔ لیے تک کسی سے یہ نہ کہو کہ وہ ایسا کہتا ہے اس میں میرے اور تمہارے دونوں کے دو۔ لیے کسی سے یہ نہ کہو کہ وہ ایسا کہتا ہے اس میں میرے اور تمہارے دونوں کے

ایت بیات سوم کی کارگری کارگ

لیے آسانی ہے۔' (شافی ترجمہ اصول کافی جلد: مصفحہ ۱۴۸)

((عن عبدالله بن سليمان عن ابى عبدالله عليه السلام قال: قال لى مازال سرنا مكتوماً حتى صارفى يد (ى) ولد كيسان فتحدثوابه فى الطريق وقرى السواد))

''امام جعفرصادق علیہ السلام نے فرمایا کہ ہمارا معاملہ پوشیدگی کے ساتھ رہالیکن اہل مکر وفریب نے شیعیت کولیا تو گلی کو چوں میں اور گاؤں گاؤں اعلان کر دیا۔ ولد کیسان سے مراد بعض لوگوں نے اولا دمختار علیہ الرحمہ لی ہے، جنہوں نے شیعیت کا بہا نگ دہل اعلان کیا۔' (الشافی ترجمہ اصول کافی جلد مصفحہ ۱۲۹)

((قال ابوعبدالله عليه السلام يا معلى اكتم امرنا ولا تذعه فانه من كتم امرنا ولم يذعه اعزه الله به في الدنيا و جعله نورا بين عينيه في الآخرة يقوده الى الجنة، يا معلى من اذاع امرنا يقوده الى الجنة، يا معلى من اذاع امرنا يقوده الى الجنة، يا معلى من اذاع امرنا ولم يكتمه اذله الله به في الدنيا و نزع النور من بين عينيه في الدنيا و نزع النور من بين عينيه في الدنيا و نزع النور من بين عينيه في الاخرة و جعله ظلمة تقوده الى النار.))

''امام جعفرصادق علیہ السلام نے فرمایا: اے معلیٰ! ہمارے امر (امامت) کو چھپاؤ
اور ظاہر نہ کرو، جو ہمارے امر کو چھپائے گا اور ظاہر نہ کرے گا تو اللہ اس کو دنیا میں
عزت دے گا اور آخرت میں اس کی دونوں آئکھوں کے درمیان ایک نور ہوگا جو
اسے جنت کی طرف لے جائے گا اور اے معلیٰ! جو ہمارے امر کو ظاہر کرے گا
چھپائے گا نہیں تو خدا اسے دنیا میں ذلیل کرے گا اور آخرت میں اس کی دونوں
آئکھوں کے نیچ سے نور کو کھینچ لے گا، اور تاریکی اسے کھینچ کر دوزخ کی طرف

لے جائے گی۔' (الشافی ترجمہاصول کافی جلد: ۲صفحہ ۱۵۰)

ان روایتوں سے صاف ظاہر ہے کہ ائمہ کی طرف سے عقیدہ امامت کو چھپانے کی سخت تاکید ہوتی تھی اور وہ ہمیشہ پوشیدہ بھی رہا مگر جب کیسانیوں نے شیعیت اختیار کی تو انہوں نے مشہور کر دیا اور ان کی بیچرکت ائمہ کو بہت نا گوارگزری۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جوعقیدہ شیعوں کے اصول دین میں شامل ہے جس عقیدے پر نجات اخروی کا دار و مدار ہے، جس پر ایمان لانے والا مومن اور انکار کرنے والا کافر قرار پاتا ہے، جس کے بغیر تو حید، رسالت، قیامت پر ایمان کی کوئی وقعت نہیں، اس کواس قدر چھیانے کی تاکید کیوں؟

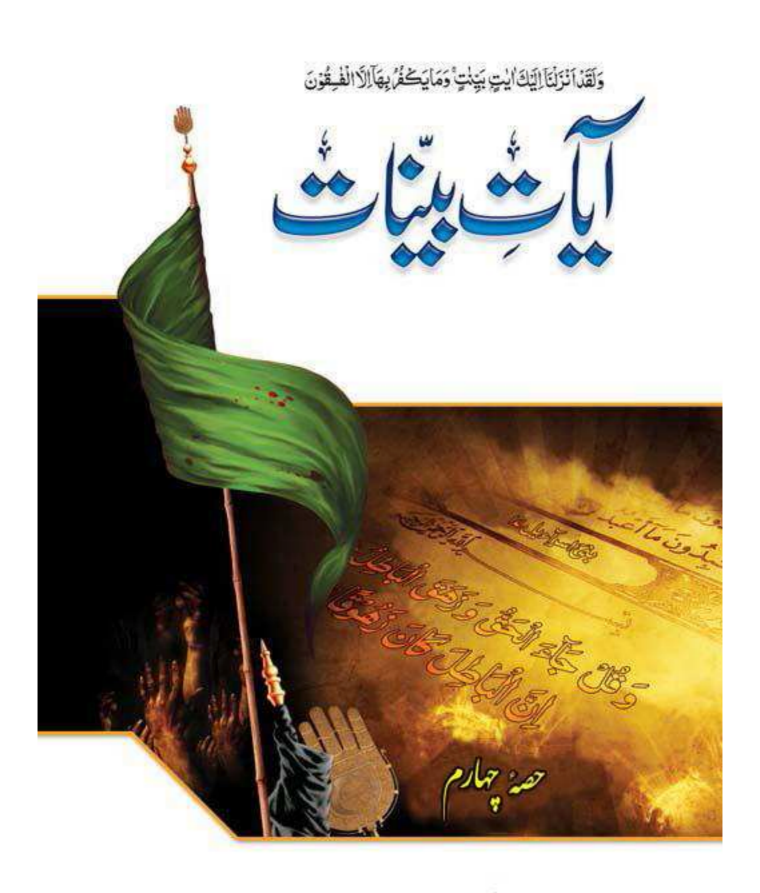
### کوئی معشوق ہے اس بردہ نگار میں

اس کا جواب بالکل سیدها اورصاف ہے کہ جس عقیدے کا وجود نہ قرآن میں نہ حدیث میں، نہ اصحاب رسول جس سے واقف، نہ اہل بیت کو جس کی خبر اور جن لوگوں کو امام مفترض الطاعة ثابت کرنے کے لیے روایات کے ڈھیر لگائے جا رہے ہوں وہ بھی اپنے امام مفترض الطاعة ہونے سے انکار کرتے ہوں تو ایسے غیر اسلامی عقیدے کی اشاعت چھپا کرہی ہوسکتی الطاعة ہونے سے انکار کرتے ہوں تو ایسے غیر اسلامی عقیدے کی اشاعت چھپا کرہی ہوسکتی ہے۔ اب بید دوسری بات ہے کہ دین جناب رسول اللہ طلط اللہ طلط کے تھے وہ ہرگز چھپانے کے لیے ہیں تھا۔ اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿ هُ وَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللللّٰهِ اللّٰهِ

ناظرین کرام! اس مضمون میں امام کی صفات اور ان کے مقام و مرتبہ نیز ان کے اختیارات کے بارے میں متند ترین شیعہ کتب کی روایت اور ان کے معتبر علماء کے اقوال، نیز

خیر سلم علاء کے بیانات کی روشیٰ میں بہت مختصر ساجائزہ لیا گیا ہے جس سے بیٹابت ہوتا ہے کہ موجدین فدہب شیعہ نے نبوت سے بھی بلند آسانی منصب امامت کے نام سے قیامت تک موجدین فدہب شیعہ نے نبوت سے بھی بلند آسانی منصب امامت کے نام سے قیامت تک جاری وساری کر کے رسالت محمدی کو ثانوی درجہ دے دیا ہے، جس کے نتیجہ میں اقراری طور پر نہ سہی، مگر معنا عقیدہ ختم نبوت کا انکار لازم آتا ہے اور اس عقیدہ کے مضرات کے عملی نمونے شیعوں کی احادیث، تفسیرات، افعال و اعمال، کردار و گفتار، نظم و نثر اور روز مرہ کی فدہبی تقریبات، غرض ہرمقام برصاف دیکھے جاسکتے ہیں، مگر اس کے لیے غیر متعصب ذہن اور چشم بینا

کی ضرورت ہے۔



نواب محس اللك سيد محتر مهدى على خان

# بحث فرك

اب ہم فدک کی اصل بحث شروع کرتے ہیں اور اس میں ان باتوں کو بیان کریں گے:

ا۔ فدک کی حقیقت اوراس کے حدود و آمدنی۔

۲۔ فدک کیوں کر آنخضرت طلط علیم کے قبضے میں آیا۔

س۔ فے کے معنی اوراس کا مصرف۔

م- فدك بيغمبر خداط التي عايم في حضرت فاطمه واللينها كوبهبه فرمايا تفايانهيس-

۵۔ سیدۃ النساء فاطمۃ الزہرا رضی ہے فدک کے ہبہ کا دعویٰ حضرت ابوبکر صدیق رضی ہے۔ سامنے کیا تھا یانہیں۔

۲۔ میراث کے دعوے کی حقیقت۔



# فدک کی حقیقت ،اس کی حدوداور آمدنی

قاموس میں لکھا ہے کہ فدک ایک گاؤں ہے خیبر میں۔ اور مصباح اللغات میں لکھا ہے کہ وہ ایک بلدہ (شہر) ہے جو مدینے سے دور وز کی راہ پر ہے اور خیبر سے ایک منزل۔ اور لسان العرب میں ہے کہ فدک ایک گاؤں ہے حجاز میں۔اوراز ہری کہتے ہیں کہ وہ ایک گاؤں ہے خیبر میں۔اوربعض کہتے ہیں کہ وہ حجاز کے ایک طرف میں واقع ہے،اس میں چشمے تھے اور تھجور کے درخت،اور خدانے پیغمبر طلع قلیم پرنے کیا تھا۔اور میر اصیدالاط لاع علی اسماء الامكنة و البقاع مطبوعة جرمني كي جلد دوم صفحة ٢٣٣ مين ہے كه فدك ايك كاؤن ہے حجاز میں مدینے سے دویا تنین دن کے فاصلے پر واقع ہے اور اسے خدانے اپنے رسول کو نے کیا تھا، اس لیے کہ مصلحاً حاصل ہوا تھا، اس میں چشمے تھے اور کھجور کے درخت۔ اور مجم البلدان یا قوت حموی میں ہے کہ فدک ایک گاؤں ہے حجاز میں مدینے سے دو دن کی راہ پر، اور بعض روایت میں تنین دن کی راہ پر، اور یہ گاؤں ہجرت کے ساتویں سال صلحاً نصف پر آنخضرت طلقی علیم کے ہاتھ آیا تھا۔ اور اس میں بہت سے چشمے یانی کے اور خرمے کے درخت تھے۔ فتح الباری شرح سیجے بخاری کی جلد ششم صفحہ ۱۳۰ میں لکھا ہے کہ فدک ایک قصبے کا نام ہے اس میں اور مدینے میں تنین دن کا فاصلہ ہے۔ قاضی نوراللّٰد شوستری''احقاق الحق'' میں فر ماتے ہیں کہ صاحب'' ابطال الباطل'' کا بیے کہنا ہے کہ فدک خیبر کے گاؤں میں سے ایک گاؤں تھا، حجوط ہے، اس لیے کہ صاحب جامع اصول نے مالک بن اوس سے روایت کی ہے کہ عمر ضالتین نے جو حجتیں بیان کیں ان میں سے ایک یہ ہے کہ رسول اللہ طلط علیم کے لیے صفایا بنی نظیر اور خیبر اور فدک کا ثلث تھا۔ اور جناب مولا نا سید دلدارعلی صاحب''عماد الاسلام'' کے دسویں باب کی فصل اول میں شرح نہج البلاغه ابن ابی الحدید معتز لی سے نقل کر کے فدک کی حقیقت وہی

بیان فرماتے ہیں جو قاضی صاحب نے بیان کی ہے۔

فدک کے حدود جو پچھ حضرات شیعہ نے بیان کیے ہیں اوران کی حد بندی کا قصہ انہوں نے نقل کیا ہے، وہ یہ ہے: ملا باقر مجلسی بحار الانوار کی آٹھویں جلد کتاب الفتن صفحہ ۱۰۱ میں فدک کی حد بندی کی نسبت بہ سندعبداللہ بن سنان حضرت امام جعفر صادق مَالینا ہے یہ بیان کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا: ''رسول اللہ طفی آئے فاظمہ کے گھر میں بیٹھے ہوئے تھے کہ جرئیل آئے اور کہا: اے محمد! اٹھو خدائے تبارک و تعالی نے مجھے تھم دیا ہے کہ آپ کے لیے اپنی پروں سے فدک کی حد بندی کر دوں۔ آپ جبرئیل مَالینا کے ساتھ اٹھ کھڑے ہوئے اور تھوڑی دیر میں لوٹ آئے اور حضرت سیدہ کے بوچھے پر آپ نے فرمایا کہ جبرئیل مَالینا نے میر بے لیے اپنی میں لوٹ آئے اور حضرت سیدہ کے بوچھے پر آپ نے فرمایا کہ جبرئیل مَالینا نے میر بے لیے اپنی سیدہ کے حد بندی کر دی ہے۔''

ہم کوافسوس ہے کہ کوئی روایت حضرات امامیہ نے کسی امام کی طرف سے ایسی بیان نہیں فرمائی جس سے معلوم ہوتا ہے کہ جبرئیل مَالیّلا نے اپنے پروں سے جو حدود فدک مقرر کیے تھے وہ اسی قرید یا بلد کے تھے جو ایک گاؤں مدینے سے دو دن یا تین دن کی راہ پر ہے۔ یا وہ حدود مقرر کیے تھے جن کا ذکر حضرت امام موسیٰ کاظم کی روایت میں ہے جس کی ایک حدعدن، دوسری سمر قند، تیسری افریقہ اور چوتھی سمندر جوآ رمینیہ سے ملا ہوا ہے تھی، اور جس کی نسبت ہارون رشید نے کہا تھا کہ بیتو سب دنیا ہے اور وہ بیروایت ہے جسے ہم بیان کرتے ہیں:

بحارالانوار صفحہ الما کتاب الفتن مطبوعہ ایران میں مناقب ابن شہر آشوب سے ملا باقر مجلسی نے نقل کیا ہے کہ ہارون رشید نے حضرت امام موئی کاظم سے کہا کہ آپ فدک لے لیجے! حضرت نے انکار کیا، اور جب بھی ہارون رشید ان سے فدک کے لیے کہتا تو وہ انکار ہی کرتے۔ آخر جب اس نے بہت اصرار کیا تو آپ نے فرمایا کہ میں اسے نہلوں گا، جب تک مع اپنے حدود کے نہ دیا جائے۔ ہارون رشید نے کہا اچھا اس کے حدود بتلاؤ۔ امام نے فرمایا کہ اگر میں نے اس کے حدود بتا ہے تو تم ہرگز نہ دو گے، ہارون رشید نے کہا قتم ہے تمہمارے کہا گر میں نے اس کے حدود بتا ہے تو تم ہرگز نہ دو گے، ہارون رشید نے کہا قتم ہے تمہمارے نانا کی! ضرور دوں گا۔ تب امام نے کہا کہ پہلی حداس کی عدن ہے، یہن کر ہارون رشید کا چہرہ نانا کی! ضرور دوں گا۔ تب امام نے کہا کہ پہلی حداس کی عدن ہے، یہن کر ہارون رشید کا چہرہ

متغیر ہوگیا، پھرامام نے کہا کہ دوسری حداس کی سمر قند ہے، یہ سن کر ہارون رشید کا چہرہ تمتمانے لگا، پھرامام نے کہا کہ تیسری حداس کی افریقہ ہے بیس کر ہارون رشید کا چہرہ سیاہ ہوگیا، پھر امام نے فرمایا کہ چوتھی حداس کی سمندر کا کنارہ ہے جو آ رمینیہ سے ملا ہوا ہے۔ تب ہارون رشید نے کہا کہ آپ نے ہمارے لیے تو کچھ بھی نہ چھوڑا۔ امام نے کہا کہ میں نے تم سے پہلے میں کہہ دیا تھا کہ آگر میں فدک کے حدود بتاؤں گا تو تم بھی نہ دو گے۔ اسی پر ہارون رشید نے امام کے قبل کا ارادہ کرلیا۔

اس روایت کولکھ کر پھر ملا باقر مجلسی لکھتے ہیں کہ ابن اسباط کی روایت میں پہلی حداس کی عریش مصر، دوسری دومۃ الجندل اور تیسری احداور چوتھی سمندر بیان کی تھی۔اس پر ہارون رشید نے کہا کہ بیسب یہودیوں کے قبضے میں ابوہالہ کے مرنے کہا کہ بیسب یہودیوں کے قبضے میں ابوہالہ کے مرنے کے بعد تھی، پس اسے خدا اور رسول نے اپنے لیے فے بغیر جنگ و جدال کے کرلیا اور خدانے رسول اللہ طابع اللہ طابع اللہ طابع اللہ علیہ کے کہ یہ حضرت فاطمہ کودے دو۔

ملا با قرمجلسی فرماتے ہیں کہ بیہ دونوں حد بندیاں جو بیان کی گئیں اس کے خلاف ہیں جو لغت نویسوں نے بیان کی میں اور پھراس کا جواب ملا صاحب بید سیتے ہیں کہ شاید مرادامام کی بیت نویسوں نے بیان کی ہیں، اور پھراس کا جواب ملا صاحب بید سیتے ہیں کہ شاید مرادامام کی بیت ہے کہ بیسب فدک کے حکم میں داخل ہیں اور گویا دعویٰ ان سب پر تھا اور فدک کا نام صرف مثلاً اور تغلیباً تھا۔

یہ روایت حدود فدک کے متعلق جو حضرات شیعہ بیان کرتے ہیں اسے ہم نے اس لیے بہاں بیان کیا کہ گویا فدک اور خلافت کو مرادف سمجھتے ہیں، یعنی جہاں تک مسلمانوں کا قبضہ تھا وہ فدک کے حکم میں داخل تھا اور حضرت فاطمہ وظائی اس کا مطالبہ فرماتی تھیں۔ مگر فدک جسیا کہ ہم اپنی روایتوں سے اوپر بیان کر چکے ایک موضع ہے اور اس کے حدود جس طرح سب گاؤں کے معین اور معلوم ہوتے ہیں سب جانتے تھے، پیغمبر خداط اللے آئی نے اس کا انتظام انہی لوگوں کے سپر دکر دیا تھا جن سے صلحاً لیا گیا تھا اور یہ قرار پایا تھا کہ جو بچھ بیدا ہواس میں سے نوف وہ لوگ لیا کریں اور نصف آئخ ضرت طلتے آئی ہے دیا کریں، چنانچہ اس کے مطابق نصف وہ لوگ لیا کریں اور نصف آئخ ضرت طلتے آئی ہے دورے دیا کریں، چنانچہ اس کے مطابق

ہر سال پیغمبر خداط اللہ آتے ، اور جو غلہ وہاں سے کچھ لوگ جاتے اور تخمینہ کر کے آنخضرت طلط آتے ہا اور خمینہ کر کے آنخضرت طلط آتے ، اور جو غلہ وہاں سے آتا اسے حضرت اپنے اہل وعیال کے لیے رکھ کر باقی مسلمانوں کو تقسیم کردیتے۔

مگر حضرات شیعه فرماتے ہیں کہ اس کی آمدنی ہرسال چوہیں ہزار دینارتھی، جیسا کہ ملا باقر مجلسی ''حیات القلوب'' میں لکھتے ہیں کہ آنخضرت طفی اللہ نے اہل فدک کے ساتھ معاہدہ کرلیا تھا کہ وہ ہرسال چوہیں ہزار دینار دیا کریں جو کہ اس زمانے کے حساب سے تقریباً تین ہزار چھسوتو مان (سکہ ایرانی) ہوتے ہیں۔ اور صاحب ''تشئید المطاعن '' کہتے ہیں کہ بہ حساب ہندوستان کے ایک لاکھ بیس ہزار روپیہ اس کا ہوتا ہے۔ اور صاحب ''تشئید المطاعن '' خیمته اللہ علیہ السمطاعن '' نے لکھا ہے کہ ابوداؤ دائی سنن میں لکھتے ہیں کہ عمر بن عبدالعزیز رحمته اللہ علیہ جب خلیفہ ہوئے تو اس وقت فدک کی آمدنی چالیس ہزار دینارتھی۔



# فرک آنخضرت طلقیانی کے قبضے میں کسے ایا کے کیسے آیا

فتح الباری کی جلد ششم صفحہ ۱۳۹ میں لکھا ہے کہ تمام اصحاب مغازی نے فدک کے آنخضرت طلط علیم کے قبضے میں آنے کا قصہ بیان کیا ہے کہ فدک کے باشندے یہودی تھے۔ جب خیبر فتح ہو گیا تو ان لوگوں نے آنخضرت اللیکائی کے پاس پیغام بھیجا کہ آپ ہمیں امن دیں ہم شہر کو چھوڑ کر چلے جائیں گے۔ اور ابوداؤ دینے زہری کی روایت سے بیان کیا ہے کہ خیبر کے کچھ باقی لوگ قلعہ بند ہو گئے تھے انہوں نے آنخضرت طلقے آیا ہے درخواست کی کہ آپ ہمارا خون معاف کر دیجیے اور ہمیں چلے جانے کی اجازت دے دیجیے، آپ نے ایسا ہی کیا اس کواہل فدک نے سنا اور انہوں نے بھی ایسا ہی معاملہ کیا۔ اور ابوداؤ دیے ابن شہاب سے روایت کی ہے کہ آنخضرت طلط علیم بقیدا ہل خیبر کا محاصرہ کر رہے تھے کہ اس اثنا میں فدک والوں سے اور چند معین گاؤں سے سلح ہوگئی۔تفسیر کبیر صفحہ اسے مطبوعہ مصر میں آبت ﴿مَا أَفَا عَ اللُّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ ﴿ (سورة حشر: ٦) .... "جو باته لكَّائ الله اين رسول كوـ " کی شان نزول میں لکھا ہے کہ بیآ یت فدک کے متعلق ہے، اس لیے کہ فدک کے باشندے جلاوطن کر دیے گئے تھے اور ان کے سب گاؤں اور مال بغیرلڑائی کے رسول اللہ طلقے علیہ سے قبضے میں آ گئے تھے اور فدک ہی کے غلّے میں سے آنخضرت طلقے علیہ اپنا اور اپنے عیال کا خرج نکال کر باقی کوہتھیاروں وغیرہ میں خرچ کر دیا کرتے تھے۔

امام ابوالعباس احمد بن میکی بلاذری فتوح البلدان میں لکھتے ہیں کہ اسامہ بن زید رضائی، نے ابن شہاب سے اور انہوں نے مالک بن اوس سے روایت کی ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب والنفی نے کہا ہے کہ رسول اللہ کے تین صفایا تھے (صفایا اس مال اور چیز کو کہتے ہیں جو امام غنیمت میں سے اپنے لیے علیحدہ کر ہے) اول بنی نضیر کا مال، دوسر بے خیبر اور تیسر بے فدک بنونضیر کے مال آنخضرت طفاع آئے آئے اپنی ضرورتوں کے لیے روک لیے تھے۔ اور فدک مسافروں کے لیے تھا اور خیبر کے تین جھے کر کے دومسلمانوں کونسیم کر دیے تھا اور ایک حصہ اپنے لیے اور اپنے اہل کے لیے روک لیا تھا۔ آنخضرت طفاع آئے کے اہل کے خرج سے جو خصہ اپنے کے اور اپنے اہل کے خرج سے جو نکے جاتا وہ فقرائے مہاجرین کو دے دیا جاتا تھا۔ (دیکھونتوح البلدان صفحہ ۲ مطبوعہ جرمنی)

اسی کتاب میں بیہ بھی روایت ہے کہ لوگوں نے کہا ہے کہ رسول اللہ طلق قرام خیبر سے مراجعت فرماتے ہوئے محیصہ بن مسعود انصاری خالیئ کو اہل فدک کے پاس دعوت اسلام کرنے کو بھیجا اور ان کا رئیس ایک شخص یہودی بہ نام پیشع بن نون تھا، یہود یوں نے نصف حصہ زمین پررسول اللہ طلق قرام سے کہ کی مسلمانوں نے سواروں سے اس قتم کا حملہ ہیں کیا تھا، اس لیے بید حصہ خالص رسول اللہ طلق قرام کا تھا جو مسافر آپ کے پاس آمد و رونت رکھتے تھے۔ ان کے خرج میں بیآمد نی آیا کرتی تھی۔ اس کے باشندے وہیں فدک میں رہا کیے یہاں تک کہ حضرت عمر فرائٹی خلیفہ ہوئے اور انہوں نے جاز سے یہود یوں کو زکال دیا۔ ابوالہ پیٹم مالک بن تیہان فرائٹی سیمیل بن ابی خلیمہ فرائٹی اور زید بن ثابت فرائٹی انصاریوں کو فدک میں مالک بن تیہان فرائٹی سیمیل بن ابی خلیمہ فرائٹی اور زید بن ثابت فرائٹی انصاریوں کو فدک میں کی طرف ان کو زکال دیا۔ (دیکھونوح البلدان صفحہ ۲ مطبوعہ جرمی)

اس کے قریب قریب تاریخ طبری اور تاریخ کامل ابن اثیر میں بھی لکھا ہے جس کی اصل عبارتیں ہم حاشیہ پرنقل کرتے ہیں۔ •

<sup>•</sup> خلاصة تاريخ طبرى يه بع: حاضر رسول الله على ا

ا يت بيات - بهارم المحلال المحلول المح

قاضی نور اللہ شوستری صاحب''احقاق الحق'' نے بحوالہ بھم البلدان مؤلفہ یا قوت حموی شافعی کے لکھا ہے کہ فدک کو اللہ تعالی نے سن سات ہجرت میں اپنے رسول پرسلح کے طور فے کیا اور کیا تھا۔اس کا قصہ یہ ہے کہ جب آپ خیبر میں نازل ہوئے اور اس کے قلعوں کو فتح کیا اور اس میں کوئی نہ رہا صرف ایک تہائی لوگ رہ گئے اور ان پر حصار کی تختی ہوئی تو انہوں نے رسول اللہ طلاع آئے ہے پاس آ دمی بھیج کر پوچھا کہ ان کے جلاوطن ہونے پر ان کو اجازت وے دیں، آپ نے اس کو منظور کر لیا۔ پھر یہ خبر اہل فدک کو پنجی تو انہوں نے آپ کی خدمت میں قاصد بھیج کر دریا فت کیا کہ ہم سے نصف اموال اور تمار (کھلوں) پرسلح کر لیں، آپ نے اس کو بھی منظور کر لیا تو یہ ہے وہ صورت جس پر گھوڑ وں شتر وں کی دوڑ نہیں ہوئی، اس لیے یہ خالص منظور کر لیا تو یہ ہے وہ صورت جس پر گھوڑ وں شتر وں کی دوڑ نہیں ہوئی، اس لیے یہ خالص منظور کر لیا تو یہ ہوئی۔

اور بحارالانوار میں بروایت امام جعفر صادق فدک کے آنخضرت طلطے ایم قبضے میں آنے کی کیفیت اس طرح پرلکھی ہے کہ ایک جہاد میں رسول اللہ طلطے آیے تشریف لے گئے، جب آپ اس سے لوٹے اور راستے میں کسی جگہ ٹھمرے اور دوسرے لوگ بھی آپ کے ساتھ سے کہ آپ سے ساتھ سے کہ آپ کے ساتھ سے کہ آپ کے یا تھے کہ تھے کہ

اور تاريخ كامل ابن اشر جلد دوم صفح ۱۰۰ ميل هے: لـما انصر ف رسول الله على حيبر بعث محيصة بن مسعود الى اهل فدك يدعو هم الى الاسلام و رئيسهم يومئذ يوشع بن نون اليهود فصا لحوارسول الله على نصف الارض فقبل منهم ذلك و كان نصف فدك خالصالرسول الله على لانه لم يوجف المسلمون عليه بخيل ولا ركاب يصرف ماياتيه منها على ابناء السبيل و لم يزل اهلها بها حتى استخلف عمر بن الخطاب صلى و اجلى يهودالى الحجاز فبعث ابا الهيثم بن تيهان و سهل بن ابى خيثمة و زيد بن ثابت فقوموا النصف تر بتها بقيمة عدل فد فعها الى اليهود و اجلاهم الى الشام و لم يزل رسول الله الوابوبكر و عمر و عثمان و على سلى يصنعون صنع رسول الله الله الله المعاوية الخلافة اقطعها مروان بن الحكم فوهبها مروان ابنه عبدالملك ..... انتهى ــ

جیسے کپڑا لیبیٹ لیتے ہیں، یہاں تک کہ فدک پر پہنچے، جب اہل فدک نے گھوڑوں کا آنا سنا تو ان کو بیرخیال ہوا کہان کا کوئی تثمن چڑھآیا انہوں نے شہر کے دروازے بند کر دیے،شہر سے باہر ایک گھر میں ایک بڑھیا رہتی تھی اس کو دروازوں کی تنجیاں دے کرخود پہاڑوں پر جا چڑھے، جبرئیل مَالیّنلا بڑھیا کے پاس آئے اور اس سے تنجیاں لے کرشہر کے دروازے کھو لے، پیغمبر طفیحاً تا ہے اس کے گھر میں دورہ کیا۔ جبرئیل عَلیناً نے کہا اےمحمد! بیہوہ ہے جس کواللّٰہ تعالی نے خاص کرآ یے کو دیا ہے نہ اور لوگوں کو۔ یہی معنی ہیں اس قول خداوندی کے رہما آفا ء اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ ...الخ ﴾ (سورهٔ حشر: ٦) ..... پهر جرئيل عَاليتها نے دروازے بندكر دیے اور تنجیاں آپ کو دے دیں اور رسول اللہ طلقے علیہ نے ان کو اپنے سیف کے غلاف میں ر کھ لیا اور وہ غلاف آپ کی کجاوے میں متعلق تھا، پھر آپ سوار ہوئے اور زمین آپ کے لیے لپیٹ دی گئی کہ آپ قافلے میں پہنچ گئے اور لوگ اس وقت تک اپنے مقاموں پر بیٹھے ہوئے تھے، متفرق نہ ہوئے تھے، اور نہ کہیں گئے تھے کہ اتنے میں آپ نے فر مایا کہ ہم فدک گئے تھے اورالله تعالیٰ نے مجھے ہی غنیمت میں اس کو دیا ہے۔ منافقین نے ایک دوسرے کی طرف اشارہ کیا۔ پھرآپ نے فرمایا کہ بیے تنجیاں ہیں فدک کی اوران کواینے غلاف سیف سے نکال کر دکھلا دیں۔ پھر لوگ سوار ہوئے اور جب مدینے میں پہنچے تو آپ فاطمہ رہائیہا کے پاس آئے اور فرمایا کہاہے بیٹی! تیرے باپ کواللہ تعالیٰ نے غنیمت میں فدک دیا ہے اور وہ تیرے باپ ہی کے لیے خاص ہے نہ اور مسلمانوں کے لیے، میں اس میں جو جا ہوں کروں .....الخ ۔

(ترجمه اردوحیات القلوب جلد ۲صفحه ۲۳۷۷ ۱۳۴۸ پر بھی پیروایت موجود ہے)

ملا باقر مجلسی تفسیر فرات بن ابراہیم سے روایت مذکورہ بالا سے بھی بڑھ کر ایک عجیب و غریب روایت نقل کرتے ہیں جوان کے مذاق کے بالکل مطابق ہے اور جس میں ان کو گویا اس بات کا دکھانا ہے کہ فدک بمدد حضرت علی کرم اللہ وجہ کے اور بعض سرداران فدک کے قتل کے بعد پینج بر خداط لیے ہے ہے میں آیا تھا اور اس سے ضمناً فدک پر جناب امیر کاحق ثابت کرنا منظور ہے، وہ روایت یہ ہے کہ زین بن محمد بن جعفر علوی نے محمد بن مروان سے اور اس

ا يت بيات چهارم که کارگرای کارگ

نے عبید بن میکی سے اور اس نے محمد بن علی بن الحسین علائے ام سے بیروایت کی ہے: '' جبرئیل پینمبر خداطشی آئے اور آنخضرت طشی آئے ایس آئے اور آنخضرت طشی آئے اپنے ہتھیار لگائے اور اپنی سواری پر زین کسا اور علی علالے ام نے بھی اپنے ہتھیار لگائے اور زین کسا، پھر دونوں آ دھی رات کواس طرف چلے جسے کوئی نہیں جانتا تھا اور جہاں خدانے ان کو لے جانے کا ارادہ کیا تھا، یہاں تک کہ وہ فدک میں پہنچے اس وقت آب سے علی عَالِیٰلا نے عرض کیا کہ میں آپ کواٹھا کر لے چلوں گا۔ آپ نے فرمایا کہ ہیں میں تم کو لے چلوں گا۔ پس آپ نے علی عَالِیلا کواپنے باز ویراٹھا لیا اور لے چلے یہاں تک کہ قلعہ فدک کی شہر پناہ پر پہنچ گئے اور وہاں سے علی عَالِیلاً قلعہ میں داخل ہوئے اور ان کے پاس آنخضرت طلط علیم کی تلوار تھی ، وہاں جا کر علی عَلَیْتِلًا نے اذان دی، اور تکبیر کہی کہ قلعہ والے اس آ واز کوس کر گھبرائے ہوئے دروازے برنکل آئے اور دروازہ کھول کر باہرنکل گئے، پھران کے سامنے آنخضرت طلط عَلَيْم آگے اور علی عَالِيْلا بھی ان کی طرف بہنچ گئے ، پھرعلیٰ نے اٹھارہ آ دمی ان کے سر داروں اور بزرگوں میں سے تل کیے اور باقیوں نے اپنے آپ کو حوالے کر دیا۔ اور آنخضرت طلع علیم نے ان کے بچوں کواینے آگے کرلیا اور جوان میں سے بیجے ان کے مال واسباب کوان کی گردنوں پررکھ کر مدینے کولے گئے۔ پس کسی اور کوسوائے آنخضرت طلنے علیہ کے فدک کے لینے میں نکلیف نہیں کرنی یڑی، اس لیے فدک آپ کے اور آپ کی ذریت کے لیے مخصوص ہوا اور مسلمانوں کا اس میں کوئی حصہ نہ ہوا۔

(بحارالانوار، كتاب الفتن صفحه• ٩)

غرض کہ بیامربین الفریقین مسلم ہے کہ فدک ان اموال میں سے ہے جس کو فے کہتے ہیں، ان لیے ہم فے کے معنی اوراس کا مصرف بیان کرتے ہیں۔

# فے کے معنی اور ان کامصرف

لسان العرب میں ہے کہ • فے اس فنیمت اور خراج کو کہتے ہیں جو مسلمانوں کو کفار کے اموال سے بے جنگ و جہاد کے حاصل ہوئی ہو۔اصل میں فے کے معنی رجوع کے ہیں، گویا اصل میں مسلمانوں ہی کا تھا انہی کی طرف لوٹ آیا۔اوراسی وجہ سے فے اس سایہ کو کہتے ہیں، جوزوال کے بعد ہوتا ہے کیونکہ وہ مغرب کی جانب سے مشرق کی جانب لوٹ جاتا ہے۔ یہ فی کا لفظ قرآن مجید سے لیا گیا ہے اور یہ کہ وہ کس سے خصوص ہے اوراس کا مصرف یہ فی کا لفظ قرآن مجید سے لیا گیا ہے اور یہ کہ وہ کس سے خصوص ہے اوراس کا مصرف کیا ہے، آیت مفصلہ ذیل میں جو سور ہ حشر میں واقع ہے ندکور ہے۔خداوند تعالی فرما تا ہے:

﴿ وَمَا اَفَاءَ اللّٰهُ عَلٰی دَسُولِهِ مِنْهُمُ فَہَا اَوۡجَفُتُمُ عَلَیْہِ مِنْ خَیْلِ وَّلَا مِنْ اِللّٰهُ عَلٰی کُلِّ شَیْءٍ وَلِیْرَ اللّٰہِ عَلٰی کُلِّ شَیْءٍ وَلِیْرَ اللّٰہِ عَلٰی کُلِّ شَیْءٍ وَلِیْرَ اللّٰہِ اِللّٰہُ وَلِلْرَّ سُولِ وَلِیْنَ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ وَلِلْرَّ سُولِ وَلِیْنَ السّٰبِیْلِ ﴾ وَلِلْرَّ سُولِ وَلِیْنَ وَابْنِ السّبیالِ ﴾ وَلِیْنَ وَابْنِ السّبیالِ ﴾ وَلِیْنَ وَالْیَتَ اَمْی وَالْہَسَا کِیْنِ وَابْنِ السّبیلِ ﴾

(سورة الحشر: ٧٠٦)

''جو ہاتھ لگایا اللہ نے اپنے رسول کو ان سے سوتم نے نہیں دوڑ ائے اس پر گھوڑ ہے نہ اونٹ مسلط کر دیتا ہے، اپنے رسول کو جس پر جا ہے اور اللہ سب چیز کرسکتا ہے جو ہاتھ لگائے اللہ اپنے رسول کو بستیوں والوں سے سواللہ کے واسطے اور رسول کے اور ناطے والوں کے اور ختا جوں کے اور مسافر کے۔''

<sup>1</sup> اصل عبارت بير بي الفئ الغنيمة و الخراج و هو ما حصل للمسلمين من اموال الكفار من غير حرب ولا جهاد و اصل القى الرجوع كانه كان في الاصل لهم فرجع اليهم و منه قيل الظل الذي يكون بعد الزوال في لانه يرجع من جانب الغرب الى جانب الشرق\_ ١٢

تفسیر کبیر کی جلد ششم مطبوعه مصر کے صفحہ ا ۲۷ میں اس آیت کی تفسیر میں لکھا ہے کہ مبر د کا قول ہے کہ فاء یفیء جب بولا جاتا ہے کہ جب کوئی چیزلوٹے۔اور جب خداکسی چیز کولوٹا دے تواَفَاءَ اللّٰهُ بولتے ہیں۔ ازہری کا قول ہے کہ فے ان مالوں کو کہتے ہیں جو بغیرلڑائی کے خدا مخالفین سے مسلمانوں کو دلوا تا ہے۔اس کی کئی صورتیں ہیں یا مخالفین اپنے وطنوں سے نکل جائیں اور ان کومسلمانوں کے لیے جھوڑ جائیں، یا جزیہ برصلح کرلیں جس کو ہرشخص کی طرف سے ادا کیا کریں، یا علاوہ جزیے کے اور کوئی چیز خونریزی کے فدیہ میں ملے جیسے کہ بنونضیر نے آنخضرت طلقے علیم سے سلح کے وقت کیا تھا کہ ہرتین آ دمی ایک اونٹ کو علاوہ ہتھیا روں کے اورجس چیز سے جا ہیں بھرلیں اور باقی ماندہ حجبوڑ جائیں ، پس پیہ باقی ماندہ مال فے ہے۔ یہی وہ مال تھا جس کوخدانے کفار سے مسلمانوں کی طرف پھیر دیا۔اورمنہم کی ضمیریہوداور بنونضیر کی طرف پرتی ہے۔ ((فما اوجفتم وجف الفرس البعیریجف و جفا و و جیے فیا)) سے ہے۔ وجف کے معنی تیز روی کے ہیں۔ جب کوئی شخص کسی کو تیز روی پر مادہ كري تب "او جف صاحبه" كهاجاتا بـ اور عليه كي ضمير مـ آ افآء الله كي طرف راجع ہے اور من خیل و لار کاب، رکاب اونٹ کی سواری کو کہتے ہیں۔ عرب کے لوگ اونٹ ہی کے سوار کو راکب کہتے ہیں ، اور گھوڑے کے سوار کو فسار س۔اس آیت کے معنی پیر ہیں کہ صحابہ نے رسول اللہ طلع علیہ سے درخواست کی تھی کہ جیسے آپ نے مال غنیمت کولوگوں میں تقسیم کر دیا ہے، ایسے ہی مال فے کو بھی تقسیم کر دیجیے، اس پر خدا تعالیٰ نے ان دونوں چیزوں میں فرق بیان کر دیا کہ مال غنیمت وہ ہے جس کے حاصل کرنے میں تم نے محنت برداشت کی ہواور گھوڑوں اور اونٹوں سے اس برجملہ کیا ہو۔ اور فے اس کے خلاف ہے، اس کے حاصل کرنے میں تم کو پچھ تھکان نہیں ہوئی، اس لیے بیرسول اللہ طلط عَلَیْم کی سپر دگی میں رہے گا، وہ جہاں جا ہیں اس کوصرف کریں۔

اسی آیت کی تفسیر میں امام رازی لکھتے ہیں کہ اگر بیآیت بنونضیر کے اموال کے متعلق ہے تو بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ ان کے اموال لڑائی کے بعد ضبط کیے گئے تھے، اس لیے جا ہیے

کہ وہ مال غنیمت ہوں نہ تجملہ مال نے کے۔اوراس کا وہ یہ جواب دیتے ہیں کہ مفسرین نے دو وجہ بیان کی ہیں۔ایک بید کہ یہ آیت بنی نضیر کی بستیوں کے متعلق نہیں ہے بلکہ فدک کے متعلق ہے، مگر جب ان سے لڑائی ہوئی تھی تب مسلمانوں کے پاس گھوڑوں اور اونٹوں کا پچھ سامان نہ تھا اور نہ پچھالی مسافت قطع کرنی پڑی تھی وہ لوگ مدینے سے صرف دومیل پر تھے، مسلمان وہاں سے پیادہ پاؤں وہاں چلے گئے،صرف رسول اللہ بھی بہت خفیف سی بوئی تھی اور گھوڑے اور اونٹ تو بالکل موجود ہی نہ تھے، اس لیے خدا تعالی نے ان چیزوں ہوئی تھی اور گھوڑے اور اونٹ تو بالکل موجود ہی نہ تھے، اس لیے خدا تعالی نے ان چیزوں کے حاصل ہوتے ہیں۔ اور یہ مال کے حاصل ہونے کو ویسا ہی قرار دیا جیسے بغیر لڑائی کے حاصل ہوتے ہیں۔ اور یہ مال تخضرت ملے تخضرت ملے تی آیا ہے کہ آنخضرت ملے تی تا کہ خضرت ملے تی تا ان مالوں کو مہاجرین میں تقسیم کر دیا تھا، انصار میں سے صرف تین آ دمیوں کو دیا تھا جو حاجت مند تھے ابود جانہ، اور سہل بن حنیف، اور حارث بن صمہ شخاہے۔

ان اموال کے متعلق جورسول اللہ طلطے آئے ہاتھ میں آئے اور آپ کے بعد خلفاء اور ائمہ اس پر متصرف ہوئے ضروری ہے کہ ان کے اقسام اور حقیقت اور مصرف کا بیان ذرا تفصیل سے کیا جائے تا کہ معلوم ہو کہ فے جسے کہتے ہیں اس میں اور دیگر اقسام میں مثل غنیمت وغیرہ کے کیا فرق ہے اور ان اموال پر رسول خدا طلطے آئے تا خلفاء اور ائمہ کا تصرف مالکانہ تھا یا متولیانہ، چنانجہ اسے ہم بیان کرتے ہیں۔

یہ بات یادرکھنی چاہیے کہ اکثر صدقہ اور صدقات کا لفظ قر آن مجید اور احادیث میں آیا ہے اس کے دومعنی ہیں۔ایک عام اور ایک خاص۔ بھی وہ اپنے عام معنی میں ان اموال پر بولا جاتا ہے جومسلمانوں کے مصالح اور انتظام لشکر اور دیگر کاموں میں صرف کرنے کے لیے حاصل کیے جاتے ہیں اور ان معنی میں صدقہ ، زکوۃ اور اموال لا وارث اور خمس غنیمت ، خراج اور فے وغیرہ سب کوشامل ہے۔اور بھی مخصوص معنی میں اس کا استعال ہوتا ہے، اور اس سے مراد صرف زکوۃ اور صدقہ جو اہل ہیت ِرسول الله

پر حرام ہے وہ صدقہ مخصوص ہے، لینی زکوۃ اور خیرات۔

جو مال آنخضرت طلط الله علیه میں آتا اس کی تین قسمیں تھیں۔ زکو قہ بنیمت، فے، زکو قہ بیان خصرت طلط الله ہوتا ہے اور اس کا ذکر سور ہ تو بہ میں ہے، اسی میں زکو قہ کا مصرف بیان کیا گیا ہے۔ غنیمت اس مال کو کہتے ہیں جولڑائی میں ہاتھ آئے اور اس کو بعض انفال بھی کہتے ہیں، اور اس کا ذکر سور ہُ انفال میں آیا ہے۔

ز کو ة کے مصرف کے متعلق خداوند تعالی فرما تا ہے:

﴿إِنَّهَا الصَّدَفْتُ لِلْفُقَرَآءِ وَ الْمَسْكِينِ وَالْعَبِلِيْنَ عَلَيْهَا وَ الْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرَّقَابِ وَ الْغُرِمِيْنَ وَفِي سَبِيْلِ اللَّهِ وَابْنِ السَّبِيْلِ فَرِيْضَةً مِّنَ اللَّهِ وَ اللَّهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ ٥ ﴿ (سورة توبه: ٦٠) ''زکوۃ جو ہے سو وہ حق ہے مفلسوں کا اور مختاجوں کا اور زکوۃ کے کام پر جانے والوں کا جن کا دل پر جانا منظور ہے اور گردنوں کے چھٹرانے میں اور جو تاوان بھریں اور اللہ کے راستے میں اور راہ کے مسافر کوٹھہرایا ہوا ہے اللہ کا۔'' یعنی صدقات کے مستحق صرف بی<sub>د</sub>لوگ ہیں فقیر ، یعنی وہ مختاج جوسوال نہ کرتے ہوں ، اور مسکین، یعنی وہ مختاج جو بھیک مانگتے ہوں اور وہ لوگ جو تحصیل زکو ۃ کے لیے مقرر ہوں اور وہ لوگ جن سے جہاد میں مددمل سکتی ہو، اور ان کی تالیف قلوب منظور ہو، اور غلاموں کے آزاد کرنے اور قرض داروں کے قرض چکانے اور خدا کی راہ میں مثل جہاد وغیرہ کے صرف کیا جائے اور مسافروں کو دیا جائے۔ پیغمبر خدا طلقے علیم پر صدقات کی تقسیم میں بعض منا فقوں نے اعتراض کیا تھا کہ پینمبر دولت مندوں سے مال لیتے ہیں اورا پنے اقارب اور اہل مودت کواپنی مرضی کے موافق دیتے ہیں اور عدل کی رعایت نہیں کرتے۔اس لیے خدانے اس آیت میں صدقات کا مصرف بیان کر دیا که رسول کواس سے پچھتعلق نہیں ہے، نہ وہ اپنے لیےاس میں سے کچھ حصہ لیتے ہیں نہاس میں سے کوئی حصہ آپ کے اقارب اور عزیزوں کے لیے دیا جاتا ہے، پیغمبر صرف اس کے امین اور خازن ہیں اور خدا کے حکم کے بہموجب اس کی تقسیم کرنے

# ایت بیات پیات پیار می کارگرای ک

والے۔ ((فکان علیه الصلوٰة والسلام یقول ما اعطیکم شیئاً ولا امنعکم انسما ان خازن اضع حیث امرت) کمیں تمہیں نہ کچھ دیتا ہوں اور نہ روکتا ہوں، میں صرف خزانجی ہوں جہاں تھم ہوتا ہے وہاں خرچ کرتا ہوں۔

غنيمت كم تعلق سورة انفال ك شروع مين خدا تعالى فرما تا ب: ﴿ يَسُعُلُونَكَ عَنِ الْآنُفَالِ قُلِ الْآنُفَالُ لِلّٰهِ وَ الرَّسُولِ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَ الرَّسُولَةُ إِنْ كُنْتُمْ مُّوْمِنِينَ ﴾ الله وَ رَسُولَةُ إِنْ كُنْتُمْ مُّوْمِنِينَ ﴾ الله وَ رَسُولَةُ إِنْ كُنْتُمْ مُّوْمِنِينَ ﴾ الله وَ رَسُولَةُ إِنْ كُنْتُمْ مُّوْمِنِينَ ﴾ (سورة انفال: ١)

'' یعنی پوچھتے ہیں جھے سے اے محمد! مال غنیمت کی نسبت کہہ دے ان سے کہ بیاللہ اور اس کے رسول کا ہے، سو ڈرو اللہ سے آپس میں جھکڑا نہ کرو اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کروا گرتم ایمان والے ہو۔''

یہ آیت بدر کی لڑائی میں جوغنیمت ہاتھ آئی تھی اس کے متعلق نازل ہوئی۔ چونکہ یہ پہلی لڑائی تھی اور پہلی ہی غنیمت، جو مسلمانوں کو ہاتھ لگی تھی ، اس لیے اس کی نسبت پچھ جھگڑا بیدا ہوا۔ اور جیسا کہ 'معالم النزیل' وغیرہ میں بیان کیا گیا ہے جھگڑے کا سبب یہ تھا کہ زمانۂ جاہلیت میں غنیمت کے مال کا یہ دستور تھا کہ تقسیم ہونے سے پہلے سردار لشکر جو چاہتا تھا اول اپنے لیے پیند کر لیتا اور اس پیند کی ہوئی چیز کو صفی کہتے (جس کی نسبت صفایا کا لفظ مستعمل ہے اور جا بجا اس بحث میں آیا ہے ) اور تقسیم کے وقت چو تھا، یعنی چہارم حصہ سردار کو دیا جاتا تھا باتی جو رہتا وہ لڑنے والوں اور فتح کرنے والوں میں تقسیم ہوتا۔ اور کوئی چیز خاص کسی شخص کے ہوت تی وہ اس کو اپنی ملکیت سمجھتا۔ اور اس طور پر زبر دست اور تو نگر لوگ غریوں پر ظلم کرتے ہاتھ آتی تو وہ اس کو اپنی ملکیت سمجھتا۔ اور اس طور پر زبر دست اور تو نگر لوگ غریوں پر ظلم کرتے اور عودہ اور اچھا مال خود لے لیت ، مال غنیمت کی نسبت بھی انہیں خیالات سے پچھ جھگڑا پیدا ہوا اور چونکہ اس وقت تک مسلمانوں کے لیے غنیمت کے مال کی نسبت کوئی تھم نازل نہیں ہوا تھا، اس لیے لوگوں نے آپ سے عرض کیا کہ یارسول اللہ! آپ چوتھا اور صفی (لیعنی جو مال پیند اس لیے لوگوں نے آپ سے عرض کیا کہ یارسول اللہ! آپ چوتھا اور صفی (لیعنی جو مال پیند آپ غنیمت میں سے لیں اور باقی چھوڑ دیں تا کہ ہم آپس میں تقسیم کر لیں۔ اس پر خدا آپ غنیمت میں سے لیں اور باقی چھوڑ دیں تا کہ ہم آپس میں تقسیم کر لیں۔ اس پر خدا آپ غنیمت میں سے لیں اور باقی چھوڑ دیں تا کہ ہم آپس میں تقسیم کر لیں۔ اس پر خدا

ا يت بينات - بجارم الكراك الكر

نے بیچکم بھیجا کہ مال غنیمت کسی کی ملکیت نہیں ہے بلکہ خدا اور خدا کے رسول کی ملکیت ہے اس پر کچھ جھگڑا نہ کرو۔

واضح ہوکر اللہ والرسول سے یہ مرعانہیں ہے کہ خدا کے لیے نصف حصہ ہواور نصف حصہ رسول کے لیے، بلکہ اس سے مراد ہے کہ وہ خدا کا مال ہے اور رسول اس کا امین اور تقسیم کرنے والا ہے۔ رسول کا نام لینے سے یہ مرعانہیں ہے کہ رسول کی ذاتی ملکیت اور خاتی مالیت ہے، بلکہ اس طرح کے کلام سے صرف خدا ہی کی ملکیت مراد ہوتی ہے اور خدا کی ملکیت فرار دینے سے یہ مطلب ہے کہ کوئی خاص خص اس پر دعویٰ نہیں کرسکتا بلکہ خدا جس طرح پر کم قرار دینے سے یہ مطلب ہے کہ کوئی خاص خص اس پر دعویٰ نہیں کرسکتا بلکہ خدا جس طرح پر کم غینہ تُدہ مِن شَی عِ فَانَ لِلّٰهِ خُمُسَهٔ وَلِلرَّ سُولِ وَلِنِی الْقُرْبٰی وَالْیَتٰہٰی وَالْیَتٰہٰی وَالْیَسْہٰی اِللّٰہِ اللّٰہٰلِکِیْنِ کہ مال غیمت میں سے خس خدا اور خدا کے رسول وَابْنِ السِّبِیْلِ ﴿ رسورۃ الانفال: ١٤) کہ مال غیمت میں سے خس خدا اور خدا کے رسول کے لیے ہے جو قرابت مندوں اور غریوں اور غیموں اور مسافروں کی مدد پہنچانے اور ان کی حاجت برلانے کے لیے رہے گا، اور چارخمس ان لوگوں میں جولڑتے تھے یا لڑائی کے متعلق حاجت برلانے کے لیے رہے گا، اور چارخمس ان لوگوں میں جولڑتے تھے یا لڑائی کے متعلق کاموں میں مصروف تھے، تقسیم کیا جائے گا۔

الفاظ ﴿ وَلِينِى الْقُرُبِى وَالْيَتُهُى وَالْبَسْكِيْنِ وَابْنِ السَّبِيْلِ ﴾ سے صاف اس بات كا ثبوت ہوتا ہے كہ شمن غنيمت مثل ايا م جاہيت كے بحثيت لشكركى سردارى كے آپ كى ذات خاص كے ليے خدا نے مقرر نہيں كيا بلكہ جاہليت كى رسم كومٹا كرخمس اس ليے مقرر كيا كہ وہ آپ كى اور آپ كے رشتہ داروں كى ذاتى ضرورت ميں خرج ہواور جو كچھ بچ وہ تيہوں ، مسكينوں اور مسافروں ميں تقسيم كيا جائے۔ اور اس ميں خداكواس بات كا ظاہر كرنا منظورتھا كہ اس نے اپنے رسول كو صرف حفاظت اسلام اور صيانت مسلمين اور اعلاء كلمۃ اللہ كے ليے كفار سے مقابلہ اور مقاتلہ كرنے كا حكم ديا ہے، ورنہ اس كا رسول ملك گيرى اور حصول سلطنت اور على ومتاع لينے اور حب جاہ كے ليے خيال سے برى اور پاك ہے، اور اسى ليے مثل ايام جاہليت يا دنيا كے عام سرداران لشكر كے نہ غنيمت ميں اپنى ذات خاص كے ليے وہ كوئى حصہ ليتا جاہليت يا دنيا كے عام سرداران لشكر كے نہ غنيمت ميں اپنى ذات خاص كے ليے وہ كوئى حصہ ليتا جاہليت يا دنيا كے عام سرداران لشكر كے نہ غنيمت ميں اپنى ذات خاص كے ليے وہ كوئى حصہ ليتا جاہليت يا دنيا كے عام سرداران لشكر كے نہ غنيمت ميں اپنى ذات خاص كے ليے وہ كوئى حصہ ليتا

ایت بینات بهارم کارگرای کارگرا مارگرای کارگرای کارگرا

ہے اور نہاس سے کوئی خانگی جائیداد اور ذاتی ملکیت پیدا کرنی اسے منظور ہے، بلکہ جو حصہ غنیمت میں سے نکالا گیا ہے اس میں بتامی ،مساکین ،ابن سبیل (مسافر) اور ذوالقربیٰ سب شریک ہیں اور انہیں کی اعانت اور خبر گیری اور رفع ضروریات کے لیے وہ اس کے تصرف میں بطور امین اور خازن کے رکھا گیا ہے۔ اور بیہوہ امر ہے کہ جس کو دیکھ کر دشمن سا نثمن اسلام کا بھی کسی قشم کا نفسا نیت یا حب جاہ اور حصول ملکیت کا ذرا سا بھی الزام رسول برنہیں لگا سکتا اور یقین کرسکتا ہے کہاسلام خدا کا سجا مذہب ہے اور اس کے احکام کسی کی ذاتی آ سائش اور آ رام کے لیے نہیں ہیں اگر چہوہ خدا کا پیغمبر ہی کیوں نہ ہواور جو پچھاس کے نام سے مقرر کیا گیا ہے وہ بھی اس لیے کہ اپنی اور اپنے رشتہ داروں کی معمولی ضرورت پوری کرنے کے بعدوہ نتیموں، غریبوں اور مسافروں کی خبر گیری میں خرج کرے، اور اپنے واسطے کچھ نہ رکھے۔ اور یہی وہ بات ہے جوآپ کی سیرت ، عادت اور عمل سے ظاہر ہے کہ جو پچھٹس میں آتا اپنے اور اپنے اہل وعیال کے معمولی مصارف کے بعد سب کوآپ خدا کی راہ میں خرچ کر دیا کرتے اور کل کے لیے پچھ نہ رکھتے اور اگر پچھرہ جاتا تو جب تک خدا کی راہ میں وہ خرج نہ ہو جاتا آپ کو چين نه آتا\_ ((والله يعلم حيث يجعل رسالته.))

تفسیرصافی میں ہے کہ ((قبل الانفال لیڈے والسر سول مختصة بھما یہ بے کہ سے مناء)) کہ یہ مال غنیمت خدااور خدا کے رسول کے ساتھ مخصوص ہے کہ جہال وہ چاہیں اسے صرف کریں۔ تہذیب میں امام باقر اور امام جعفر صادق سے بیان کیا گیا ہے کہ فے اور انفال اس مال کو کہتے ہیں جو بغیر خون ریزی کے صلحاً حاصل ہوا ہو۔ اور فے و انفال ایک ہی چیز ہے۔ فے کے متعلق جو آیتیں ہیں وہ سورہ کشر میں بیان کی گئیں ہیں۔ پہلی آیہ تیں سے نہیں ہیں۔ پہلی

﴿ وَمَا أَفَاءَ اللّٰهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَهَا أَوْجَفَتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلِ وَّلَا مُنَ اللّٰهُ عَلَى مَنْ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَكَابٍ وَّلْكِنَّ اللّٰهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مَنْ اللّٰهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَاللّٰهُ عَلَى كُلِّ اللّٰهُ عَلَى مَنْ اللّٰهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَاللّٰهُ عَلَى كُلِّ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَى كُلِّ اللّٰهُ عَلَى مَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى كُلِّ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى مَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى مَنْ اللّهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ

''جو کچھ خدا اپنے رسول پر فے کرتا ہے، لیمنی کفار کا مال اسے دلاتا ہے اس میں تقسیم نہیں ہوسکتی، اس لیے کہتم اونٹ اور گھوڑ وں پر سوار ہوکر جنگ کے لیے نہیں گئے اور تم کولڑ ائی نہیں کرنی پڑی، اس لیے اس میں مثل غنیمت کے مال کی تقسیم نہیں ہوسکتی۔''

اس کے بعددوسری آیت میں فے کی تقسیم کا بیان ہے اور وہ بیہ ہے:

﴿ مَا أَفَاءَ اللّٰهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنَ أَهُلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي فَاللَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي النَّهِ مِنَ أَهُلِ الْقُرَبَى وَالْمَسَاكِيْنِ وَابْنِ السّبِيلِ ﴾ (سورهٔ حشر: ٧) 

" كه جو في رسول خدا كو حاصل مو وه خدا اور اس كے پنجمبر اور رشته داروں اور شيموں اور مسكنوں اور مسافروں كے كام ميں لانے كے ليے ہے۔ "

فے کی نسبت بحث طلب امریہ ہے کہ آیا وہ مال آنخضرت طلنے عَلیماً کی ملک تھا اور وہ آپ کا ذاتی اور خانگی مال سمجھا جاتا یا وہ آپ کے اختیار میں تھا کہ خدا کے حکم کے مطابق اس کو کام میں لاتے اور جیسی مصلحت ہوتی مسلمانوں کے فائدے اور دیگر ضروریات شرعی میں خرج کرتے۔ جو بات آپ کی عادت اور خصلت سے معلوم ہوتی ہے وہ پیر ہے کہ آپ تصرف تو كرسكتے تھے،ليكن بالامر، يعنى جہاں خدا كاتھم ہوتا تھا وہيں صرف فرماتے، ملك وخود مختار نه تھے کہ جسے جی حیا ہتا دے دیتے اور جسے نہ حیا ہتا نہ دیتے۔ بلکہ اس میں ایسا تصرف کرتے تھے جس طرح غلام مامور ہوتا ہے کہ جہاں اس کے مولیٰ کا حکم ہو وہاں صرف کرے۔ اور اس کی تشریح خود آپ نے فرما دی ہے جبیبا کہ حدیث میں آیا ہے کہ آپ نے فرمایا خدا کی قتم! نہ میں ا بنی طرف سے کسی کو دیتا ہوں اور نہ منع کرتا ہوں میں تو ایک تقسیم کرنے والا ہوں جہاں مجھے تھم ہوتا ہے دیتا ہوں اور جہاں نہیں ہوتا نہیں دیتا۔اور جس طرح آپ فے کے مال کوصرف فرماتے اس سے بھی یہی بات نکلتی ہے، اس لیے کہ جو پچھان زمینوں سے آتا جو فے تھیں اس میں سے آپ اپنی ذات خاص کے لیے اور اپنے اہل وعیال کے لیے ایک سال کے خرچ کے لائق لیتے اور باقی سواریوں اور سامان لشکر کی تیاری میں صرف فرماتے۔غرض کہ فے پر آپ کا

تصرف متولیا نہ تھا نہ کہ مالکانہ۔اور خدا کا بیفر مانا کہ بیرسول کے لیے ہے،اس سے مراد بیہ ہے کہ اس میں کسی دوسرے کا ساتھیوں میں سے حصہ نہیں ہوسکتا اور نہ غنیمت کے مال کی طرح اس کی تقسیم ہوسکتی ہے وہ رسول کے قبضے میں رہے گا کہاس کواسلام کی ضرورتوں اورکشکر کے کاموں اور اقارب اور بتامی اور مساکین اور مختاجین کے حاجت براری میں صرف کرے، اور چونکہ آپ کو کفار سے لڑنے اور سلح کرنے کی ضرورت پیش آتی تھی اور اس کے انتظام کے لیے مصارف کی بھی حاجت ہوتی تھی اورغنیمت کے مال میں سے حیار خمس لشکریوں پر تقسیم ہو جاتے تھے، اورخمس جو باقی رہتا وہ دیگر حوائج ضروری کے لیے کافی نہ ہوتا، اس لیے وہ مال جو بلالڑائی د شمنوں سے ہاتھ آتا خاص آپ کے اختیار میں رکھا گیا کہ وہ ملکی ضرورتوں میں کام آئے۔ تفسیر صافی میں حضرت امام جعفر صادق سے منقول ہے کہ''انفال اور فے میں وہ مال داخل ہیں جو بغیر لڑائی کے دارالحرب سے حاصل ہوں اور زمین جس کے رہنے والے نکال دیے گئے ہوں اور بغیر جنگ کے ہاتھ آئی ہواور زمین اور جنگل اور بادشاہوں کی جا گیریں اور لا وارث کا مالیہ سب فے میں داخل ہیں، اور وہ خدا اور اس کے رسول کا ہے اور رسول کے بعد جواس کا قائم مقام ہواس کا ہے۔''اس حدیث سے بھی یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ فے ذاتی اور خانگی ملکیت نہیں تھی بلکہ خاص اہتمام میں رسول کے مصالح ملکی کے مصرف کے لیے رکھی گئی تھی۔ اور اسی واسطے وہ بعد آنخضرت طلطے قائم کے اس کے اختیار میں ہوا جو آپ کا قائم مقام موا، ورنه جوالفاظ ((هـيَ لِللهِ وَ لِلرَّسُولِ وَ لِمَنْ قَامَ مَقَامَهُ بَعْدَهُ)) كرحضرت المم جعفرصادق نے فرمائے بے معنی ہوئے جاتے ہیں اور اصل حدیث کے الفاظ جو صافی میں منقول بين وه يه بين: ((و في البجامع عن الصادق الانفال كل ما اخذ من دارالحرب بغير قتال و كل ارض انجلي اهلها عنها بغير قتال و سماها الفقهاء فيئا والارضون الموات والاجام وبطون و الاودية وقطائع الملوك و ميراث من لاوارث له و هي لله وللرسول ولمن قام مقام بعده)) اور پھر دوسری حدیث اس میں کافی سے منقول ہے کہ امام جعفر صادق فرماتے ہیں:

((الانفال مالم يوجف عليه بخيل ولاركاب اوقوم صولحوا او قوم اعطوا بايديهم و كل ارض خربة و بطون الاوحية فهو لرسول الله و هو للامام من بعده يضعه حيث يشاء)) كمانفال وه مال هجوبغيرلرائي كماصل ہوا ہو یاصلح سے یا لوگوں کے اپنے آپ سے یا زمین غیر آباد اور جنگل سے وہ خدا کے رسول کا ہے اور بعدان کے امام کا کہ جبیبا مناسب جانے خرچ کرے۔اس سے یہی معلوم ہوتا ہے کہ انفال اور فے صرف متولیانہ پیغمبر کے اور ان کے بعد امام کے اختیار میں ہوتا، ورنہ حضرت ا مام جعفرصا دق جو بقول شیعوں کے پینمبر خدا طلعے آیا ہم کے تر کے میں تقسیم میراث کے معتقد ہوں گے، بیر نہ فرماتے کہ انفال اور فے بعد رسول کے امام کا ہوتا ہے کیوں کہ امام کا لفظ خود اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ بحثیت قائم مقامی رسول وہ مال امام تک پہنچتا ہے نہ کہ بحثیت تر کہ اور میراث کے اور بیہ بات تمام دنیا میں جاری ہے کہ شہنشاء سے لے کرایک جھوٹے رئیس تک جو صاحب ملک و ریاست هو وه دوحیثیتیں رکھتا ہے، ایک ذاتی اور خانگی دوسری سلطنتی اور ریاستی۔ پہلی حیثیت کے لحاظ سے جو جائیدادان کے قبضے میں ہوتی ہے وہ ان کا ذاتی مال ہوتا ہے، اور دوسری حیثیت سے جو جائیداد ،خزانہ ،خراج اور دیگرفتم کی تمام آمدنی ہوتی ہے وہ سلطنت اور ریاست کے متعلق مجھی جاتی ہے اور اس کے بیت المال میں داخل کی جاتی ہے، جسے اس زمانے میں اسٹیٹ برابرٹی اور پیلک ٹریزری کہتے ہیں۔ پہلے مال میں میراث باضابطہ جاری ہوتی ہے اور دوسرے مال پر اس کے قائم مقام کا قبضہ ہوتا ہے اور وہ مطابق اصول معینه اور قواعد مقرره اوراحکام جاریه کے تصرف کرتا ہے۔

آیت ﴿ وَاعْلَمُوْا اَنَّمَا غَنِمْتُمْ ﴾ میں جہاں تمس کے مصرف کا بیان ہے وہاں صاحب تفسیر صافی یہ کھتے ہیں: ((و فی الکافی عن الرضا انه سئل عن هذه الایة فقیل له فیما کان الله فلمن هو فقال لرسول الله و ما کان لرسول الله فهو للا مام)) ..... که حضرت امام موسی عَالِیلا سے کسی نے یو چھا کہ آیت ﴿ اَنَّ لِـ لّٰهِ خُمْسَهُ وَلِلرَّ سُول ﴾ میں جو حصہ خدا کا ہے وہ کس کا ہے، آپ نے فرمایا وہ رسول کے لیے ہے اور جو وللرَّسُول ﴾ میں جو حصہ خدا کا ہے وہ کس کا ہے، آپ نے فرمایا وہ رسول کے لیے ہے اور جو

ا يت بيات - بهارم كالمحال المحال المح

رسول کے لیے وہ امام کے واسطے ہے۔ اس سے بھی صاف ظاہر ہوتا ہے کہ وہ مال ذاتی اور غائلی رسول کا نہیں تھا اور نہ بحثیت وراثت تقسیم ہوسکتا تھا بلکہ وہ امام کو پہنچتا ہے کیونکہ امام رسول کا قائم مقام ہوتا ہے۔ اور تفسیر فتی میں اس سے بیان کیا گیا ہے کہ ( (سہمہ اللہ الرسول یے حصے کا وارث امام ہوتا ہے اور امام کے لیے ہونے کا سبب یہ ہے کہ جو باتیں پیغیر کو کرنی پڑتی تھیں، یعنی مسلمانوں کی مدد اور قضاء دیون اور فراہمی سامان شکر ومصارف جج و جہادوہ سب امام کو کرنی پڑتی ہیں: ( (کسما قال القدمی والخمس یقسم علی ستة اسهم سهم الله و سهم لرسول الله وسهم للامام فیکون للامام ثلثة اسهم من ستة و ثلثة اسهم لایتام ال الرسول و مساکنهم و ابناء سبیلهم واند مارت للامام و حدہ من الخمس ثلاثة اسهم لان الله تعالیٰ المحب و الجهاد . ))

تفیر'' منہ الصادقین' میں ذیل آیت ﴿ مَا أَفَا عَالَا لُهُ عَلَیٰ دَسُولِهِ ﴿ كَلَمُا ہِ كَا اللّٰهُ عَلَیٰ دَسُولِهِ ﴾ كلكها ہے كہ في اس مال كو كہتے ہیں جو كفار سے مسلمانوں كے ہاتھ آئے بغیرلڑائی كے اور سواروں نے اس پر جملہ نہ كیا ہو، اور بیہ مال پنجمبر كے ليے ہوتا ہے ان كی زندگی میں اور بعدان كے اس آدمی كے اختیار میں جوائمہ دین سے ان كے قائم مقام ہواور ان كواختیار ہے كہ جس كو چاہیں دیں اور جس كام میں مناسب جانیں خرج كریں، اور بيقول امير المومنین كا ہے۔ چنانچہ اس كے الفاظ بيہ ہیں:

((سوم فے است (یعنی منجمله اموالیکه ائمه وولاة دران تصرف دارند) وآن مالے ست که که از کفار به مسلمانان منتقل شود بدون قتل و ایجاف خیل ورکاب و آن رسول رابا شددر حیات وی و بعذاز وی کسے را که قائم مقام وی باشد

آیات بیات چهارم که کارگرای کارگ

از ائمه دینو ایشان بهر کس که خواهند دهند و بهرچه صلاح باشد صرف نمایند و این قول امیر المومنین است صلوٰة الله وسلامه علیه . ))

اور یہ قول جو جناب امیر المونین کا صاحب تفسیر منہج الصادقین نے نقل کیا ہے یہ بھی صاف صاف اس امر کو ظاہر کرتا ہے کہ فے کے مال پر رسول کا تصرف متولیانہ تھا نہ کہ مالکانہ۔اور آپ کے بعد اس کی تقسیم میراث کے طور پرنہیں ہوسکتی تھی بلکہ وہ آپ کے قائم مقام اور امام وقت کے اختیار میں رہتا تھا،اور صاحب ' تفسیر منہج الصادقین' نے اسی کے آگے یہ کھا ہے:

((ابن عباس و عمر و فقهای مابرانند که مستحقان فے و خمس بنو هاشم انداز فرزندان ابو طالب و عباس۔))

"هارے فقهاء اور ابن عباس و ابن عمر کا متفقہ بیان ہے کہ بنو ہاشم، یعنی فرزندانِ
ابوطالب وعباس و اللہ عنا اور نمس کے ق دار ہیں۔'

اختیار میں ملک کی آمدنی دینے سے بیہ مطلب ہوتا ہے کہ وہ اپنی ذاتی جائیداد سمجھے اور بلا پابندی احکام بادشاہ کے جہاں چاہے خرچ کرے اور اسے بطور میراث کے اپنے وارثوں پر تقسیم ہونے کے لیے چھوڑ جائے۔ اسی طرح فے کوخدا نے پیغیبر طفی ہے آئے کے اختیار میں دیا اور اس کے مصارف بتا دیے کہ اپنی ذاتی ضرور توں میں صرف کرنے کے بعد جو پچھ بچے وہ رشتے داروں ، تیموں ، مسکینوں اور مسافروں کے کام میں خرچ کریں۔ اگر بیہ منظور نہ ہوتا اور مالکانہ قبضہ مراد ہوتا تو صرف لفظ للرسول کا ارشاد ہوتا اور بتا کی اور مساکین اور ابن سبیل اس کے شریک نہ کیے جاتے۔ اور اسی امرکو خدا نے آگے چل کرزیادہ صراحت سے بیان کر دیا ہے ، جیسا کہ فرما تا ہے:

﴿ كَنَى لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْآغْنِيَاءِ مِنْكُمْ ﴾ (سورۂ حشر: ٦)

"تاكہ نہ آئے لينے دينے ميں دولت مندول كتم ميں سے۔'
كہ يہ هم نے اس ليے ديا ہے كہ مال فے مال دارول ہى كے ساتھ مخصوص نہ ہوجائے كہ دست بدست ان ميں پھرتا رہے۔اور يہ اسى صورت ميں ہوسكتا ہے جب كہ فے كا مال ذاتى ملكيت كسى كا ہوجائے اور "أبًا عَنْ جَدٍ" ايك دوسرے كو پہنچتا رہے۔ چنانچ تفسير ، منہج الصادقين' ميں اسى آيت كے ذيل ميں لكھا ہے:

((حق سبحان آن را یعنی فے را خاصه پیغمبر گردانید و قسمت آنرابر وجهیکه مذکور شد مقرر ساخت و فرمود که بریس طریق که حکم فے نمودیم کیلا یکون تانبا شد آن فے دولة آن چیزے که متداول باشدست بدست گردان بین الاغنیاء منکم میان توانگران از شما که بآن مکاثرت کنید و بقوت و غلبه زیاده از حق خود بردارید و فقراء را اندك دهید یا محروم سازید چنانکه در زمانه جاهلیت بود.))

'' اللّٰہ نے مال فے رسول اللّٰہ طلطے عَلَیم کے لیے خاص کر کے اس کی تقسیم مذکور مقرر

کر دی اور حکم دیا کہ بیہ مال فے دولت کی مانند دوسروں کے ہاتھوں اس طرح گردش نہ کرے کہ دولت مندوں کو زیادہ اس لیے ملے کہ وہ اکثریت تعدادی و قوت کے پیش نظر اپنے حق سے زیادہ لے لیں اور فقیروں کو تھوڑا دیں یا ان کو بالکل محروم کر دیں اور وہی مثال قائم ہوجائے جوز مانۂ جاہلیت میں تھی۔''
اس کے بعد مفسر موصوف لکھتے ہیں:

((خطاب باهل ايمان است غيراز پيغمبر و اهل بيت و عص صلوة لله عليهم اجمعين . ))

'' پیغمبر واہل بیت کے سوا صرف تمام مسلمانوں کو خطاب ہے۔''

لیکن اس قول کی کوئی سندنہیں ہے اور نہ اس کا یہ مطلب ہے کہ یہ مال پینجمبر یا اہل ہیت میں سے کسی کا ذاتی ہے کہ اس میں ترکہ و میراث جاری ہو سکے، اور ہمارے قول کی تصدیق اس بات سے بھی ہوتی ہے جوعلم الهدی کا تفسیر'' منبج الصادقین'' میں نقل کیا گیا ہے کہ ذوی القرنی سے بھی مرادامام ہے نہ کہ عام قرابت دار، اس لیے کہ امام پینجمبر کا قائم مقام ہوتا ہے اور فی اس کے اختیار میں ہونا چا ہے، جیسا کہ وہ لکھتے ہیں:

((از علم الهدى نقل است كه ذوى القربي كه بصورت مفرد واقع شده دلالت مى كند برآنكه مرادازان امام ست كه قائم مقام پيغمبر ست چه اگر مراد جمع مى بود ذوى القربي واقع مى شد.))

''علم الهدیٰ سے منقول ہے کہ ذوی القربیٰ کا لفظ چونکہ مفرد آیا ہے، اس لیے اس سے امام مراد ہے جورسول اللہ کے قائم مقام ہیں اور اگر امام مراد نہ ہوتے بلکہ دوسرے تمام لوگ مقصود ہوتے تو ذوی القربیٰ کا لفظ جمع ہوتا۔''

اورصاحب' بمجمع البيان' اپني تفسير ميں آيت ﴿ كَـــــــــَ لَا يَـــــُــــــُونَ دُولَةً بَيْـــنَ الْآغَنِيّاءِ ﴾ كذيل ميں لكھتے ہيں:

((الدولة اسم للشى الذى يتدا وله القوم بينهم يكون لهذامرة اى لثلا يكون لافنى متدا ولا بين الروساء منكم يعمل فيه كما كان يعمل في الجاهلية، وهذا خطاب للمومنين دون اهل بيته عليهم السلام و في هذه الاية اشارة الى ان تدبير الامة مفوض الى النبى والى الائمة القائمين مقامه ولهذا قسم رسول الله اموال خيبر ومن عليهم في رقابهم واجلى بنى النضير و بنى قينقاع واعطاهم شيئا من المال و قتل رجال بنى قريظة و سبى ذرا ربهم و نسائهم وقسم اموالهم على المهاجرين و من على اهل مكة))

''دولت اس چیز کو کہتے ہیں جسے لوگ آپس میں لیتے دیتے ہوں کبھی ان کی اور کبھی ان کی ہوئے، یعنی فے صرف تمہارے امیروں کے درمیان نہ گھومتی رہے کہ کہ اس میں جاہلیت والا دستور جاری ہو، بیصرف مسلمانوں کو خطاب ہے نہ کہ اہل بیت کو۔اس آیت میں اشارہ ہے اس امر کا کہ امت کی تدبیر نبی اور ائمہ کے جو نبی کے قائم مقام ہیں سپر دہے، اسی لیے رسول اللہ طلط ایک اور بنوقیقاع تقسیم کیا اور ان کی جانوں کے باب میں ان پراحسان کیا اور بنونسیراور بنوقیقاع کو پچھ مال دے کر جلا وطن کیا اور بنوقر یظہ کے لوگوں کو تل کیا اور ان کے بچوں اور عورتوں کو قید کیا اور ان کے اموال کو مہاجرین پرتقسیم کیا اور اہل مکہ پراحسان فرمان'

ان اقوال مذکورہ بالاسے یہ بات صاف ظاہر ہوتی ہے کہ فے کا مال غنیمت کا مال سے صرف اس بات میں فرض رکھتا ہے کہ اس میں کسی دوسرے کا حصہ غنیمت کے مال کی طرح نہیں ہوتا، اور وہ رسول خداط ہے گئے اختیار میں رکھا گیا تھا تا کہ آپ اس پر متولیانہ قابض رہیں اور خدا کی مرضی اور حکم کے مطابق اسے کام میں لائیں۔ آپ کے بعد خلیفہ وقت اور امام

زماں کے قبضے اور اختیار میں دیا گیا تا کہ وہ بھی انہیں مصارف میں اسے صرف کریں، جس میں رسول خداط النے آپام صرف فرمایا کرتے تھے۔ اور اس سے صاف یہ نتیجہ ذکاتا ہے کہ فے کے مال میں بہسبب اس کے کہ وہ ذاتی ملکیت آپ کی نہ تھی میراث جاری نہیں ہوسکتی تھی اور چونکہ فدک اموال فے میں سے تھا، اس لیے اگر آنخضرت طلاح الله کے متروکہ میں بالفرض میراث بھی جاری ہوتی اور میراث کے تھم عام سے آپ کی ذات مبارک مشنی بھی نہ ہوتی، تاہم فدک ذاتی ملکیت نہ ہونی وجہ سے تقسیم اور اجراء احکام میراث سے مشنی رہتا۔

اس سے بعض دور اندیش امامیہ نے فاطمہ وٹائٹی کے دعویٰ فدک کو میراث پر محدود رکھنا مناسب نہ جان کے اس کا ہبہ کیا جانا اور فاطمہ کا دعویٰ ہبہ کرنا پیش کیا حالانکہ آنخضرت طشے آئے ہم کا فدک پر فقط متولیانہ قابض ہونا نہ کہ مالکانہ خود ہبہ کو باطل کرتا ہے کیونکہ ہبہ بغیر قبضہ مالکانہ ممکن نہیں ہے، مگر ہم اس سے قطع نظر کر کے دیکھتے ہیں اور اسے ایس تاریخ سلسلے سے بیان کرنا مناسب جانتے ہیں جس سے معلوم ہو کہ حضرات امامیہ کے متقد مین اور متاخرین علماء نے اس کی نسبت سنیوں کی روایتوں سے کیا کیا ثبوت پیش کیا ہے۔



## بحث متعلق هبه فدك

اس کے متعلق جو پچھشیعوں کے ان بزرگوں نے لکھا ہوجن کا زمانہ ائمہ کرام کے قریب تھاوہ ہماری نظر سے نہیں گزرا گرمعلوم ہوتا ہے کہ وہ پچھ زیادہ منصل نہ ہوگا، ہم کو جہاں تک علم ہوتا ہے سب سے اوّل کتاب جس میں یہ بحث تفصیلاً بیان کی گئی ہے وہ شافی ہے، جسے جناب سید مرتضٰی ملقب بعلم الهدی ہوئی نے قاضی عبدالجبار کی کتاب مغنی کے جواب میں لکھا ہے۔ یہ کتاب غالباً چوتھی صدی کے اخیر یا پانچو یں صدی کے شروع میں تالیف ہوئی ہے، اس لیے کہ اس کے مولف ہوتا ہے میں پیدا ہوئے اور ۳۳ ہو یا ۱۳ ہو میں انتقال فر مایا ۱۳۰۱ء میں یہ کتاب ایران میں چھائی گئی اور اس کی نسبت یہ کھا گیا (وھو کتاب لے میات ب مثله احد من الانام فی سالف الشہور والاعوام ولا یہ اتون ابدا ولو کان بعضہ بعض ظہیر الان اجدادہ الطاھرین کانو الہ فی نصر تة لہم ھادیا و مویدا ونصیرا)) کہ یہ ایس کے مثال کتاب ہے جس کے مائندگر شتہ زمانے میں میں کوئی نہ کھی سکا اور نہ آئندہ لکھ سکے گا، اس لیے کہ اس کی تصنیف میں ائمہ کرام مصنف کے اجدا کی تائید اور مددھی۔

<sup>1</sup> الشریف المرتضی کا بورا نام علی بن حسین بن موسی الموسوی ہے، اپنے لقب علم الهدی اور سیدالمرتضی سے زیادہ مشہور ہیں، یہ شریف رضی جامع نہج البلاغہ کے بڑے بھائی تھے۔ ۱۳۵۵ء میں بیدا ہوئے دونوں بھائی شخ مفید کے شاگرد تھے۔خوانساری ان کے بارے میں لکھتا ہے کہ شریف المرتضی علم وفہم و کلام وشعر کے اعتبار سے اپنے زمانے میں بکتا وجیداورعزت والے تھے، جہاں تک ان کی تصانیف کا تعلق ہے وہ سب کش سب اصول و تاسیس کا درجہ رکھتی ہیں، اس سے پہلے ان کی کوئی نظیر نہیں بطور مثال کتاب الشافی امامت میں ایک ایسی کتاب ہے جس کی کوئی نظیر نہیں ، میں کہتا ہوں یہ کتاب اپنے نام کی طرح کافی وشافی ہے۔ (روضات الجنات جلد ۴ صفحہ ۱۲۹۵ء اور ما بعد کے صفحات) مذہب شیعہ کے ایک رکن اور اس کے بانیوں میں سے ہیں، ۲۳۲۱ء میں وفات پائی۔) (شخ محمد فراست)

اسی کتاب شافی کے مضامین کو بہتر تیب جدید شیخ الطا کفہ ابوجعفر طوسی نے لکھا اور اس کا نام تلخیص شافی رکھا۔ بیر کتاب جبیبا کہ خود مؤلف نے خاتمہ برلکھا ہے ۳۳۲ء میں لکھی گئی۔اس كى تعريف ميں يې هى لكھا گيا ہے: ((و هـ و كاصـله لم يات مصنف و لا مؤلف بمثله على ردالعلماء العامة العياء)) يبهى ايني اصل كى طرح بِمثل كي سي مصنف اورمؤلف نے ایسی کتاب کورچیثم علائے اہل سنت کی رد میں نہیں لکھی۔ اس کے بعد کتاب'' کشف الحق و نہج الصدق'' لکھی گئی جوتصنیف ہے لسان استکامین ، سلطان الحکماءالمتا خرین علامه جلال الدین ابوالمنصو رحسن بن پوسف بن علی مطهرحلی که جن کی نسبت قاضی نور الله شوستری اپنی کتاب ''احقاق الحق'' میں فرماتے ہیں کہ اس کتاب کے مصنف نے سلطان غیاث الدین اولجا نیوخدا بندہ کے سامنے علماء اہل سنت سے جو مختلف شہروں سے جمع کیے گئے تھے، مناظرہ کیا اور بدلائل عقلیہ اور براہین نقلیہ ان کے مذہب کا بطلان اور مذہب امامیہ کی حقیقت اس طور پر ثابت کی کہ علماء اہل سنت تمنا کرنے لگے کہ کاش! وہ پھریا درخت ہوجاتے۔اوراس کے بعد علامہ ممدوح نے کتاب' کشف الحق و کیج الصدق بالصواب' تصنیف کی۔اورسلطان مع امراءاور بہت بڑے گروہ علماءاورا کابر کے شیعہ ہو گیا۔ اور باوجود بکہ اس زمانہ میں علماء اہل سنت میں سے بڑے نامی لوگ موجود تھے جیسے کہ قطب الدین شیرازی اور عمر کا تب قزوینی اومولی نظام الدین مگر کسی نے اس کتاب کا جواب لکھنے کی جرأت نہ کی۔ یہ کتاب غالبًا ساتویں صدی کے اخیر میں لکھی گئی ہے۔اس کے مصنف ۱۴۸ء ہجری میں پیدا ہوئے اور ۲۲۷ء ہجری میں وفات یائی۔

ساتویں صدی میں ایک اور کتاب کھی گئی جس کا نام ''طرائف فی معرفت مذاہب الطّوائف' ہے۔ جس کے مصنف ثقۃ الاسلام علی بن طاؤس حلی ہیں۔ جناب مدوح ۱۵۸۰ میں پیدا ہوئے اور ۲۲۰ء میں انہوں نے وفات پائی۔ علامہ موصوف نے اس کتاب کو تقیۃ ایک ذمی کے نام سے لکھا ہے اور اس کا نام عبدالمحمود قرار دیا ہے۔ کتاب کے آغاز میں ایک تمہیداس ذمی کی طرف سے لکھی ہے کہ میں نے جب سے ہوش سنجالا مذہبوں کا اختلاف سن

کرارادہ کیا کہ فرہبی عقائد کی حقیقت دریافت کروں۔ سب سے اول میں نے دین محمدی کی حقیق شروع کی مگران میں اکثر کو مالکی ، حفی ، شافعی اور حنبلی فد جب پر پا کر متعجب ہوا کہ بیاوگ نہ بی کے زمانے میں سے نہ اکثر کو مالکی ، حفی ، شافعی اور حنبلی فد جب پر پا کر متعجب ہوا کہ بیاوگ نہ بی کے زمانے میں سے اچھا سمجھتے ہیں۔ پھر شیعوں کا ذکر لکھا ہے کہ وہ اپنے فد جب کو اماموں اور پغیمبروں کی اولاد سے منسوب کرتے ہیں۔ پھر میں نے فدا جب اربعہ کے علاء سے فرجبی عقائد کی سخیق کی اوران سے سوالات کے مگر معلوم ہوا کہ حق پر نہیں ہیں اوران کے فد جب کی برائی انہی کی کتابوں سے ثابت کی ۔ گویا اس پیرائے میں علامہ ممدوح نے اپنے فد ہبی عقائد کی سچائی ظاہر کی کتابوں سے ثابت کی ۔ گویا اس پیرائے میں علامہ ممدوح نے اپنے فد ہبی عقائد کی سچائی ظاہر کی میں اوا کیا ہے ۔ اور اس کتاب میں بحث فدک کو بہت تفصیل سے اور نہایت فصح و بلیغ تقریر میں اوا کیا ہے اس کی خوبی اور قدر کا اندازہ اس سے ہوسکتا ہے کہ جناب مولانا دلدارعلی صاحب نے اپنی مشہور اس کی خوبی اور قدر کا اندازہ اس سے ہوسکتا ہے کہ جناب مولانا دلدارعلی صاحب نے اپنی مشہور کتاب دیں جن فدک میں نقل کیا ہے۔

اس کے بعد قاضی نور اللہ شوستری نے نہایت مشہور کتابیں اس فن میں تالیف کیں ان میں سے ''احقاق الحق'' نہایت مبسوط اور مشہور کتاب ہے جو جواب میں ابطال الباطل کے جس کو علامہ روز بہان نے ''کشف الحق'' کے جواب میں لکھا تھا۔ قاضی صاحب نے تصنیف فرمایا ہے۔

گیار ہویں صدی میں جناب ملا باقر مجلس نے جن کا خطاب "مصحصی طبق میں سے ایک سید البشر فی رأس مأة الحادی عشر " ہے، بہت کتابیں کھیں جن میں سے ایک بحار الانوار ہے جوروایتوں اور واقعات کا گویا ایک دریا ہے، اس کو آٹھویں جلد کتاب الفتن میں ایک خاص باب فدک کی بحث میں ہے جس کا عنوان ہے ((باب نزول الآیات فی امر فدك و قصة جو امع الاحتجاج فیه)) اور اس کا خلاصہ بزبان فارسی "حق الیقین" اور "حیات القلوب" میں جناب مروح نے لکھا ہے۔

تیر ہویں صدی میں ایک نیا دور شروع ہوا اور ہندوستان میں شیعہ سنی کے باہم مناظرہ کا غلغلہ بلند ہوا'' تخفہ اثناعشریہ' کے شاکع ہونے کے بعد علماء شیعہ نے اس فن میں اپنی علمیت اور قابلیت کے خوب جو ہر دکھائے اور دہلی اور لکھنؤ کے علماء و مجتہدین شیعہ نے بڑی بڑی کتابیں تصنیف کیں جن میں سے ''عماد الاسلام' مولانا مولوی دلدارعلی صاحب کی نہایت مبسوط و مشروح کتاب عربی زبان میں ہے اور جس میں جناب میروح نے امام رازی کی نہایت المعقول کا جواب دیا ہے، اس میں فدک کی بحث نہایت تفصیل سے کھی ہے۔ اس کے بعض تخد اثناعشریہ کے جوابات میں "تشئید المطاعن" مولوی پر محمد قلی صاحب کی اور "طعن السر ماح" جناب مجتهد سیر محمد صاحب کی ان کتابوں میں ہیں جن پر حضرات امامیہ کو بہت ناز ہے اور جو بچھاس میں کھا ہے اس کی نسبت سے اعتقاد ہے کہ اس کا جواب ہی نہیں ہوسکتا۔ جسیا کہ مشتی سجان علی خان صاحب اس کی نسبت سے اعتقاد ہے کہ اس کا جواب ہی نہیں ہوسکتا۔ جسیا

((از آنجاکه مجتهد العصر و الزمان سمی رسول الله الی کافة الانس و الجان اعنی مولانا و مقتدانا السید محمد مدظله الصمددر کتاب معدوم النظیر موسوم بطعن الرماح ایس معضله دل روز مخالفین رابچنان بیان کافی و وافی ایضاح فرموده اند که بالا ترازان بلکه مماثل آن از حد قدرت بشری بیرون ست این فاقد الادراك استیعاب دلائل اثبات غصب حق بضعه رسول الله برهمان کتاب مستطاب حواله نموده برتقریری آخر که خالی از تجددی نیست از ماجری فیها ابطال خلافت اول و ثانی می سازد.))

''منجملہ ان کے مجہدالعصر والزمان، یعنی مولانا مقتدانا سیدمحمہ صاحب مد ظلہ نے اپنی بے نظیر کتاب''طعن الرماح'' میں مخافین کے اس دل روز گرہ کو ایسے کافی اور شافی بیان ذریعہ وضاحت سے بیان فرما دیا ہے کہ اس سے بہتر بلکہ اس کے مثل بھی انسانی طاقت سے باہر ہے۔ جگر گوشئہ رسول کے قت کے عصب کے سلسلے مثل بھی انسانی طاقت سے باہر ہے۔ جگر گوشئہ رسول کے قت کے غصب کے سلسلے میں ایسے ثبوت اور دلائل کو بیان فرمایا ہے جو تجدیدی کارنامہ سے خالی نہیں اور

اس سے اول اور ثانی (ابو بکر وعمر کی ) خلافت بھی باطل ہو جاتی ہے۔''

اس کے سوا ایران میں بھی چند کتا ہیں بالفصل ایسی طبع ہوئیں جن میں فدک کی بحث تفصیل سے بیان کی گئی ہے۔ منجملہ ان کے ایک کتاب "بحد رائے ہو اھر" ہے جس کے مصنف سید مجمد باقر بن سید مجمد موسوی ہیں جو فتح علی شاہ قا چار کے زمانے میں تھے۔ دوسری کتاب "کے فایہ الممو حدین فی عقائد الدین" اساعیل بن اجمعلوی طبری کی تصنیف ہے جس کی جلد خاص امامت کی بحث میں ہے۔ تیسری کتاب "لے معۃ البیضاء فی شرح خطبہ الزھرا" ہے، جس کے دیم صفح مطبوعہ ہیں اور ان میں حضرت فاطمہ وفائی کے خطبہ کا جوفدک کے متعلق ہے بیان ہے مع ان روایات اور مباحث کے جواس مسللے سے تعلق رکھی ہیں چوقی کتاب جلد چہارم از کتاب دوم" ناسخ التواریخ" ہے، جس میں مقرب الخا قان مرزا میں فدک کی بحث نہایت تفصیل سے کتھی ہے۔ اس کے سوا، فاری اور اردو میں رسالے لکھے میں فدک کی بحث نہایت تفصیل سے کتھی ہے۔ اس کے سوا، فاری اور اردو میں رسالے لکھے مضامین الٹ بھیر کے بیان کیے گئے ہیں۔

ان کتابوں میں جن کے نام ہم نے اوپر ذکر کیے ہیں کتاب ''کشف الحق'' میں میراث کے دعویٰ کا اول ذکر کیا گیا ہے اور ہبد کا اس کے بعد ، اور اس سے یہ خیال کیا جا سکتا ہے کہ اس کے مصنف میراث کے دعویٰ کو ہبہ پر غالبًا مقدم شجھتے ہیں۔ اور فدک کی بحث میں پہلا امر تصفیہ طلب بہ ہے کہ حضرت فاطمہ وظائمیٰ نے اول میراث کا دعویٰ کیا تھا یا ہبہ کا عموماً علماء امامیہ فرماتے ہیں کہ حضرت سیدۃ النساء نے فدک کے متعلق دو دعوے کیے تھے، اول بید کہ پیمبر خدالطبے ہیں کہ حضرت سیدۃ النساء نے فدک کے متعلق دو دعوے کیے تھے، اول بید کہ پیمبر ضدالطبی ہیں کہ حضرت ابوبکر دیا تھا اور وہ اس پر متصرف اور قابض تھیں۔ جب ابوبکر صدیق وظائمہ وظائمیٰ کے وکیل کو فدک سے زکال دیا اور اپنا قبضہ کرلیا۔ بیس کر وہ حضرت ابوبکر وظائمیٰ کے پاس آئیں اور بیدعویٰ کیا کہ فدک مجھے ہبہ کیا گیا تھا اور میں اس پر قابض تھی تم نے کیوں میرا قبضہ اٹھا دیا۔ اس پر حضرت ابوبکر صدیق وظائمہ کیا تھا اور میں اس پر قابض تھی تم نے کیوں میرا قبضہ اٹھا دیا۔ اس پر حضرت ابوبکر صدیق وظائمیٰ کیا تھا اور میں اس پر قابض تھی تم نے کیوں میرا قبضہ اٹھا دیا۔ اس پر حضرت ابوبکر صدیق وظائمیٰ کیا تھا اور میں اس پر قابض تھی تم نے کیوں میرا قبضہ اٹھا دیا۔ اس پر حضرت ابوبکر صدیق وظائمیٰ کیا تھا اور میں اس پر قابض تھی تم نے کیوں میرا قبضہ اٹھا دیا۔ اس پر حضرت ابوبکر صدیق وظائمیٰ کیا تھا اور میں اس پر قابض تھی تم نے کیوں میرا قبضہ اٹھا دیا۔ اس پر حضرت ابوبکر صدیق وظائمیٰ کیا کہ فدک

نے ان سے شہادت طلب کی ، حضرت فاطمہ وٹائٹی انے حضرت علی وٹائٹی اور حسنین اورام ایمن کو شہادت میں پیش کیا اور ان سب نے حضرت فاطمہ وٹائٹی اے دعوے کی تائید میں گواہی دی ، مگر ابو بکر صدیق وٹائٹی نے یہ کہہ کر کہ شہادت کا نصاب بورا نہیں ہے ان کی گواہی کو رد کر دیا اور فدک انہیں واپس نہ کیا اس پروہ خفا ہو گئیں اور اس کے میراث کا دعوی کیا۔ اس لیے سب سے فدک انہیں واپس نہ کیا اس بحث میں یہا اس بحث میں یہا مرقابل تصفیہ ہے کہ کون سا دعوی مقدم تھا۔ چنا نچہ عماد الاسلام کے دسویں باب کے چوشے فائدے کے چوشے مسئلے میں جناب مولا نا دلدار علی صاحب نے اس کی نسبت خاص بحث فرمائی ہے:

((كما يقول المسئلة الرابعة ان فاطمة هل ادعت اميراث او لا ثم ادعت النحلة اوبالعكس و يستفاد من كلام اكثر العامة ان دعوى النحلة ظهرت منها بعد دعوى الميراث وقالت الامامية بالعكس.))

'' یعنی چوتھا مسکلہ بیہ ہے کہ آیا فاطمہ فالٹی انے پہلے میراث کا دعویٰ کیا، پھر ہبہ کا یا بالعکس اور اہل سنت کے کلام سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ ہبہ کا دعویٰ میراث کے بعد پیش کیا گیا اور امامیہ اس کے برعکس کہتے ہیں۔''

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ضمناً مجتہد صاحب اس بات کو اپنے ناظرین کے ذہن نشین کرنا چاہتے ہیں کہ ہبہ کا دعویٰ اہل سنت کے نزدیک بھی صحیح ہے۔ مگر بید دعویٰ میراث کے دعوے کے بعد حضرت فاطمہ والنظیما نے کیا تھا۔ حالانکہ اہل سنت کے نزدیک کسی معتبر اور صحیح روایت سے ہبہ کا دعویٰ ثابت ہی نہیں اور اہل سنت اس بات کو مانتے ہی نہیں کہ حضرت فاطمہ والنظیما نے ہبہ کا دعویٰ کیا تھا۔ اس لیے جو عمارت اس روایت کی بنیاد پر حضرات امامیہ نے کھڑی کی ہے کہ حضرت فاطمہ عالیما سے شہادت طلب کی گئی اور انہوں نے حضرت علی اور حسنین والنظیما اور ام ایمن کو شہادت میں پیش کیا اور حضرت ابو بکر صدیق والنظیما نے اسے نہ مانا اور بیہ عذر کر کے کہ ازروئے احکام شریعت کے شہادت کا فی نہیں ہے، فاطمہ کے دعوے کورد کر دیا۔ اور پھر اس پر ازروئے احکام شریعت کے شہادت کا فی نہیں ہے، فاطمہ کے دعوے کورد کر دیا۔ اور پھر اس پر

ا يت بينات - بجارم الكرك الكرك

بہت طرح سے حضرت ابو برصدیق و النہ پر ملامت کی ہے اور ان کاظلم وستم فابت کیا ہے اور سنیوں کے نزدیک فاطمہ ، علی اور حسین و فائلہ ہم کو جھوٹا اور خود غرض اور اپنے جلب منفعت کے واسطے جھوٹا دعویٰ اور جھوٹی شہادت دینے والا قرار دیا ہے، وہ سب منہدم ہو جاتی ہے۔ جب نفس دعویٰ کی نسبت کوئی سیح روایت سنیوں کے یہاں ہے ہی نہیں تو جو کچھ زور قلم اس باب میں حضرات علاء امامیہ نے دکھایا ہے اس پر ((ثبت الجدار ثم انقش)) کی مثل صادق میں حضرات علاء امامیہ نے دکھایا ہے اس پر ((ثبت الجدار ثم انقش)) کی مثل صادق آتی ہے اور تمام وہ ضیح و بلیخ تقریریں اور وہ پر جوش اور زبردست تحریریں جو اس باب میں کی بیں تھ ہیں آتی ہے اور تمام وہ ضیح و بلیغ تقریریں اور وہ پر جوش اور زبردست تحریریں جو اس باب میں کی میں تم ہور گاب دو و کے بعد اپنی مشہور کتاب ' تحفد اثنا عشریہ' میں فرمایا ہے: و للله در ہ و علی الله اجر ہ :

((در ينجا فائده عظيمه بايد دانست كه شيعه دراول درباب مطاعن ابوبكر منع ميراث مي نوشتند وچون از عمل ائمه معصومين وازروى روايات ايس حضرات عدم توريث پیغمبر ثابت شداز دعوی انتقال نموده دعوی دیگر تراشیدنده و طعن دیگر برآور دند که آن طعن سیز دهم ست که ابوبکر رفظ فی فدك رابفاطمه نداد حالانکه پیغمبر برائے اوهبه نموده بودو دعوی فاطمه را مسموع ننمو دوازوی گواه و شاهد طلب یدالی قوله جواب ازیں طعن آنکه دعوی هبه از حضرت زهرا را الله و شهادت دادن حضرت على الله الله و ام ايمن الله على اختلاف الروايات در كتب اهل سنت اصلام وجود نيست محض از مفتريات شيعه است و در مقام الزام اهل سنت آوردن و جواب آن طلب يدان كمال سفاهت ست . ))

'' بیہاں ایک بڑی بات یا در کھنی جا ہیے کہ حضرت ابو بکر رضافیہ پر طعنہ زنی کے لیے شیعوں نے پہلی بات بیر گڑھی ہے کہ انہوں نے وراثت نبی کی ممانعت لکھی ہے اور جب کہائمہ معصومین کے عمل اور ان بزرگوں کی روایات سے رسول اللہ کا ور ثنہ نہ ہونا ثابت ہوا تو شیعوں نے اس کے بجائے دوسرا دعویٰ تراش کرطعن وتنیع دینا شروع کی جسے تیرہواں طعن کہتے ہیں اور وہ یہ کہ حضرت ابوبکر صدیق خالٹیہ نے باغ فدك حضرت فاطمه ركانيها كونهيس ديا، حالانكه بقول شيعه رسول الله طلطيطيم نے بیر حضرت فاطمہ رہائینہا ہبہ کر دیا تھا آخر کار حضرت ابوبکر رہائیہ نے حضرت فاطمه والتيها كا مطالبه باغ فدك قبول نہيں كيا بلكه ان سے گواہ طلب كيے، شيعوں کے اس طعنہ کا جواب بیہ ہے کہ حضرت فاطمہ طالٹیہا کا دعویٰ اور حضرت علی خالٹیہ، و ام ایمن یا حضرت حسنین خالیها کا گواهی دینا جس کی شیعوں میں مختلف روایات ہیں بیرسب کچھ اہل سنت کی کتابوں میں سرے سے موجود ہی نہیں بلکہ بیرسب شیعوں کی افترا پردازی ہے اور سنیوں پر اس قتم کا الزام دینا اور پھر ان سے جواب مانگنامکمل نادانی ہے۔''

ہم اس بحث کی نسبت زیادہ کچھ کہنا نہیں جائے بجز اس کے کہ خودعلماء شیعہ نے تسلیم کیا ہے کہ بعض روایات سے پایا جاتا ہے کہ ارث کا دعویٰ ہبہ پر مقدم تھا، جسیا کہ "لہم عة البیضاء فی شرح خطبة الزهراء"مطبوعه ایران کے صفحہ اسما میں لکھا ہے:

((ومافى بعض الروايات انما ادعت الارث او لا ثم ادعت النحلة فذلك على تقدير الصحة انما هو بلحظ انها في محل ارثها لا محالة فلما القوا الشبهة بنقل الرواية ادعت ماهو الواقع من حقيقة النحلة.))

''لیعنی بعض روایات میں جو آیا ہے کہ حضرت فاطمہ والٹیئہا نے اوّل ارث کا دعویٰ کیا، پھر ہبہ کا پس بشرط صحیح ہونے اس کے وہ اس لحاظ سے ہے کہ بوجہ میراث کے وہ ہرطرح سے ان کی مستحق تھیں جب اس میں ایک روایت نقل کر کے شبہ ڈال دیا تو جواصلی بات تھی اور قیقی واقعہ تھا، یعنی ہبداس کا دعویٰ کیا۔''
مگر چونکہ علماء امامیہ نے ہبہ کے دعوے کو اکثر پہلے بیان کیا ہے اور ارث کے دعوے کو اس کے بعد اس لیے ہم بھی ترتیب اختیار کرتے ہیں کیونکہ نقذیم و تاخیر سے نفس مطلب پر زیادہ اثر نہیں ہوتا، خصوصاً اس وقت جبکہ ہبہ کا دعویٰ فی نفسہ ہمارے نزدیک بیش ہی نہ ہوا ہو۔



چونکہ حضرات امامیہاس بات کے مدعی ہیں کہ فدک حضرت فاطمہ ظاہلیہا کو ہمبہ کیا گیا تھا اوراسی بنا پرحضرت فاطمہ وٰاللہٰ اپنے جبکہ وہ غصب کر لیا گیا ابو بکر صدیق وٰاللہٰ کے سامنے دعویٰ کیا، اس لیے بار ثبوت ان کے ذمے ہے کہ وہ اہل سنت کی معتبر روایتوں سے ان دونوں دعووں کو ثابت کریں۔ اگر وہ اسے ثابت کرسکیں تو ہمارے ذمے ہے کہ اس بنا پر جو کچھ اعتراضات وہ حضرت ابوبکر صدیق خالٹیئ پر لگاتے ہیں اور اس کے متعلق جو باتیں پیش آئییں ان سے حضرت ابوبکر صدیق خالٹی' کوالزام دیتے ہیں، ان کے جوابات دیں۔لیکن اگر وہ اپنا دعویٰ ثابت ہی نہ کرسکیں تو ہمیں ضروری نہیں کہ بر بنا فرض وتشکیم کے ان لغو و بیہودہ الزامات کا جواب دیں اور تر دید شہادت کے متعلق فضول بحث کریں۔اس لیے ہم ایک تفصیلی نظران تمام کتابوں پر کرتے ہیں جن کے نام اوپر بیان کیے گئے اور اپنے ناظرین کو دکھاتے ہیں کہ کیا ثبوت ان کی طرف سے ان دونوں دعووں کے متعلق پیش کیا گیا ہے اور کس قتم کی روایتیں کس قتم کی کتابوں سے اپنے دعویٰ کی تائید میں انہوں نے بیان فرمائی ہیں۔ شافی میں فدک کے ہمبہ کیے جانے کے متعلق کوئی حدیث یا روایت سنیوں کی کتابوں سے پیش نہیں کی گئی، بلکہ قاضی عبدالجبار نے اپنی کتاب مغنی میں جو پہلکھا تھا کہ شیعہ کہتے ہیں كه ابوسعيد خدري خاللين سے روايت كى گئى ہے كه جب آيت ﴿ وَانْتِ ذَا الْقُرْبِي ﴾ نازل ہوئى تو رسول الله طلطي عليم نے حضرت فاطمہ ونائيبا كوفيدك ہبہ فرمایا، پھرعمر بن عبدالعزیزٌ نے اولا د فاطمہ پراسے واپس کیا۔اسی روایت پر کفایت فر مائی ہے اور شیعوں کے اس قول کونقل کر کے

قاضی عبدالجبار نے لکھا تھا کہ جوشیعہ اس باب میں روایت پیش کرتے ہیں وہ سیحے نہیں ہیں۔
اس کی تر دید میں ہبہ فدک کے متعلق کوئی تائیری روایت پیش نہیں کی۔ اور اس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت علم الہدی کے نز دیک سوائے اس روایت کے جو ابوسعید خدری خالئی کے نام سے شیعول میں مشہور ہوئی تھی کوئی صحیح روایت سنیول کو معتبر کتابول میں انہول نے نہیں پائی ورنہ اسے پیش فرماتے۔ تخلیص شافی میں بھی کوئی دوسری روایت ہبہ فدک کی تائید میں پیش فہیں کی گئی۔

علامه مطهر حلی کی کتاب "کشف الے حق و نهج الصدق" میں کوئی شیخ سند ہبہ کے متعلق نظر نہیں آئی ۔ طرائف میں ایک روایت بشر بن الولید اور واقدی اور بشر بن غیاث سے لکھی ہے:

((روى غير واحد منهم بشر بن الوليد والواقدى و بشر بن غياث فى احاديث يرفعونها الى محمد نبيهم انه لما فتح خيبر اصطفى لنفسه قرى من قرى اليهود فنزل جبريل بهذه الآية وآت ذالقربى حقه فقال محمد على من ذالقربى وما حقه قال فاطمة فد فعها اليها فدك ثم اعطاها العوالى بعذ ذلك فاستغلتها حتى تو فى ابوها محمد على .))

(دیکھوطرائف صفحہ ۱۸ مطبوعہ جمبئی)

''کہان لوگوں نے بیہ حدیث اپنے پیغیبر سے بیان کی ہے کہ جب خیبر فتح ہوا تو آپ نے منجملہ یہود کے دیہات کے ایک گاؤں اپنے لیے علیحدہ کر لیا، پھر جبرئیل عَالِیٰلا بیہ آیت لائے کہ اپنے ذوی القربی کوان کاحق دو،اس پر آنحضرت طلط عَلَیٰلا نے کہ اپنے دوی القربی کون ہیں اور ان کاحق کیا ہے؟ جبرئیل عَالِیٰلا نے کہا کہ ذوی القربی فاطمہ وظائیہ ہیں، اس پر آپ نے فدک انہیں دے دیا اور پھرعوالی، یعنی چند باغات اور عطا کیے کہ اس کا غلہ حضرت فاطمہ وظائیہ لیا کرتیں اپنے باپ

المركزيت بينات بينات بيات بينات بينا

محمد طلسّاعِلَيْمٌ كي وفات تك ـ''

اس کے علاوہ اسی کتاب میں ایک اور روایت سید الحفاظ بن مردوبیہ کی روایت کی ہے جبیها که فرماتے ہیں:

((ومن طريف منا قضاتهم مارو وهم في كتبهم الصحيحة عندهم رجالهم عن مشائخهم حتى استنده عن سيد الحفاظ ابن مردويه قال اخبر نا محى السنة ابو الفتح عبدوس بن عبدالله الهمداني اجازة قال حدثنا القاضي ابو نصر شعيب بن على قال حدثنا موسى بن سعيد قال حدثنا الوليد بن على قال حدثنا عباد بن يعقوب قال حدثنا على بن عباس عن فضيل عن عطية عن ابي سعيد قال لما نزلت اية وات ذالقربي حقه دعا رسول الله الفاطمة فاعطاها فدك.))

کہ سنیوں کے عجیب مناقضات میں سے وہ روایت ہے جس کوانہوں نے اپنی معتبر اور صحیح کتابوں میں اپنے مشائخ سے روایت کی ہے اور اسے سید الحفاظ ابن مردویہ با سناد مذکورہ ً بالا بوں لکھتے ہیں کہ ابوسعید سے منقول ہے کہ جب بیآیت ﴿ وَاٰتِ ذَا الْفُرْبِي حَقَّلُهُ ﴾ نازل ہوئی تو رسول اللہ طلطے علیہ نے حضرت فاطمہ طالٹیہا کو بلایا اور فدک انہیں دے دیا۔' ''بحارالانوار'' کی کتاب''باب نزول الآیات فی امر فدک' میں ملا باقر مجلسی آیت ﴿وَاٰتِ ذَا الْقُرْانِي حَقَّهُ كَي شَان نزول مِين فرمات بين ((رواه كثير من المفسرين ووردت به الاخبار من طرق الخاصة والعامة)) كرآيت ك شان نزول میں بہت سی روایتیں بہت سے اہل سنت وشیعہ کے مفسرین نے بیان کی ہیں۔اور اس كے بعد لكھتے ہيں ((قال الشيخ الطبرسي قيل ان المراد قرابة الرسول)) کہ شیخ طبرسی کہتے ہیں کہاس آیت میں ذالقربی کا لفظ ہےاس سے مراد قرابت رسول ہے، پھر انہی سے ایک روایت نقل کرتے ہیں: ((اخبرنا السيد مهدى بن نزار الحسنى باسناد ذكره عن ابى سعيد الخدرى قال لما نزلت قوله وات ذالقربى حقه اعطى رسول الله على فاطمة فدك قال عبدالرحمن بن صالح كتب المامون الى عبيد الله بن موسى يسئله عن قصة فدك فكتب اليه عبيدالله بهذا الحديث رواه عن الفضيل بن مرذوق عن عطية فرد المامون فدك على ولد فاطمة . )) انتهى .

''کہ ہم کو خبر دی سید مہدی بن نزار حسنی نے ان اساد سے جسے انہوں نے بیان کیا ہے ابوسعید خدری سے کہ وہ کہتے ہیں کہ جب آیت ﴿وَاٰتِ ذَا الْـ قُـرُ بٰـی حَقَّنَهُ ﴾ نازل ہوئی تو پنج بیں کہ خلافہ وظافی ا کو بلا کر فدک عطا کر دیا۔ اور عبدالرحمٰن بن صالح کہتے ہیں کہ خلیفہ مامون نے عبیداللہ بن موسیٰ سے لکھ کر فدک کا قصہ دریا فت کیا، عبیداللہ نے ان کے جواب میں اس حدیث کولکھ کر بھیجا اور اسے روایت کیا ہے۔ فضیل بن مرذوق نے عطیہ سے اس پر مامون نے فدک اولا دفاطمہ وظافیہا کو دے دیا۔'

اس روایت میں ملا باقر مجلسی نے اسناد کو ترک کر دیا ہے، مگر علامہ طبرسی نے آیت ﴿وَاٰتِ ذَا الْقُدُ بٰی حَقَّهُ ﴾ کی تفسیر میں جوسورہ بنی اسرائیل میں واقع ہے اس اسناد کا اس طرح یرذکر کیا ہے:

((اخبرنا • السيد ابو حميد مهدى بن نزار الحسنى قرأة قال حدثنا الحاكم ابو القاسم بن عبدالله الحسكانى قال حدثنا الحاكم الوالد ابو محمد قال حدثنا عمر بن احمد بن عثمان بغداد

اس روایت کے رایوں میں اور منہ الصادقین کے راویوں میں پھھ نام میں فرق ہے ہم نے جیسا لکھا پایا ویسا ہی لکھ
 دیا ہے اور اپنی طرف سے پچھ دست اندازی تھی جی میں نہیں کی۔ ۱۱۔

شفاها قال اخبرنى عمر بن الحسين بن على بن مالك قال حدثنا جعفر بن محمد الاحمصى قال حدثنا حسن بن حسين قال حدثنا حسن بن حسين قال حدثنا ابو معمر بن سعيد جيشم و ابو على القاسم الكندى و يحيى بن يعلى و على بن مسهر عن فضيل بن مردوق عن عطية الكوفى عن ابى سعيد الخدرى قال لما نزلت قوله وات ذى القربي حقه .....الخ))

## اوراسی روایت کواسی آیت کی .....

((ونیز سعید ابو حمید مهدی بن نزار الحسنی از حاکم ابو القاسم عبدالله الحسکانی نقل می کند که در بغداد حاکم ابو محمد از عمر بن احمد بن عثمان بمن حدیث کرد که عمر بن حسین بن مالك گفت که جعفر بن محمد الاحمصی بمن گفت که حسن بن حسین مرا حدیث کرداز ابو معمر بن سعید و علی بن سعید خدری که گفتند چون آیت و آت ذی القربی نازل شد حضرت رسالت باغ فدك رابفاطمه عطا فرموده سالخ.))

''سعید ابوحمید مہدی نے حاکم ابوالقاسم عبداللہ کی زبانی بیان کیا کہ بغداد میں حاکم ابومحہ نے عمر بن احمد بن عثمان کے ذریعہ سے مجھ سے کہا جسے ابوالعمر بن سعید وعلی بن سعید خدری نے ظاہر کیا جب ﴿وَاٰتِ ذَا الْقُرْبٰی ﴾ کی آیت نازل ہوئی تو رسول اللہ نے حضرت فاطمہ واللہ کو باغ فدک عنایت فرمادیا۔'' دوسری روایت ملا با قرمجلسی نے یہ کھی ہے:

((محمد بن العباس عن على بن العباس المقانعي عن ابي كريب عن معاوية عن فضيل بن مرذوق عن عطية عن ابي

سعيد الخدرى قال لما نزلت وات ذى القربى حقه دعا رسول الله على فاطمة.))

## واعطاها فدك

تیسری روایت سیداین طاؤس کی کتاب سعدالسعو دینے آل کرتے ہیں:

((روى سيد ابن طاؤس في كتاب سعد السعود من تفسير محمد بن العباس بن على بن مروان قال روى حديث فدك في تفسير قوله تعالى وات ذى القربي حقه عن عشرين طريقا فمنها مارواه عن محمد بن طريقا فمنها ماروا عن محمد بن محمد بن محمد بن طريقا فمنها ماروا عن محمد بن محمد بن محمد بن سليمان الاعبدى و هيثم بن خلف الدورى و عبدالله بن سليمان بن الاشعث و محمد بن القاسم بن زكريا قالوا حدثنا عباد بن يعقوب قال اخبرنا على بن عابس و حدثنا جعفر بن محمد الحسيني عن على بن منذر الطريقي عن على بن منذر الطريقي عن على بن عابس عن فضيل بن مر ذوق عن عطية العوفي عن ابي سعيد الخدرى قال لما نزلت وات ذى القربي حقه عن ابي سعيد الخدرى قال لما نزلت وات ذى القربي حقه دعا رسول الله

''کہا سید ابن طاؤس نے کتاب سعد السعو د میں تفسیر محمد بن عباس بن علی بن مروان سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ حدیث ہبہ فدک کی آیت ﴿وَاْتِ ذَا اللّٰهُ وَٰہٰ ہِی حَقّا ہُ کَی تفسیر میں ہیں طریقوں سے مروی ہے، ان میں سے ایک وہ حدیث ہے جو محمد بن سلیمان اعبدی نے اور میثم بن خلف دوری نے اور عبدالله بن سلیمان بن اشعث نے اور محمد بن قاسم بن زکریا نے روایت کی ہے کہ بیلوگ کہتے ہیں کہ ہم سے روایت کی ہے عباد بن یعقوب نے اور انہوں نے علی بن عابس سے، اور نیز روایت کی ہے جعفر بن محمد سینی نے علی بن منذر طریق سے، عابس سے، اور نیز روایت کی ہے جعفر بن محمد سینی نے علی بن منذر طریق سے،

عمادالاسلام میں ایک روایت تومتعلق ہبہ کے وہی نقل کی ہے جوطرا نُف میں مذکور ہے، لینی سیدالحفاظ ابن مردویہ سے۔ چنانچہ وہ فرماتے ہیں:

((فاقول يدل على ثبوت ذلك (اعطاها النبى فدك فاطمة) مارواه سيد الحفاظ ابن مردوية قال اخبر نا محى السنة ابو الفتح عبدوس بن عبدالله الهمدانى اجازة قال حدثنا القاضى ابو نصر شعيب بن على قال حدثنا موسى بن سعيد قال حدثنا الوليد بن على قال حدثنا عباد بن يعقوب قال حدثنا على بن على قال حدثنا عباد بن يعقوب قال حدثنا عباد بن على قال حدثنا فضيل عن عطية عن ابى سعيد قال لما فلك بن عابس عن فضيل عن عطية عن ابى سعيد قال لما فزلت وات ذى القربى حقه دعا رسول الله فاعطاها فدك.))

دوسری روایت کنز العمال شیخ علی متقی سے بیان کی ہے، جبیبا کہ فر ماتے ہیں:

((و مافى كنزل العمال للشيخ على المتقى فى صلة الرحم من كتاب الاخلاق عن ابى سعيد قال لما نزلت وات ذى القربى حقه قال النبى يا فاطمة لك فدك، رواه الحاكم فى تاريخه و قال تفردبه ابراهيم بن محمد بن ميمون عن على

ا يت بيات يهار المحاص ا

بن عابس بن النجار))

'' یعنی کنز العمال میں شخ علی متقی نے باب صلۃ الرحم میں ابوسعید سے بیر وابت کی ہے کہ جب آیت ﴿ وَاٰتِ ذَا الْقُرْبِی حَقّہ ﴿ نَازِل ہُو لَی تَو بِغِمْبر خداطِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰ عَلَیْ اللّٰہ وَ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰلِي اللّٰمِ اللّٰمِل

اور تیسری روایت اسی کتاب میں تفسیر در منثور سیوطی سے نقل کی ہے:

((وفي الدر المنثور للسيوطي في تفسير قوله تعالىٰ وات ذي القربيٰ حقه دعا رسول الله عِلَيُ فاطمة فاعطاها فدك.))

اوراس كتاب ميں چوشى روايت "معارج النوت "سے بيان كى ہے، جيبا كه فرماتے ہيں: ((و مافى معارج النبوة الشهير بسير مولانا الهروى فى و قائع السنة السابعة بعد واضع خيبر بهذه العبارة.))

((در مقصد اقصی مذکورست که بعضے گویند که حضرت رسول الله بیسوی خیبر امیر المومنین علی را فر ستادو مصالحة بردست امیر واقع شدبران نهج که حضرت امیر قصد خون ایشان نکند و حوائط خواص ازآن رسول باشد پس جبریل فرود آمد و گفت که حق تعالی می فرماید که حق خویش من کیستندو حق ایشان چیست، جبریل گفت که خویش من کیستندو حق ایشان چیست، جبریل گفت فاطمه است حوائط فدك رابا و ده و آنچه از خدا و رسول اوست در فدك هم باوبده پیغمبر فاطمة رابخواندو برای وی حجتی نوشت وآن و ثیقه بوده فاطمة رابخواندو برای وی حجتی نوشت وآن و ثیقه بوده

رسول خداست برای من و حسن و حسین . ))

''مقصد اقصیٰ میں تحریر ہے کہ بعض لوگ کہتے ہیں کہ رسول اللہ طلق آئے ہے کہ بعض لوگ کہتے ہیں کہ رسول اللہ طلق آئے ہے اس بات حضرت علی خلائی کو خیبر کی جانب روانہ کیا اور وہاں حضرت علی خلائی کے خاص برمصالحت ہوگئ کہ آپ ان خیبر والوں کا خون نہ بہا کیں بلکہ وہاں کے خاص باغ رسول اللہ طلق آئے ہے کہ آپ اپنے جا کیں اور اس نوبت پر جبر ئیل عالیہ ہانے آکر کہا اللہ تعالیٰ نے تھم دیا ہے کہ آپ اپنے عزیزوں کے حقوق ادا کریں، رسول اللہ طلق آئے ہے نہ آپ اور ان کے کیا حقوق ہیں؟ جبر ئیل عالیہ اللہ طلق آئے ہے کہ آپ اور ان کے کیا حقوق ہیں؟ جبر ئیل عالیہ اللہ طلق آئے ہے کہ آپ باغ فدک دے دیں جو کچھ ان کا حصہ اللہ اور رسول کا ہے، چنانچہ رسول اللہ طلق آئے ہے نے حضرت فاطمہ وٹائٹی کو بلوا کر بطور سند باغ فدک انہیں دے دیا اور رسول اللہ طلق آئے ہی وفات کے بعد کیا خلوہ میں حضرت فاطمہ وٹائٹی نے یہ وثیقہ دکھا کر کہا کہ یہ رسول کیفہ وقت ابو بکر کے پاس حضرت فاطمہ وٹائٹی نے نے وثیقہ دکھا کر کہا کہ یہ رسول اللہ طلق آئے ہی کا کہ یہ رسول اللہ طلق آئے کی کیا تھا کہ اور حسین کے لیے ہے۔''

((و قال السيد المرتضى في الشافي و قدروى من طريقة مختلفة غير طريق ابي سعيد الذي ذكره صاحب الكتاب انه لما نزل قوله تعالى و ات ذي القربي حقه دعا النبي فاطمة فاعطاها فدك و اذا كان ذلك مرويا فلا معنى لدفعه بغير حجة ..... انتهى ))

'' یعنی سید مرتضلی شافی میں کہتے ہیں کہ سوائے ابوسعید کے جس کا ذکر صاحب کتاب نے کیا ہے اور بھی کئی مختلف طریقوں سے بیر روایت بیان کی گئی ہے کہ جب آیت ﴿وَاٰتِ ذَا الْفُرِّ لٰبِی ﴿ نَازِلَ مُونَى تَوْ بِیغِمِر خداطِ اللَّا عَالَيْمَ نَا فَاطمہ وَاللّٰهِ اَور فدک انہیں دے دیا، اور جب کہ بیر روایت مروی ہے، پھر بغیر دلیل

کے اس کو نہ ماننے کی کوئی وجہ ہیں ہے۔ فقط.

لیکن نہ جناب مولانا دلدارعلی صاحب نے اپنی کتاب ''عماد الاسلام' میں اور نہ جناب سید مرتضی نے اپنی کتاب ''شافی' میں ان روایتوں کو بیان کیا کہ وہ کون سے طریق مختلف غیر طویق ابی سعید کے ہیں جن میں بیروایت مذکور ہے۔ ایسے موقع پر فقط مجمل کہہ دینا کہ اور بھی بہت ہی روایتوں میں بیم منقول ہے کافی اور شافی نہیں ہے۔خصوصاً جبکہ قاضی عبد الجبار نے اپنی کتاب مغنی میں اس روایت کوشیعوں کی طرف سے بایں الفاظ ذکر کیا تھا ((قالوا قدروی کتاب مغنی میں اس روایت کوشیعوں کی طرف سے بایں الفاظ ذکر کیا تھا ((قالوا قدروی عن ابسی سعید الخدری)) کہ شیعہ ایسا کہتے ہیں کہ ابوسعید خدری سے ایسی روایت میں میں میں میکھا تھا ((الہ جو اب عن ذلك ان اکثر مایر دون فی ھذالباب غیر صحیح)) کہ شیعوں کے قول کا جواب میں ہے کہ جو پھو ہو اس بات میں روایت کرتے ہیں اکثر غلط ہے۔

آگے چل کر قاضی عبدالجبار نے صاف لکھ دیا تھا وان صبح عقد الهبة که کہا گر عقد ہبہ جی بھی ہوتو فدک حضرت فاطمہ والتی کے قبضے میں ہونا چا ہیے تھا۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ قاضی عبدالجباراس روایت پریقین نہیں رکھتے تھے۔ اسی حالت میں جناب علم الهدی کا بالا جماع یہ کہہ دینا کہ اور بہت سے طریقوں سے بھی بیر دوایت ثابت ہے، قابل تسلیم اور ان

کے دعوے کے ثبوت کے لیے کافی تھا۔ ان کو جا ہیے تھا کہ ان طرقِ مختلفہ سے جس کا انہوں نے بالا جمال دعویٰ کیا تھا اس روایت کو ثابت کرتے اور ان تمام روایتوں کو بیان کر کے اپنے دعوے کی تائید فرماتے۔

''طعن الرماح'' میں جناب مجتهد سید محم صاحب در منتور سیوطی اور کنز العمال شیخ علی متقی اور سید الحفاظ ابن مردویه کے علاوہ صاحب تاریخ آل عباس سے فدک کے ہمبہ کیے جانے کا ذکر کرتے ہیں: ((کما یقول روی السیوطی فی تفسیر الدر المنثور فی ذیل تفسیر قوله تعالیٰ وات ذا القربی حقه اخرج البزار و ابویعلی و ابن ابی حاتم و ابن مردویة عن ابی سعید الخدری قال لما نزلت هذه الایة وات ذا القربی حقه دعا رسول الله شکی فاطمة فاعطاها فدك .))

((وایس روایت صریح ست در آنکه هر گاه آیة وات ذا القربي حقه يعنى عطانما صاحب قرابت راحق او نازل گرديد آن جناب فاطمه راطلب فرموده فدك رابآن حضرت عطا فرمود شیخ علی متقی در کتاب کنزالعمال درباب صله رحم از ابو سعید روایت کرده قال لما نزلت وات ذا القربی حقه قال النبي يا فاطمة لك فدك وسيد الحفاظ ابن مردویه در کتاب خود مسند ابو سعید روایت سابقه رانقل كرده و نيز صاحب روضة الصفا و معارج النبوة از مقصد اقصى روايت اعطاء فدك و نوشتن و ثيقه رانقل كرده چنانچه آنفا عبارت آل بمعرض بيان در آمد وعقل هيچ عاقل باورنمي كند كه با وصف اعطاء فدك و هبه آن و نوشتن و ثیقه برائے آں از زمان فتح خیبر تا هنگام وفات سرور کائنات اقباض آن بوقوع نه پیوسته باشد بلکه لفظ اعطاء نیز بران

دلالت دار د کسالا یخفی و صاحب تاریخ آل عباس که از معتمدین اهل سنت ست در تاریخ مذکور علی ما نقل عنه نوشته که بعد از آنکه جماعتے از اولاد حسنین نزد مامون دعوی فدك کردند مامون جمع نمود د و صدکس از علماء حجاز و عراق وغیر ایشال راو تاکید کرد که کتمان صواب ننموده از متابعت حق وراستی سر نه پیچند پس ایشال روایت و اقدی و بشر بن الولید وغیره نقل کردند که بعد از فتح خیبر جبریل سیس باآیة وات ذا القربی حقه نازل شد پس رسول خدا گفت کیست ذا القربی و چیست حق او جبریل گفت فاطمه است و فدك حق اوست پس رسول خدا فدك رابآنحضرت داد.))

ا يت بيات - چهارم که کارگرای که کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای که کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای کارگ

صاحب "تشسئيد السمطاعن" جناب مفتى محرقلى كنتورى نے بھى كوئى نئى روايت روايات مذكورہ بالا كے علاوہ پيش نہيں كى۔

"كفاية موسوم الولاية" كى جلد دوم مين صفحه ٢٥٨ سي صفحه ٣٨٠ بهت تفصيل سي فدك كى بحث لكهى مهاورية آيت ﴿وَاتِ ذَا الْقُرْبِي حَقَّهُ ﴾ كى نسبت صفحه ٣٦٠ مين بير كها بي:

((از برائے احدے ازا مت شبه نبود در آنکه فدك خالص بوداز برائے رسول خدا اللہ واحدے رادراں حقے نبودازامت، و اخبار طرفین از خاصه و عامه ناطق بایں امرست و نیز ظاهر آیة وات ذا القربی حقه به تصدیق کثیرے از علماء و مفسرین و روات عامه آنکه رسول خدا الله آنرانحله و عطیه داد بحضرت فاطمه چون ثعلبی و جوهری و یاقوت حموی صاحب کتاب معجم البلدان و شهرستانی و صاحب تاریخ آل عباس و واقدی و بشر بن الولید و عبدالرحمن بن صالح و عمر بن شبه و ابن حجر در صواعق و ابن ابی الحدید و ابو هلال عسکری در کتاب اخبار الاوائل و حاکم ابو القاسم الحسکانی و حاکم ابو محمد و او احمد بن عثمان بغدادی

ا يت بيات - جهارم المحال المحا

و قاضى عبدالله بن موسى انه لما نزلت آية ﴿وَاٰتِ ذَا الْقُرُبٰى حَقَّهُ اعطى رسول الله فاطمة فدك فقط. ))

''کسی امتی کوشک و شبہ ہیں کہ باغ فدک رسول اللہ طلق آیم کے لیے مخصوص تھا، اور اس میں کسی امتی کا کوئی حق نہ تھا اور عام و خاص (شیعہ وسنی) لوگ بھی یہی کہرسول کہتے ہیں۔ نیز آیت کی ظاہری تفسیر اکثر علماء ومفسرین نے یہی کی ہے کہرسول اللہ طلق آیم نے حضرت فاطمہ وٹائینہا کو بطور عطیہ سرفراز فرمایا تھا۔ جیسے نتخلبی اور قاضی بن عبداللہ موسیٰ وغیرہ۔''

اس میں مؤلف نے روایت ہبہ فدک اور دعویٰ فدک کو مختلط کر دیا ہے اوران کی روایتوں اور اقوال کو نقل کی کو اور وی کا ذکر اوپر ہو چکا نام اور اقوال کو نقل نہیں کیا ہے، مگر سوائے نقلبی کے کسی جدید راوی کا ذکر جن کا ذکر اوپر ہو چکا نام بھی نہیں لیا اور نقلبی کی روایت اس کتاب کے صفحہ ۲۵۸ میں بایں الفاظ بیان کی گئی ہے کے مافعہ:

((و ثعلبی که ازا عاظم مفسرین ایشان ست بسند خود از سدی و دیلمی روایت کرده ست که حضرت علی ابن الحسین به یکی ازاهل شام فرمود آیا قرآن خوانده گفت بلے، فرمود در سوره بنی اسرائیل این آیة خوانده که وات ذا القربی حقه، آن شخص عرض کرد مگر شما آیة ذی القربی که حق سبحان الله تعالیٰ امر فرموده که حق آنهارا برسانند فرمود بلے.))

'' نظلبی سنیوں کا زبردست مفسر ہے اس نے سدی و دیلمی کے ذریعہ سے روایت کی ہے کہ علی بن حسین (امام زین العابدین) نے ایک شامی سے بوچھا کیا تم نے قرآن پڑھا ہے؟ اس نے جواب دیا: جی ہاں، اس پر فرمایا کہ سورہ بنی اسرائیل میں بیرآیت پڑھی ہے کہ رشتہ داروں کوان کا حق دے دو؟ اس پر اس

شامی نے کہا گرآپ کواللہ نے حکم دیا ہے کہان کے حقوق ادا کردیں؟ اس پرامام نے جواب دیا: ہاں۔''

ان کتابول کے علاوہ ایک اور کتاب ایران میں بالفعل چپی ہے اوراس کا نام "غایة السمرام و حجة الخصام فی تعیین الامام من طریق الخاص والعام" ہے، اس کے مصنف سید ہاشم معروف به علامہ ہیں اور ان کی نسبت صاحب الحدائق شخ یوسف بحرانی نے اپنی کتاب مسمی "بلو لو قالبحرین" میں کھا ہے: ((السید السمذکور فاضلا محدثا جامعا متتبعا الاخبار بما لم یسبق الیه سابق سوی الشیخ السمجلسی و کانت و فاته للسنة السابعة بعدالماة والالف و صنف کتبا عدید قدة تشهد بشدة تتبعه و الطلاعة) یعنی سیرموصوف بڑے فاضل ، محدث، عامع اور ایسے عاوی اعادیث واخبار پر ہیں کہ شل ان کے اگلے لوگوں میں سے سوائے ملا باقر معلی کوئی نہیں ہوا اور ان کی بہت تقنیفات ہیں جن سے ان کی علیت اور واقفیت ثابت ہوتی ہوتی ہے۔

سید موصوف نے غایۃ المرام امامت کے ثابت کرنے میں لکھی ہے اور اس میں ہمام آیت قرآنی کو جمع کر دیا ہے اور ہر آیت کے متعلق جتنی روایتیں اور حدیثیں ہیں، خواہ اہل سنت کی ہوں، خواہ شیعوں کی ان سب کونقل کیا ہے اور انہوں نے اس کتاب کے دیباچہ میں ان تمام کتابوں کے نام لکھے ہیں جن سے انہوں نے روایتیں نقل کی ہیں۔ اور بلاشبہ یہ کتاب ایک جامع ہے کہ خود ان کے مؤلف کی غزارت علم اور کمال واقفیت کی شاہد ہے، اس کتاب کی جامع ہے کہ خود ان کے مؤلف کی غزارت علم اور کمال واقفیت کی شاہد ہے، اس کتاب متعلق جتنی حدیثیں اور روایتیں فریقین کی ہیں وہ نقل کی ہیں گر باوجود اس جامعیت کے متعلق جتنی حدیثیں اور روایتیں فریقین کی ہیں وہ نقل کی ہیں گر باوجود اس جامعیت کے سوائے ایک روایت انٹہوں نے سنیوں کی طرسے بیان نہیں گی۔ البتہ گیارہ حدیثیں شیعوں کونقل کی ہیں۔ چنا نچہ اس کے صفحہ ۳۲۳ میں یہ لکھا ہے:

((الباب السابع عشر قوله تعالى وات ذالقربي حقه

والـمسكين الاية من طريق العامة وفيه حديث واحد الثعلبي في تفسيره في هذه الاية قال عنى بذلك قرابة رسول الله في ثم قال الشعلبي روى عن السدى عن ابي الديلمي قال قال على بن الحسين لرجل من اهل الشام اقرأت القرآن قال نعم قال في بني اسرائيل وات ذ القربي حقه و انكم القرابة التي امر الله تعالى ان يوتي حقه قال نعم فقط.)) الكاتر جمه جو كفايي مين برزبان فارى به وه ابهي بم او پر لكي يكي، اس كه بعدوه كهت اس كاتر جمه جو كفايي مين برزبان فارى به وه ابهي بم او پر لكي يكي، اس كه بعدوه كهت الاية من طريق الخامسة وفيه احد عشر حديثا)) كماماميك طريق ساس آيت كم علق گياره حديثين بين اوراس مين عطيه وفي كي وه رواييتين بهي منقول بين جن كو بعض سنيون كي كتابون سے علاء امامي نقل كيا ہے، جيبا كه بم او پر بيان كر يكي بين بين بين سنون كي كانون سے علاء امامي نقل كيا ہے، جيبا كه بم او پر بيان كر يكي بين بين سنون كي كتابون سے علاء امامي نقل كيا ہے، جيبا كه بم او پر بيان كر يكي بين بين سنون كي كتابون سے علاء امامي نقل كيا ہے، جيبا كه بم او پر بيان كر يكي بين بين خون في في وه روايتين بين كون بين بين خون في في وه روايتين بين كون بين كون سنيون كي كتابون سے علاء امامي نقل كيا ہے، جيبا كه بم او پر بيان كر يكي بين بين خون في فين فين فين فين كيابون سے علاء امامي نقل كيا ہے، جيبا كه بم او پر بيان كر يكي بين بين خون فين كيابون سے علاء امامي نقل كيابون سينون كيابون سے علاء امامي نقل كيابون سينون كيابون سين كيابون سينون كيابون كيا

((الشامن العیاشی باسناده من عطیه العوفی قال لما فتح رسول الله خیبر وافاء الله علیه فدکاو انزل الله علیه وات ذا القربی حقه قال یا فاطمة لك فدکا۔ التاسع العیاشی باسناده عن عبدالله بن موسیٰ العبسی یسئله عن قصة فدك فکتب الیه عبدالله بن موسیٰ العبسی یسئله عن قصة فدك فکتب الیه عبدالله بن موسیٰ بهذا الحدیث، العاشر العیاشی باسناده عن فضیل بن مرذوق عن عطیة ان المومون رد فد کا علی ولد فاطمة .)) منشی سجان علی فال صاحب نے جون ادب میں مشہور ہیں، ایک کتاب امامت میں کھی مرذوق عن عصفی ہی کی بحث ہے مگر اس میں فال صاحب نے مون ادب میں مشہور ہیں، ایک کتاب امامت میں کسی صرف دوسرے حصے کے صفح ہی کی بحث ہے مگر اس میں فال صاحب نے صرف دوسرے حصے کے صفح ہی کی بحث ہے مگر اس میں فال صاحب نے صرف دوسرے حصے کے صفح ہی کی بحث ہے مگر اس میں فال صاحب نے صرف دوسرے حصے کے صفح ہی کی جون ادر تا میں اس کے مضمون کو الٹ پھیر کے صرف دوسرے دوسرے کے اس کی خوشہ چینی کی ہے اور نئی عبارت میں اس کے مضمون کو الٹ پھیر کے صرف دوسرے دوسرے کے دوسرے کے اس کی خوشہ چینی کی ہے اور نئی عبارت میں اس کے مضمون کو الٹ پھیر کے صرف دوسرے کے دوسرے کی جون ادر عبی اس کے مضمون کو الٹ پھیر کے صرف دوسرے کے دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کے دوسرے کی دوسرے کے دوسرے کے دوسرے کی دوسر

المن کیا ہے، جبیبا کہ وہ لکھتے ہیں:

((ایس فاقد الادراك استیعاب دلائل اثبات حق بضعه رسول برهمان كتاب مستطاب (طعن الرماح) حواله نموده به تقریر که خالی از تجدد که نیست از ماجری فیها ابطال خلافت خلیفه اول و ثانی که بانی مبانی این اعتدا مشارالیه است می ساز دفقط.))

اس میں کوئی نئی روایت منقول نہیں ہے جو قابل نقل ہو۔

ہم نے جو کچھاویر بیان کیا اس سے اس کتاب کے ناظرین کومعلوم ہوگا کہ چوتھی صدی سے لے کر تیر ہویں صدی تک جتنی مشہور کتابیں شیعوں کی اس بحث کے متعلق تھیں، اس سب سے ہم نے ان روایتوں کو جومتعلق ہبہ فدک ہماری کتابوں سے انہوں نے نقل کی تھیں، بلفظہ لکھ دیا اور اگرچہ بیہ ظاہر ہے کہ اور بھی بہت ہی کتابیں ہوں گی جو ہمیں نہیں مل سکیں مگر ایسے مشہوراور نامور عالموں نے جبیبا کہ جنابعلم الہدی اورعلامہ کی اورسیدابن طاؤس اور ملا باقر محبلسي اور قاضي نورالله شوستري اورمولا نا دلدارعلي اورمجتهنه سيدمجمه اورمولا نامحمه قلي صاحب يتھے۔ غالبًا ان کے مطالعے سے کوئی اور روایت نہ گئی ہو گی خصوصاً مجتہدین کھنؤ سے۔اس لیے ہم کو اس یقین کرنے کی وجہ ہے کہ جو بچھانہوں نے پیش کیا ہے، اس سے زیادہ ان کے پاس نہ تھا۔اب ہم اس بات کو دکھاتے ہیں کہ بی ثبوت نہ عقلاً ونقلاً شہادت میں داخل کرنے کے لائق ہوتا ہے اور نہ وہ فی نفسہ کوئی ثبوت ہے۔اس لیے کہ ان تمام روایتوں کا سلسلہ اس راوی برختم ہوتا ہے، جو نہ صرف غیر معتبر اور غیر ثقه تھا، بلکه کا ذب اور شیعی تھا۔ ایک ہی شخص اس تمام پر دہً زنگاری میں چھیا ہوا ہے،جس کے مختلف رنگ دوسروں نے لیے ہیں اور ایک ہی گند لا چشمہ ہے جس سے پیسب نہریں نکلی ہیں۔اورایک ہی کذب کی جڑ ہے جہاں سے ساری شاخیس بھوٹی ہیں۔ اور ہم یقین کرتے ہیں کہ علماء شیعہ جن کو ان روایتوں پر بہت کچھ ناز ہے اور جنہوں نے اس کی بنیاد پر ایک بہت بڑی عمارت قائم کی ہے اور جس کی بنا پر بہت بڑے

الزام حضرات شیخین رقی الله پرلگائے ہیں اور بہت دردناک تقریروں میں ان کاظلم وستم ظاہر کیا ہے اور جناب سیدۃ النساء فاطمہ زہراونی لئیا کے دعوے ہبہ کے رد کرنے پر بہت کچھ دھوکے میں ڈالنے والی باتیں بنائی ہیں، اسے پیش کیے ہوئے ثبوت کی حقیقت فاش ہونے پر جسیا کہ اب ہم اسے فاش کرتے ہیں حیران اور شسدر ہو جا کیں گے اور وہ الفاظ جو جناب قاضی نور اللہ شوستری نے ''کشف الحق'' کے شائع ہونے کے بعد سنیوں کی نسبت فرمائے تھے، وہ اپنے اوپر صادق سمجھیں گے ((ان یتمنون ان یکو نو ا جمادا او شجرا و یبھتون کا نہم انقے موا حجرا)) یعنی تمنا کریں گے کہ کاش! وہ پھر یا درخت ہوجا کیں اور ایسے مبہوت ہوجا کیں اور ایسے مبہوت ہوجا کیں گوجا کیں گوجا کیں۔

علاء امامیہ کی فرکورہ بالا کتابوں میں سے جو حدیثیں اور روابیتیں پیش کی گئی ہیں جن کو وہ سنیوں کی روابیت کہتے ہیں، ان کی تکرار اور نقل در نقل کو حذف کر کے دوشم کی مفصلۃ الذیل روابیتیں پائی جاتی ہیں۔ ایک وہ جن میں پوری تفصیل راویوں کی لکھی گئی ہے۔ دوسری وہ جس میں یا ضرف منقول عنہ کتاب کا نام ہے، یا بجائے پوری سند بیان کرنے کے صرف کچھ راویوں کے نام لکھ دیے ہیں۔ اول قسم میں چاراور دوسری قسم میں پانچ روابیتیں ہیں اول قسم کی روابیتیں ہیں بیابی خوروں کی ہوئیں نے ہیں۔

ایک 6 روایت وہ ہے جو طرائف میں سید الحفاظ ابن مردویہ سے نقل کی گئی ہے جس کو عماد الاسلام اور دوسری کتابول میں بھی نقل کیا ہے، اس کے بیان کرنے والے راوی حسب ذیل ہیں۔ اول محی السنة ابوالفتح عبدوس بن عبداللہ ہمدانی، دوسرے قاضی ابونصر شعیب بن علی تیسرے موسیٰ بن سعید، چوتھے ولید بن علی، پانچویں عباد بن یعقوب، چھٹے علی بن عباس، ساتویں فضیل، آٹھویں عطیہ اور نویں ابوسعید جن برروایت کا سلسلہ ختم ہوتا ہے۔

ایک وایت وہ جو بحارالانوار میں بحذف اسانید اور تفسیر مجمع البیان طبرسی میں بہ تفصیل اسناد بیان کی گئی ہے اور اس کے راوی بیہ ہیں اول سید ابو حمید مہدی بن نزار سینی

<sup>2</sup> بیروایت صفحه ۱۵،۲۱ پر ہے۔۱۲

ایت بیات - بہار) کھوں کے 1864 ک

دوسرے حاکم بن ابوالقاسم بن عبدالحسكانی، تيسرے حاکم الوالد ابومحد، چوشے عمر بن احمد بن عثان، پانچویں عمر بن حسين ابن علی بن مالک، چھٹے جعفر بن محمد المصی، ساتویں حسن بن حسين، آخویں ابوعلی بن قاسم كندی، دسویں پیمیٰ بن يعلی، گيار ہویں علی بن مسہر، بار ہویں فضل بن مرذوق، تير ہویں عطيه عوفی اور چود ہویں ابوسعيد خدری۔

تبسری و وہ روایت جس کو بحار لانوار میں سید ابن طاؤس کی کتاب ' سعد السعو د' سے نقل کیا ہے اور انہوں نے تفسیر محمد بن عباس بن علی بن مروان سے نقل کیا ہے ، اس کے راوی اول محمد بن سلیمان اعبدی ہیں، دوسر ہے ہیٹم بن خلف دوری، تیسر ہے عبداللہ بن سلیمان بن اشعث ، چو تھے محمد بن قاسم زکریا ، پانچویں عباد بن یعقوب ، چھے علی بن عابس (بیرحقیقت میں علی بن عباس ہیں) ساتویں جعفر بن محمد سینی ، آٹھویں علی بن منظر طریفی ، نویں فضیل بن مرزوق ، دسویں عطیہ عوفی اور گیار ہویں ابوسعید خدری۔

چوتھی وہ روایت جوملا باقر مجلسی نے بحارالانوار میں لکھی ہے۔اس کے اول راوی محمد بن عباس ہیں، دوسر ہے معاویہ، پانچویں فضیل بن عباس مقالعی، نیسر ہے ابو کریب، چوتھے معاویہ، پانچویں فضیل بن مرذوق، چھٹے عطیہ اور ساتویں ابوسعید خدری۔

پہلی ﴿ وہ روایت جو کنز العمال سے عماد الاسلام میں نقل کی ہے۔ اسے حاکم کی تاریخ سے لیا ہے اور اس میں اور راویوں کے نام منقول ہیں ایک ابراہیم بن محمد بن میمون، دوسر بے علی بن عابس بن النجار۔ان راویوں نے اپنی سند کا سلسلہ ابوسعید تک پہنچایا ہے۔

دوسری و و روایت جوعماد الاسلام وغیره میں درمنتورسیوطی سے بلاحوالہ سندنقل کی ہے اور طعن الرماح میں اس پر اتنا اور بڑھایا ہے کہ بزار ، ابو یعلی ، ابن حاتم اور ابن مردویہ نے ابوسعید خدری دخاتی سے قتل کیا ہے۔

تیسری 🗗 جو بحارالانوار وغیرہ میں کھی ہے کہ عبدالرحمٰن بن صالح کہتے ہیں کہ مامون

**6** دیکھوصفحہ ۱۲۔۱۱

🗗 دیکھوصفحہ ۹ \_۱۲

🛭 ایضا۔

**<sup>1</sup>** دیکھواس کتاب کاصفحہ ۹ ۔ ۱۲ عصفحہ ۹ اس کتاب کا۔۱۲ ۔

ا يات بيات - بهار) المواد المواد ( 865) المواد المو

نے عبیداللہ بن موسیٰ سے فدک کا حال تحریراً دریافت کیا تو انہوں نے اسی حدیث کو جسن کا ذکر مہدی بن نزار حسینی نے کیا ہے لکھ بھیجا اور اس کو فضیل بن مرذوق نے عطیہ سے روایت کیا ہے۔اس میں دونام مٰدکور ہیں ایک فضیل بن مرذوق ۔دوسرے عطیہ۔

چوتھی • وہ روایت ہے جو طرائف میں بشر بن الولید، واقدی اور بشر بن غیاث سے بیان کی ہے جس میں سلسلہ اسناد محذوف ہے۔ اسی کو بحوالہ واقدی قاضی نور الله شوستری نے ''احقاق الحق'' میں نقل کیا ہے۔

یا نیجویں **9** وہ روایت ہے جومعارج النبوت اورمقصد اقصیٰ سے عماد الاسلام وغیرہ میں نقل کی گئی ہے۔

یہ ہے کل مابی نازعلائے امامیہ کا۔اور بیہ ہے مجموعہ ان تمام روایتوں کا جسے وہ بہت بڑے زور وشور سے سنیوں کے مقابلے میں ہبہ فدک کو ثابت کرنے کے لیے پیش کرتے ہیں۔ اور چونکہ روایتیں مختلف طور سے اور مختلف موقع پر بحث فدک میں بیان کی جاتی ہیں اور بے جارے نا واقف سنی انہیں دیکھ کر گھبرا جاتے ہیں، اوریہ ہمچھ کر کہ بیروایتیں تو ہماری ہی کتابوں سے نقل کی گئی ہیں۔اور غالبًا صحیح ہوں گی ، حیران رہ جاتے ہیں اورا کثر لوگوں کوخلجان اورا پنے عقائد میں شبہ پیدا ہونے لگتا ہے۔ مگراب کہ ہم نے ان سب کوایک جگہ جمع کر دیا ہے اس سے د یکھنے والوں کومعلوم ہو سکے گا کہان تمام را بتوں کا سلسلہ ابوسعید برختم ہوتا ہے اور ابوسعید سے عطیہ نے اور عطیہ سے فضیل بن مرذوق نے آگے چلایا ہے اور انہی سے اس روایت کا سلسلہ آئندہ بڑھا ہے۔غرض کہ جو بچھ پھل پھول اس میں لگائے گئے ہیں اس کی جڑ ابوسعید ہیں۔ مگر ابوسعید کے نام میں ایک عجیب دھو کہ دیا گیا ہے۔جس سے ناظرین کوشبہ ہوتا ہے کہ بیابو سعید، ابوسعید خدری ہیں، جوصحانی تھے۔ حالانکہ بیرابوسعید خدری نہیں ہیں بلکہ بیروہ ابوسعید ہے جو کلبی کے خطاب سے مشہور اور صاحب تفسیر ہیں ان کے بہت سے نام اور مختلف کنیتیں ہیں۔اوراسی سبب سےلوگوں کوا کثر ان کے نام میں دھوکہ ہوجا تا ہے۔بھی ان کا نام محمد بن

<sup>🕻</sup> د یکھوصفحہ ۱۵ اے ۱۲ 🔞 د یکھوصفحہ کا۔۱۲

سائب کلبی سے لیا جاتا ہے۔ اور کبھی حماد بن سائب کلبی کہہ کر پکارے جاتے ہیں۔ اور ان کی تین کنیتیں ہیں، ایک ابونصر اور دوسری ابو ہشام اور تیسری ابوسعید، اور انہیں سے عطیہ عفی روایت کرتے ہیں، اور چونکہ عطیہ عوفی شیعہ تھے، وہ اسی قسم کی حدیثوں کو اپنے شخ ابوسعید کلبی سے اس طور پر روایت کرتے ہیں کہ جس سے دھو کہ ہو کہ یہ ابوسعید خدری صحابی سے روایت ہے کیونکہ وہ حدثنایا قال ابوسعید کہہ کرچپ ہوجاتے ہیں، کلبی یا اور ان کامشہور نام نہیں لیتے تا کہ لوگوں کو شبہ ہو کہ یہ روایت جس سے بیروایت کرتے ہیں۔ اور وہ ابوسعید کلبی سے ہے نہ لکہ ابوسعید خدری سے نہایاں ہوجائے پہلے ہم عطیہ کا حال اور پھر ابوسعید کلبی کا حال اساء کہ ابوسعید خدری سے بیان کرتے ہیں اور اس پر دے کو جو ایک مدت در از سے ان روایوں الرجال کی کتابوں سے بیان کرتے ہیں اور اس پر دے کو جو ایک مدت در از سے ان روایوں پر بریڑا ہوا تھا اٹھاتے ہیں۔

عطیہ: جنہوں نے اس روایت کو ابوسعیر سے بیان کیا ہے، ان کی نسبت تقریب میں جو اساء الرجال کی معتبر کتاب ہے لکھا ہے کہ وہ روایت میں خطا بھی کرتے تھے اور تدلیس بھی فرماتے تھے اور تدلیس بھی فرماتے تھے اور شیعہ بھی تھے۔ ((کے مایقول عطیة بن سعد الکو فی یخطی کثیر او کان شیعیا مدلسا.))

اول تو ان کی روایت بہ سبب اس کے کہ وہ بہت کثیر الخطا تھے، یقین کے قابل نہیں، دوسرے بوجہ تدلیس کے پایداعتبار سے ساقط ہے اور تیسرے بلحاظ شیعہ ہونے کے بیروایت شیعوں کی ہے نہ کہ سنیوں کی۔

روایت میں خطا کرنا اور شیعه ہونا، یہ دو چیزیں مختاج بیان نہیں ہیں۔ مگر تدلیس کیا چیز ہے اور راوی میں یہ عیب کس درجے کا خیال کیا جاتا ہے، البتہ قابل بیان ہے۔ تا کہ ناظرین اس روایت کی صحت کا صرف ایک تدلیس کے سبب سے اندازہ کرسکیں۔ ابن جوزی تدلیس کو روایت میں اس قدر قبیج اور شنیع سمجھتے تھے کہ وہ تلبیس ابلیس میں لکھتے ہیں:

((ومن تلبيس ابليس على علماء المحدثين رواية الحديث الموضوع من غيران يبنوا انه موضوع و هذا خيانة منهم على

الشرع و مقصود هم تنفيق احاديثم و كثرة روايا تهم و قدقال النبي من روى عنى حديثا يرى انه كذب فهوا حد الكاذبين و من هذ الفن تدليسهم في الرواية فتارة يقول احدهم فلان عن فلان او قال فلان عن فلان يوهم انه سمع منه و لم يسمع وهذا قبيح لانه يجعل المنقطع في مرتبة المتصل .....)) انتهى '' بعنی محدثین کوندگیس حدیث موضوع کوروایت کرنے میں بی<sub>د</sub>دھوکہ ہوتا ہے کہ وہ یہ بیان نہیں کرتے کہ بیرحدیث موضوع ہے، حالانکہ بیر بات اس کی شرع میں خیانت ہے اور ان کا اپنی احادیث کا جاری کرنا اور کثرت سے روایات کا ہونا مقصود ہوتا ہے اور پیغمبر طلط علیم نے فرمایا کہ جوشخص میری طرف سے کوئی حدیث روایت کرے اور وہ پہ جانتا ہو کہ وہ حدیث جھوٹی ہے تو وہ خود بھی جھوٹوں میں سے ایک جھوٹا ہے۔ اور فن حدیث میں روایت کی تدلیس پیہ ہے کہ راوی پیہ کھے کہ فلاں نے فلاں سے فلاں نے کہا فلاں سے، جس سے بیروہم دلاتا ہے کہ فلال نے فلال سے سنا ہے حالانکہ نہیں سنا توبیہ بہت بری بات ہے، اس لیے کہ راوی حدیث منقطع کو (جس کا راوی پیج میں سے چھوٹا ہو)متصل کے (جس کے راوی برابرمسلسل ہوں ) برابر کرنا جا ہتا ہے ..... انتھی'

اور میزان الاعتدال میں ان کی نسبت لکھا ہے:

((عطیة بن سعد العوفی الکوفی تابعی شهیر ضعیف قال سالم المرادی کان عطیة یتشیع و قال احمد ضعیف الحدیث و کان هیشم یتکلم فی عطیة و روی ابن المدائنی عن یحیی قال عطیة و ابو هارون و بشیر بن حرب عندی سواء و قال احمد بلغنی ان عطیة کان یاتی الکلبی فیاخد عنه التفسیر کان یکتبه بابی سعید فیقول قال ابو سعید قلت یعنی یوهم انه

آیاتِ بینات۔ پہارم کی کھا گھا کا گھا کا گھا کہ کا ک

الخدرى و قال النسائى و جماعة ضعيف.))

''لیعنی عطیہ بن سعد عوفی کوفی تا بعی مشہور ضعیف ہے اور ابو حاتم کہتے ہیں کہ ان
کی حدیث ضعیف ہے ، سالم مرادی کہتے ہیں کہ عطیہ شیعہ تھا ، امام احمد کہتے ہیں
کہ وہ ضعیف الحدیث ہے ، ہیٹم کو عطیہ میں کلام ہے اور ابن مدینی نے یجی سے
روایت کی ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ عطیہ اور ابو ہارون اور بشر بن حرب میرے
نزدیک برابر ہیں ، امام احمد کہتے ہیں کہ مجھے بیخبر پہنچی ہے کہ عطیہ کلبی کے پاس
آت اور ان سے تفسیر لیتے اور اسے ابوسعید کے نام سے لکھ دیتے اور یوں کہتے
کہ ابوسعید نے ایسا کہا ہے ، ذہبی کہتے ہیں کہ اس سے مرادیہ ہے کہ ان کا مقصود
یہ ہوتا کہ لوگ یہ جھیں کہ بی ابوسعید خدری ہیں ، اور نسائی اور ایک جماعت نے
ان کوضعیف کہا ہے۔'

اورسخاوی نے رسالہ منظومہ جزری میں جواصول صدیث میں باب من که اسماء مختلفة و نعوت متعددة میں جہال کبی کا ذکر لکھا ہے وہاں یہ بیان کیا ہے ((وھو اب سعید الذی روی عنه عطیة العوفی موھما انه الخدری)) کہ یہی کبی ابوسعید کی کنیت سے بھی پکارے جاتے ہیں اور عطیہ عوفی ان سے جوروایت کرتے ہیں وہ اسی کنیت سے بعنی قال ابو سعید کہ کرروایت کرتے ہیں تا کہ لوگوں کو یہ خیال ہو کہ یہ ابوسعید خدری ہیں۔

اس حقیقت سے جوہم نے عطیہ کی بیان کی مثل آفتاب روز روش کے بیہ بات کھل گئی کہ بیر روایت ابوسعید کلبی سے ہے جومفسر بیر روایت ابوسعید کلبی سے ہے جومفسر سے۔

اب ہم ابوسعید کلبی کا حال ظاہر کرتے ہیں تا کہ معلوم ہو جائے کہ بیہ حضرت جن پران تمام روایتوں کا سلسلہ ختم ہوتا ہے جھوٹے ، حدیثوں کے بنانے والے اور شیعہ تھے۔ ان کی نسبت امام سخاوی نے شرح رسالہ منظومہ جزری میں اس بات میں جس کا ذکر اوپر ہوا، بیاکھا ہے کہ ان لوگوں میں سے جن کے مختلف نام اور متعدد کنیتیں اور لقب ہیں ایک محمہ بن سائب کلبی مفسر ہیں، انہی کی کنیت ابونضر ہے اور اس کنیت سے ابن اسحاق ان سے روایت کرتے ہیں۔
ہیں۔اور انہی کا نام حماد بن سائب ہے اور ابواسا مہاسی نام سے ان سے روایت کرتے ہیں۔
اور انہی کی کنیت ابوسعید ہے اور اسی کنیت سے عطیہ عوفی ان سے روایت کرتے ہیں تا کہ لوگوں کہ شبہ میں ڈالیں کہ یہ ابوسعید خدری ہیں اور انہی کی کنیت ابو ہشام بھی ہے اور اس کنیت سے قاسم بن الولیدان سے روایت کرتے ہیں۔ اصل الفاظ شرح مذکور کے یہ ہیں:

((ان من امثلة (اى من له اسماء مختلفة و نعوت متعددة) محمد بن سائب الكلبى المفسر هو ابو النضر الذى روى عنه ابن اسحاق و هو حماد بن السائب روى عنه ابو اسامه و هو ابو سعيد الذى روى عنه عظيه الكوفى موهما انه الخدرى وهو ابو هشام روى عنه القاسم بن الوليد.))

## اورتقریب میں ان کی نسبت بیلکھا ہے:

((محمد بن السائب بن بشير الكلبى ابوالنضر الكوفى النسابة المفسر منهم بالكذب و رمى بالرفض من السادسة مات سنة ماة وست اربعين.))

"كه محمد بن سائب كلبى نسبت جاننے والے اور تفسير لكھنے والے جھوٹ اور رفض سے متہم ہیں۔"

### اورمیزان الاعتدال میں ان کی نسبت لکھا ہے:

((محمد بن السائب الكلبى ابو النضر الكوفى المفسر النسابة الاخبارى قال الثورى اتقو الكلبى فقيل انك تروى عنه قال انا اعرف صدقه من كذبه قال البخارى ابو النضر الكلبى تركه يحيى و ابن مهدى ثم قال البخارى قال على

حدثنا يحيى عن سفيان قال لى الكلبي كلما حدثتك عن ابي صالح فهو كذب و قال يزيد بن زريع حدثنا الكلبي وكان سبائيا قال ابو معاوية قال الاعمش اتق هذه السبائية فاني ادركت الناس وانما يسمونهم الكذابين و قال ابن حبان كان الكلبي سبائيا من اولئك الذين يقولون ان عليا لم يمت و انه راجع الى الدنيا و يملاء ه عدلا كما ملئت جور اوان راو استحابة قالوا امير المومنين فيها وعن ابي عونة سمعت الكلبي يقول كان جبريل يملى الوحى النبي عِلَي فلما دخل النبي على الخلاء جعل يملى على على و قال احمد بن زهير قلت لا حمد بن حنبل يحل النظر في تفسير الكلبي قال لا، و قال الجوز جاني وغيره كذاب و قال الدارا لقطني و جماعة متروك و قال ابن حبان وضوع الكذب فيه اظهر من ان يحتاج الى الاعراف و فى و صفه يروى عن ابى صالح عن ابن عباس التفسير و ابو صالح لم ير ابن عباس ولا سمع الكلبي من ابى صالح فلما احتيج اليه اخرجت له الارض فلاذ كبدها لا يحل ذكره في الكتب فكيف الاحتجاج به.)) ''کہ محمد بن سائب کلبی جن کی کنیت ابوالنضر ہے وہ کوفی ہیں اور مفسر اور نسب جاننے والے اخباری ہیں۔ امام توری ان کی نسبت کہتے ہیں کہ کلبی سے بینا عاہیے اس بران سے کسی نے کہا کہ آپ تو خود ان سے روایت کرتے ہیں تو انہوں نے جواب دیا کہ میں اس کے جھوٹ کواس کے سیج سے جدا کرنا جانتا ہوں اور بخاری نے کہا ہے کہ بچیٰ اور ابن مہدی نے اس کی روایت قابل ترک ہتلائی

ہے اور بخاری نے بیجھی کہا ہے کہ علی نے بیجی سے اور انہوں نے سفیان سے بیان کیا ہے کہ ابوصالح سے جو میںتم سے روایت کروں وہ جھوٹی ہے۔اوریزید بن زریع نے کلبی سے روایت کی ہے کہ وہ عبداللہ بن سبا کے فرقے کا تھا، اور ابومعاویہ کہتے ہیں کہ اعمش نے کہا ہے کہ اس سبائیہ فرقے سے بچنا جا ہیے کیونکہ وہ کذاب ہوتے ہیں اور ابن حبان نے کہا ہے کہ کلبی سبائی تھا، یعنی ان لوگوں میں سے جو کہتے ہیں کہ علی کرم اللہ وجہہ نہیں مرے اور پھر وہ دنیا کی طرف رجعت کریں گے اور اسے انصاف سے اسی طرح بھر دیں گے جیسے کہ وہ ظلم سے بھری ہوئی تھی اور جب کہ وہ بادل کو دیکھتے تو کہتے کہ امیر المومنین اسی میں ہیں۔ اورانی عوانہ سے روایت ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ میں نے خود کلبی کو بیہ کہتے ہوئے سنا کہ جبرئیل عَالِیلاً پیغمبر خداط ہے ہے ہیں ہوتی بیان کرتے اور ایسا اتفاق ہوتا کہ آپ رفع حاجت کے لیے بیت الخلاء جاتے تو جبرئیل عَلیتِلا علی خالتی میراس وحی کواملا کرتے ، یعنی ان سے کہتے۔اور احمد بن زہیر کہتے ہیں کہ میں نے امام احمد بن حنبل سے یو چھا کہ کلبی کی تفسیر کا دیکھنا درست ہے؟ انہوں نے کہانہیں، اور جوز جانی وغیرہ نے کہا ہے کہ کلبی بڑا حجموٹا ہے اور دارقطنی اور ایک جماعت نے کہا کہ وہ متروک ہے، لعنیٰ اس کی روایت لینے کے لائق نہیں ہے، اور ابن حبان کہتے ہیں کہ اس کا حجوٹ ایسا ظاہر ہے کہ بیان کرنے کی حاجت نہیں۔اوران حضرت کے صفات میں سے پیصفت بھی بیان کی گئی ہے کہ وہ تفسیر کو ابوصالح سے اور ابوصالح کی روایت ابن عباس سے بیان کرتے ہیں حالانکہ نہ ابوصالح نے ابن عباس کو دیکھا ہے نہ کبی نے ایک حرف ابوصالح سے سنا مگر جب ان کوتفسیر میں کچھ بیان کرنے کی حاجت ہوتی تو اپنے دل سے نکال لیتے ، ایسے کا ذکر کرنا کتاب میں جائز نہیں ہے نہ کہ اس سے سند لینا۔

اور تذکرة الحفاظ میں ذہبی نے ان کے فرزندار جمند ہشام بن کلبی کی جہاں بیان لکھا ہے وہاں ان کے پیر بزرگوار، یعنی محمد بن سائب کلبی کورافضی لکھا ہے اوران کے فرزندکواس فتم کے متروکین میں سے کہ جس کو حفاظ صدیث میں داخل بھی نہیں کیا، جیسا کہ وہ کہتے ہیں:

((هشام بن کلبی الحافظ احد المتروکین لیس بثقة فلهذالم اد خله بین حفاظ الحد دیث و هو ابو المنذر هشام بن محمد السائب الکوفی الرافضی النسابة )) اور یا قوت حموی نے مجم الا وبا میں جہاں محمد السائب الکوفی کا زکر کیا ہے، لکھا ہے: ((ولم یت عرض ای الطبری تفسیر غیر موثوق به فانه لم یدخل فی کتاب محمد بن السائب الکلبی و لا مقاتل بن سلیمان و لا محمد بن عمر الو اقدی لانهم عندہ اظناہ)) کہ طبری نے غیر معتبر سلیمان و لا محمد بن عمر الو اقدی لانهم عندہ اظناہ)) کہ طبری نے غیر معتبر سلیمان و لا محمد بن عمر الو اقدی و این الوبائر بم ابن مجمد بن السائب این بشرین عمر و این الوبائر بم ابن مجد الموری القیس بن عامر بن

وابوالنضر محمد بن السائب ابن بشر بن عمر و ابن الحارث بن عبدالعزى بن امرى القيس بن عامر بن النعمان ابن عامر بن عبدود بن كنانه بن عوف بن عذره بن زيد اللات بن افيده ابن ثورين كلب صاحب التفسير من اهل الكوفه يروى عنه الشوري و محمد بن اسحاق و يقولان ثنا ابو النضر حتى لا يعرف و هوالذي عطيه العوفي ابا سعيد فكان يقول حدثني ابو سعيد يريد به الكلبي فيتو همون انه اراده به ابا سعيد الخدري و كان الكلبي يقول اسبابا من اصحاب عبدالله بن سبا من اولئك الذين يقولون ان عليا لم يمت وانه راجع الى الدنيا قبل قيام الساعة فيملا هاعد الاكما ملئت جور اوان راود اسحابة قالوا امير المومنين فيها فاحذمنهم وقال: ومن قوم اذ اذ كروا عليا\_ يصلون الصلواة على السحاب مات الكلبي ١٠٤٦ء وابنه ابو المنذر هشام بن محمد سائب بن بشير الكلبي من اهل الكوفة صاحب النسب يروى عن ابيه و معروف مولى سليمان الغرائب و العجائب والا خبارالتي الاصول لهاروي عنه شباب العصفري وابنه العباس بن هشام و محمد بن سعيد كاتب الواقدي و على بن حرب الموصلي و عبدالله بن الضحاك الهداوي و ابو الا شعث احمد ابن المقدام العجلي وكان غاليا في التشيع اخباره في الاغلوطات اشهر من ان يحتاج الى الاعراف في و صفها و كان هشام بن الكلبي يقول حفظت مالم يحفظ احد و نسيت مالم ينسه احد كان لي عم يعاتبني على حفظ القرآن فد خلت بيتا و حلفت ان لااحرج منه حتى احفظ القرآن محفظة في ثلاثة ايام و نظرت في المرأة و قبضت على تحسيتي لاخذ مادون القبضة فاخذت مافوق القبضة قال عبدالله بن احمد بن حنبل سمعت ابي يقول هشام بن محمد بن السائب الكلبي من يحدث عنه انما هو صاحب سمر و نسب و ظننت ان احدا يحدث عنه مات سنة اربع وست وما تین\_ ۲ ایت بیات - چہارم) کھر کا گھاڑی کا گھاڑ

تفسیرا پی تفسیر کی کتاب میں بیان نہیں کی اوراسی لیے کتاب میں کچھ بھی محمد بن سائب کلبی اور مقاتل بن سلیمان اور محمد بن عمر واقدی کی کتابوں سے نہیں لیا۔ کیونکہ بیلوگ ان کے نزدیک مشکوکین میں سے ہیں۔ اور محمد طاہر گجراتی نے '' تذکرۃ الموضوعات' میں کلبی کی نسبت لکھا ہے: ((قد قال احمد فی تفسیر الکلبی من اوله الیٰ آخرہ کذب لایجعل النظر فیه .))

یہ حالت ہے ابوسعید کلبی کی ، جو محققین کے اقوال سے ہم نے بیان کی ہے۔ بلحاظ عقائد

کے عبداللہ بن سبا کے فرقے میں سے ہیں اور رجعت کے قائل اور جناب امیر کے بادلوں
میں چھے ہونے کے معتقد اور بلحاظ صدق کے ایسے اعلیٰ درجے پر ہیں کہ جن کو نہ دیکھا اور جن
میں چھے ہونے کے معتقد اور بلحاظ صدق کے ایسے اعلیٰ درجے پر ہیں کہ جن کو نہ دیکھا اور جن
سے نہ پچھ سنا ان سے برابر روایت کرتے ہیں ، اور جس موقع پر جو چاہا سے اپنے دل سے گڑھ
کر بیان کر دیتے ہیں ۔ اور اعتبار کی میہ کیفیت ہے کہ معتبر اور محقق تفسیر لکھنے والے مثل طبری
کے اپنی کتاب میں ان کی کسی روایت کا نقل کرنا بھی جائز نہیں سمجھتے اور یہی ہیں واضع یا ناقل
حدیث ہمہ فندک کے جسے عطیہ نے کہہ وہ بھی مدلس اور شیعہ تھے ، اپنے فرہبی عقائد کی حمایت
کے لیے ان سے روایت کیا ہے اور ان کے دیگر نام اور کینتیں چھوڑ کر حد ثنا ابو سعید کہہ
کرلوگوں کو اس شبہ میں ڈالا کہ بہ ابوسعید خدری ہوں گے۔

اس بات کا ثبوت کہ ابوسعید جن پر روایت کا سلسلہ ان حدیثوں کاختم ہوتا ہے ابوسعید خدری نہیں ہیں۔ صرف خیالی نہیں ہے بلکہ اس کا ثبوت متقد مین کی تحریروں اور روایتوں سے بھی ملتا ہے۔ مثلاً: کنز العمال میں جو روایت حاکم کی تاریخ سے منقول ہے اور عماد الاسلام وغیرہ وغیرہ میں بیان کیا ہے اور سید الحفاظ ابن مردویہ کی روایت جو طرائف اور عماد الاسلام وغیرہ میں منقول ہے اور در منثور سیوطی ، بزار ، ابو یعلیٰ اور ابن ابی حاتم کی روایتوں میں صرف ابوسعید سے تکھا ہے خدری کا لفظ اس کے آگے نہیں ہے ، یہ لفظ اسی وہم کے سبب سے جس کا ہم نے اویر ذکر کیا ہی جھے بڑھایا گیا ہے۔

اگر چہ عطیہ اور کلبی کے حالات بیان کرنے کے بعد ہبہ فدک کی روایت کا غلط اور جھوٹا

ہونا ثابت ہو گیا اور ثابت بھی اس طور پر کہ اس میں کچھ شبہ ہیں رہا اور اس بات کی ضرورت باقی نہیں رہی کہ اور راویوں سے بحث کی جائے مگر ہم روایت اور راویوں سے بھی بحث کرتے ہیں تا کہ معلوم ہو کہ بیسارے سلسلے متر وکین ، مجہولین ، کاذبین اور رافضین سے کم وبیش بھرے ہوئے ہیں اور جن کو دیکھیے اس میں کچھ نہ بچھ شیع یا تدلیس یا مجہولیت کی بوآتی ہے۔

پہلی روایت جوطرائف کی سیدالحفاظ ابن مردویہ سے ہم نے قال کی اس کے آخری راوی ابوسعید ہیں اور جس نے ان سے روایت کی ہے، لیعنی عطیمان کا حال تو معلوم ہو گیا اب فضیل کا حال سنیے جنہوں نے عطیم سے روایت کی ہے، ان کی نسبت تقریب میں لکھا ہے الفضیل بن مرذوق تشیع کے سبب سے چھوڑ دیے بن مرذوق الکوفی رمی بالتشیع کہ فضیل بن مرذوق تشیع کے سبب سے چھوڑ دیے گئے ہیں۔ اور تہذیب التہذیب میں لکھا ہے: ((الفضیل بن مرذوق الکوفی قال ابن معین شدید التشیع قال ابن حاتم صادق و هم کثیرا)) کہ فضیل بن مرذوق کوفی کی نسبت ابن معین نے کہا ہے کہ بڑے کر شیعہ تھا ور ابوحاتم نے کہا ہے کہ سیچ مرذوق کوفی کی نسبت ابن معین نے کہا ہے کہ بڑے کر شیعہ تھا ور ابوحاتم نے کہا ہے کہ سیچ سے گروہم بہت کرتے تھے۔ اور تہذیب میں ان کی نسبت کھا ہے: ب کتب حدیث و لا یہ حت ہے ہو قال النسائی ضعیف کہ ان کی حدیث کھی جائے گرقابل جمت نہیں ہے۔ و قال النسائی ضعیف کہ ان کی حدیث کھی جائے گرقابل جمت نہیں ہے۔ و و قال النسائی ضعیف کہ ان کی حدیث کھی جائے گرقابل جمت نہیں ہے۔ و و قال النسائی ضعیف کہ ان کی حدیث کھی جائے گرقابل جمت نہیں ہے۔ و و قال النسائی ضعیف کہ ان کی حدیث کھی جائے گرقابل جمت نہیں ہے۔ و قال النسائی ضعیف کہ ان کی حدیث کھی جائے گرقابل جمت نہیں ہے۔ و و قال النسائی ضعیف کہ ان کی حدیث کھی جائے گرقابل جمت نہیں ہے۔ و و قال النسائی ضعیف کہ ان کی حدیث کھی جائے گرقابل جمت نہیں ہے و و قال النسائی صعیف کہ ان کی حدیث کھی جائے گرقابل جمت نہیں ہے۔ و قال النسائی صعیف کہ ان کی حدیث کھی جائے گرقابل جمیں ہیں۔ و و قال النسائی صفیف کہ ان کی حدیث کھی ہے۔

((وقال ابو عبدالله الحاكم فضيل بن مرذوق ليس من شرط الصحيح عيب على مسلم اخراجه في الصحيح و قال ابن حبان منكر الحديث جدا كان ممن يخطى على الثقات ويروى عن عطية الموضوعات قلت عطية اضعف منه قال ابن عدى انه اذا وافق الثقات يحتج به وروى احمد بن ابى خيثمة عن ابى معين ضعيف.))

'' لیمنی ابوعبداللہ حاکم کہتے ہیں کہ فضیل بن مرذوق میں شرط صحت نہیں ہے اور حاکم نے امام مسلم پراس امر سے عیب لگایا ہے کہ انہوں نے اسے ثقہ لوگوں میں

شار کیا ہے۔ اور ابن حبان کہتے ہیں کہ فضیل بہت ہی منکر الحدیث ہے اور ثقات

پرخطالگایا کرتے تھے اور عطیہ سے موضوعات روایت کرتے ہیں۔ ذہبی کہتے ہیں

کہ عطیہ تو ان سے بھی زیادہ ضعیف ہیں۔ ابن عدی کہتے ہیں کہ میر بے نزدیک

بہتر یہ ہے کہ فضیل جب ثقات کی موافقت کریں تو ان سے احتجاج کیا جائے اور

احمد بن خیثمہ نے ابن معین سے ان کا ضعیف ہونا روایت کیا ہے۔'

اور فضیل بن مرذوق سے اس خبر کوعلی بن عباس نے روایت کیا ہے۔ ان کا حال سنیے:

اور فضیل بن مرذوق سے اس خبر کوعلی بن عباس نے روایت کیا ہے۔ ان کا حال سنیے:

دمیزان الاعتدال' میں ہے:

((على بن عباس الارزق الاسدى الكوفي عن العلاء بن المسيب و ابن ابي سليم و غيرهماروي ابن عباس عن ابي معين ليس بشيء وقال الجوزجاني و النسائي والازدى ضعيف و قال ابن حبان فحش خطاء فاستحق الترك قال القاسم بن زكريا ثنا عباد بن يعقوب ثنا على بن عباس عن فضيل بن مرذوق عن عطية عن ابي سعيد قال لمانزلت والت ذا القربي حقه دعا رسول الله فاطمة فاعطاها فدك قلت هذا باطل ولو كان دفع ذلك لما جاء ت فاطمة تطلب شيئًا هو في حوزها و ملكها و فيه غير على من الضعفاء ....)) ''کہ علی بن عباس ارزق اسدی کوفی علاء بن مسبّب اور ابن ابی سلیم وغیر ہما سے روایت کرتے ہیں، اور ابن عباسؓ نے ابن معین سے بیان کیا ہے کہ یہ بچھنہیں ہیں اور جوز جانی ، نسائی اور از دی ان کوضعیف کہتے ہیں۔اور ابن حبان کہتے ہیں کہ بیرانی خطائیں فاحش کرتے تھے جس سے چھوٹ دینے کے مستحق ہوئے۔ قاسم بن زکریانے کہا کہ عباد بن یعقوب نے ہم سے بیان کیا اوران سے علی بن عباس نے اور ان سے نضیل بن مرذوق نے اور اس سے عطیہ نے اور اس سے

علی بن عباس سے عباد بن یعقوب روایت کرتے ہیں، ان حضرت کا حال معلوم سیجیے۔ تقريب مين بيلكها ب: ((عباد بن يعقوب الرواجني بتخفيف الواوو بالجيم المسكورة والنون الخفيفة ابو سعيد الكوفي صدوق رافضي حديثه في البخارى مقرون بالغ ابن حبان فقال يستحق الترك. )) يعنى عبادبن يعقوب رافضی تھے ان کی حدیث بخاری میں ہے جس کی نسبت ابن حبان نے نہایت مبالغہ کر کے کہا ہے کہ وہ چھوڑ دینے کے لائق ہے۔ اور مغنی مؤلفہ صاحب مجمع البحار میں ہے: ((ابــــن يعقوب الرواجني صدوق رافضي حديثه في البخاري مقرون فقيل عليه هو يستحق الترك. )) اورتهذيب التهذيب مي عي: ((عباد بن يعقوب الاسدى ابو سعيد الرواجني احد رؤس الشيعة ..... قال ابن عدى فيه فلوروى احاديث منكرة في فضائل اهل بيت و قال صالح بن محمد یشت عشمان . )) کہ عباد بن یعقوب شیعہ کے بڑے لوگوں میں سے ہیں۔ ابن عدی کہتے ہیں کہ ان میں تشیع کا غلوتھا، فضائل اہل بیت میں بہت سی منکر حدیثیں روایت کرتے ہیں، اور صالح بن محمد کہتے ہیں کہ یہ حضرت عثمان غنی خالئیں کو برا کہا کرتے تھے۔ اور میزان الاعتدال میں ہے:

((عباد بن يعقوب الاسدى الراوجنى الكوفى من غلاة الشيعة ورؤس البدع لكنه صادق فى الحديث عن شريك والوليد بن ابى ثورو خلق و عنه البخارى حديثا فى الصحيح

قمر و نابا خرو قال ابن خزيمة حدثنا الثقة في رواية والمتهم فى دينه عباد وروى عبدان الاهوازى عن الثقة ان عباد بن يعقوب كان يشتم السلف و قال ابن عدى يروى احاديث في الفضائل انكرت عليه وقال صالح جزره كان عبادبن يعقوب يشتم عثمان و سمعته يقول الله اعدل من ان يدخل طلحة والزبير الجنة قاتلا عليا بعد ان بايعاه وكان داعية الي الرفض و مع ذلك يروى المناكير عن المشاهير فاستحق الترك و قال الدار قطني عباد بن يعقوب شيعي صدوق.)) ''لینی عباد بن یعقوب اسدی رواجنی کوفی غالبان شیعہ اور بدعتیوں کے رئیسوں میں سے ہیں کیکن حدیث میں صادق ہیں،شریک اور ولید بن ابی توراور بہت سی خلق سے روایت کرتے ہیں۔اور ان سے بخاری نے ایک حدیث جو دوسرے راوی سے مقرون ہے روایت کی ہے، اور ابن خزیمہ کہتے ہیں کہ ایسا شخص جو روایت میں ثقہ اور دین میں متہم ہو کر ہم سے حدیث بیان کرتا ہے وہ عباد ہے اور عبدان اہوازی نے ثقہ سے روایت کی ہے کہ بیسلف کو گالیاں دیا کرتے تھاور ابن عدی کہتے ہیں کہ بہ فضائل میں منکر احادیث روایت کرتے ہیں اور صالح جزرہ کہتے ہیں کہ عباد عثمان غنی خالٹین کو گالیاں دیتا تھا اور میں نے اس کو بیا بھی کہتے سنا کہ اللہ تعالیٰ اس امر سے زیادہ عادل ہے کہ طلحہ زبالٹیز، اور زبیر خالٹیز، کو جنت میں داخل کرے کیونکہ انہوں نے حضرت علی ضائد، سے بیعت کرنے کے بعد قال کیا اور بیرفض کی طرف لوگوں کو بلایا کرتا تھا، اور باوجوداس کے مشاہیر سے منکرا حادیث روایت کرتا ہے، اس لیمستحق ترک ہوا۔ دارقطنی کہتے ہیں کہ عبادیکاشیعہہے۔''

اس روایت کے سلسلے میں جن لوگوں کے نام اساء الرجال کی ان کتابوں میں ہم کو ملے

المات بينات - بيمارم كالماكل الماكل ا

جو ہمارے پاس ہیں ان میں پانچ نام پائے گئے ہیں اور خدا کے فضل سے پانچوں شیعہ نکے،
لیمن (۱) عباد بن یعقوب (۲) علی بن عباس (۳) فضیل (۴) عطیہ (۵) ابوسعید۔ اور ان
سب کے بزرگ جو اس روایت کے بانی ہیں وہ ابوسعید کلبی ہیں جن کا درجہ تشیع سے بھی بالاتر
ہے، جیسا کہ ہم اوپر بیان کر چکے کہ وہ حضرت علی ضائفۂ کی موت کے بھی قائل نہیں بلکہ ان کی
رجعت کے معتقد ہیں۔

دوسری روایت جو بحارالانوار میں بحذف اسانیداورتفسیر مجمع البیان طبرسی میں بتفصیل اسنادسیدابوحمیدمہدی ابن نزار سینی سے شروع اور ابوسعید خدری پرمنتهی ہوتی ہے، اس کے اخیر تین راوی فضیل بن مر ذوق ،عطیہ عوفی اور ابوسعید کلبی ہیں، جن کوغلطی سے یا دھوکے سے ابو سعید خدری سمجھا ہے، باقی اس سلسلے میں ایک یجیٰ بن علی ہیں ان کی نسبت تقریب میں ہے: ((يحيى بن يعلى الاسلمى كوفي شيعي ضعيف من التاسعة . )) اور تهذيب التهذيب ميں ع: ((يحييٰ بن يعلى الاسلمى ابو زكريا الكوفي القطرا في عن يونس بن خباب والاعمش وعنه جندل ابن والق و قتيبة قال ابن معين ليس بشيء و قال ابو حاتم ضعيف الحديث . )) كم يجيل بن یعلی شیعی ضعیف ہیں اور ابن معین کہتے ہیں کہ کچھنہیں ہیں اور ابو حاتم کہتے ہیں کہ ضعیف الحديث ہيں۔ باقی راويوں کی حقيقت نه موجوده کتابوں ميں نکلی اور نهان کے حقيق کی ضرورت ہے، اس لیے کہ بالفرض اگر وہ صدوق اور سنی ثقہ بھی ہوں، تاہم سلسلہ روایت ان تین پرختم ہوتا ہے جوشیعی اور مدلس ہیں اور اخیر کے راوی جو بانی حدیث ہیں اور جن کو ابوسعید خدری غلطی یا دھوکہ سے لکھا ہے، وہ کا ذب، واضع حدیث اور شیعی غالی ہیں، جبیبا کہ اوپر بیان ہو چکا ہے۔سوائے اس کے بیرروایت جو بحارالانوار میں لکھی ہے اس میں کسی کتاب کا حوالہ نہیں کہ جس کی طرف رجوع کیا جائے، کیا تعجب ہے بلکہ گمان غالب ہے کہ بیروایت شیعوں کی ہی ہواور ملا با قرمجکسی نے یا صاحب مجمع البیان نے اپنے یہاں کی کتابوں سے نقل کیا ہو۔ تیسری روایت جسے بحارالانوار میں سیرابن طاؤس کی کتاب سعدالسعو دینے قتل کیا ہے

اورانہوں نے تفسیر محمد بن عباس بن علی بن مروان سے اس روایت کولیا ہے۔اس کی نسبت اول تو بدد بکھنا ہے کہ محمد بن عباس بن علی بن مروان کون بزرگ ہیں۔ "منتھی المقال فی اسماء الرجال" 6 کے دیکھنے سے معلوم ہوا کہ بیعلاء اور مفسرین شیعہ میں سے ہیں جیسا کہان کے ترجمه كتاب مذكور مين لكهام: ((محمد بن عباس بن على بن مروان بن الماهيار ابو عبدالله البزازا لمعروف بابن الحجام ثقة في اصحابنا عين سديد كثير الحديث له كتاب المقنع في الفقه كتاب الدوا جن كتاب مانزل من القرآن في اهل البيت و قال جماعة من اصحابنا انه كتاب لم يصنف في معناه مثله و قيل انه الف ورق جش صه الاذكر الكتابين الاولين و في ست اجبرنا بكتبه ورواياته جماعة من اصحابنا عن ابي محمد بن هارون بن موسى التلعكبري عنه اقول في مشكا ابن عباس بن على بن مروان الثقة عنه التعلكبرى. )) "كرمجر بن عباس تقدين اور ہمارے اصحاب میں سے ہیں، نہایت کثرت سے حدیثیں روایت کرتے ہیں اور بہت سی کتابیں ان کی تصنیفاف میں سے ہیں، ان میں سے ایک تفسیر میں ان آیات قرآنی کے ہے جو اہل بیت کی شان میں نازل ہوئیں اور جس کی نسبت ہمارے بہت سے عالموں نے کہا ہے کہ اس قشم کی کتاب اس باب میں بھی تصنیف نہیں ہوئی اور اس کے ہزار ورق ہیں۔' اس لیے اس کتاب میں لکھا ہونا تو صرف شیعوں کو مقبول ہو گانہ کہ سنیوں کو۔ اور ان حضرات نے اپنی تفسیر میں بہلکھانہیں کہاس روایت کوسنیوں کی کتاب سے لیا ہے یا شیعوں کی۔مگر یہ بھی وہی روایت ہے جسے ہم اوپر بیان کر چکے،اس لیے کہاس میں دوطریقوں سے اس روایت کو بیان کیا ہے۔ایک تو محمر بن محمر اور ہیثم بن خلف اور عبداللہ بن سلیمان اور محمر بن قاسم سے، کہ بیر جاروں کہتے ہیں حدثنا عباد بن یعقوب کہ بیرحدیث ان کوعباد بن یعقوب سے پہنچی اور

<sup>🗗</sup> یہ کتاب اساءالرجال میں شیعوں کے یہاں نہایت معتمد ہے اور اس درجے کی ہے جیسے کہ میزان الاعتدال سنیوں کے یہاں۔ ۱۲ منہ۔

عباد بن یعقوب کوعلی بن عباس سے، (جس کوغلطی سے عابس لکھا ہے) اور دوسرا سلسلہ یہ ہے کہ جعفر بن محر حسینی روایت کرتے ہیں علی بن منذر طریقی سے اور وہ روایت کرتے ہیں علی بن عباس سے ۔ پس یہ دونوں سلسلے علی بن عباس پرختم ہوتے ہیں اور علی بن عباس کا سلسلہ ختم ہوتا ہے فضیل بر، اور ان کا عطیہ پر، اور ان کا ابوسعید پر۔ اور ان نتیوں کا حال بخو بی معلوم ہو چکا ہے۔

ان سے ایک سلسلہ جوعلی بن منذر طریقی سے چلا ہے، اس کی کیفیت یہ ہے کہ ملی بن منذراگر چەصدوق ہیں مگرشیعہ ہیں جبیبا کہ تقریب میں لکھاہے: ((عللی بن منذر الطريقي بفتح المهملة وكسرالراء بعدها تختانية ساكنة ثم قاف الكوفى صدوق يتشيع)) اورميزان الاعتدال مين ذهبي ان كي نسبت لكهي بين: ((قال النسائي شيعي محض ثقة . )) اورجب كملي بن منذر شيعه تصقوان كي اليي روايت یر جوان کےعقائد کی تائید کرنے والی ہو، جو کچھاعتبار ہوسکتا ہے وہ ظاہر ہے۔اورعلی بن منذر طریقی سے اس روایت کوجعفر بن محمد سینی نے روایت کیا ہے اور یہ نہ صرف معمولی شیعہ ہیں بلکہ نہایت صدوق اور ثقیمن مشائخ الا جازۃ شیعوں کے ہیں، جبیبا کمنتہی المقال میں جواساء الرجال میں شیعوں کی نہایت معتبر کتاب ہے، ان کی نسبت لکھا ہے: ( جعفر بن محمد بن ابراهيم الحسيني الموسوى المصرى يروى عنه التلعكبري وكان سماعه عنه سنة اربعين و ثلاث ماة بمصروله منه اجازة وزاد في بعض النسخ ابو القاسم في الاول فانظر انه يكني به وكناه به الشيخ ايضا في محمد بن ابي عمير و عبر عنه ابن شريف الصالح و في عبدالله احمدبن نهيك ايضا كو نه من مشائخ الاجازة و ذلك مارة الوثاقة. )) لعني جعفر بن محمد بن ابراهيم سيني موسوی مصری، ان سے تلعکبری روایت کرتے ہیں اور تلعکبری نے ان سےمصر میں سن ۱۳۸۰ء میں حدیث کی ساعت کی ہے اور ان کو ان سے اجازت بھی حاصل ہے۔ اوریپرمشائخ اجازہ میں سے ہیں اور بیر نقہ ہونے کی علامت ہے، اور عبداللہ بن احمد بن نہیک کے بارے میں لکھا ہے: ((الشیخ الصدوق ثقة)) اورانہیں کے تذکرے میں لکھا ہے: ((اخبرنا

القاضى ابو الحسن محمد بن عثمان بن الحسن قال اشتملت اجازة ابى القاسم جعفر بن محمد بن ابراهيم الموسوى)) انتهى . ))

دوسر في سلط مين ايك راوى محمد بن قاسم ذكريا بين، ان كى نسبت تقريب مين لكها هـ:

((محمد بن القاسم الاسدى الكوفى شامى الاصل لقبه كاذب.)) يعن بي حضرت جهولول مين داخل بين ـ اور رجعت پر ايمان لا في والے بين، اس سے بر هر كر ان كي تشيع كى اور كيا وليل بوگى: ((كما قال في ميز ان الاعتدال محمد بن القاسم بن زكريا المحازى الكوفى عن على بن منذر الطريقى و جماعة تكلم فيه و قيل كان يو من بالرجعة و قعد حدث بكتاب النهى عن حسين بن فيه و قيل كان يو من بالرجعة و قعد حدث بكتاب النهى عن حسين بن نصر بن مزاحم ولم يكن له فيه سماع و مات سنة ست و عشرين و ثلاث ماة .)) يعني ميزان الاعتدال مين كها مي كها مي كها مي كها مين زكريا مجازى كوفى بين جو على بن منذر طريقى سے روايت كرتے بين اورايك جماعت في ان كے سلط مين كلام كيا ہے اور يہ كہا ہے كہ بير جعت پر ايمان ركھتے تھے اور كتاب النهى مين حسين بن نصر بن مزاحم سے اور يہ كہا ہے كہ بير جعت پر ايمان ركھتے تھے اور كتاب النهى ميں حسين بن نصر بن مزاحم سے انہوں في دوايت كى ہے عالانكہ ان سے سنا بھی نہيں ۔سن ۲۳۲۱ء ميں انتقال ہوا۔

اورایک راوی اس میں محمہ بن سلیمان ہیں یہ وضع حدیث میں متہم ہیں اور میزان الاعتدال میں ان کی نسبت لکھا ہے: ((محمد بن محمد بن سلیمان عن الطبر انی مخبر موضوع الہم به .)) اورایک راوی عبداللہ بن سلیمان بن اشعث ہیں ان کی نسبت میزان الاعتدال میں لکھا ہے کہ یہ اول میں منسوب بہناصبیت سے ،اس لیے یہ بغداد سے نکال دیے گئے مگر پھرعلی بن عیسی کے زمانے میں واپس آئے اور اس داغ کے مٹانے کے لیے اپنے خیال سے بنا بنا کرفضائل کی حدیثیں بیان کیں اور ان میں سے ایک شیخ بن گئے۔ الفاظ میزان کے یہ ہیں: بنا بنا کرفضائل کی حدیثیں بیان کیں اور ان میں سے ایک شیخ بن گئے۔ الفاظ میزان کے یہ ہیں: (عبدالله بن سلیمان بن اشعت السجستانی ابو بکر الحافظ

الشقة صاحب التصانيف وثقه الدار قطني فقال ثقة الا انه كثير الخطاء في الكلام على الحديث و ذكره ابن عدى و قال لولا

ماشر طنا والالماذكرته الى قوله سمعت ابا داؤ ديقول ابنى عبدالله كذاب قال ابن سعد كفانا ما قال ابوه فيه ثم قال ابن عدى سمعت موسى بن القاسم يقول حدثنى ابوبكر سمعت ابراهيم الاصبهانى يقول ابوبكر بن ابى داؤد كذاب قال ابن عدى كان فى الابتداء نسب الى شيئى من النصب فنفاء ابن الفراط من بغداد فرده على بن عيسى فحدث و اظهر فضائل من تخئيل فصار شيخا منهم.))

''عبداللہ بن سلیمان بن اشعث جستانی ابوبکر حافظ تقہ اور صاحب تصانیف ہیں دارقطنی نے ان کو تقہ بتایا ہے اس کے ساتھ ساتھ وہ کلام میں غلطی بھی کرتے سے، ابن عدی کہتے ہیں کہ میں نے ابوداؤد سے سنا وہ کہتے تھے کہ میرا لڑکا عبداللہ جھوٹا ہے۔ ابن سعد کہتے ہیں کہ ان کے باپ کی بات ہمارے لیے کافی ہے، پھر ابن عدی کہتے ہیں کہ میں نے موسیٰ بن قاسم کو کہتے ہوئے سنا کہ مجھ سے ابوبکر نے بیان کیا کہ میں نے ابراہیم اصبہانی سے سناوہ کہتے ہیں کہ ابوداؤ جھوٹا ہے، ابن عدی کہتے ہیں کہ وہ ابتدا میں ناصبیت کی طرف مائل تھے۔ ابن فراط نے ان کو بغداد سے نکال دیا لیکن علی بن عیسیٰ نے ان کو واپس بلا لیا اور بیا بی طرف سے فضائل کی حدیثیں بیان کرنے لگے اور ان کے شخ بین گئے۔''

یہ حال تو ہے ان دوطریقوں کا جوسید ابن طاؤس نے تفسیر محمد بن عباس سے نقل کی ہے اور لکھا ہے کہ بیس طریقوں سے یہ حدیث منقول ہے، غالبًا یہی کیفیت باقی سلسلوں کی بھی ہوگی، بشرطیکہ کوئی اور سلسلے نام کے لیے بھی بیان کیے گئے ہوں، ہم کوتو ملا باقر مجلسی کی عادت سے یقین نہیں آتا کہ کوئی اور سلسلہ بھی بیان کیا ہوگا۔ کیونکہ اگر بیان کیا گیا ہوتا تو وہ اپنی کتاب بحار الانوار میں جو ایک دریائے نا پیدا کنار ہے، لکھنے سے دریغ نہ فرماتے، بلکہ ضرور کھنے تا کہ دیکھنے والوں کوروایت کی عظمت معلوم ہو۔

ا يت بيات بهارم كالمحال المحال المحال

چوتھی روایت جو ملا باقر مجلسی نے بحارالانوار میں لکھی ہے اس کے اول راوی محمد بن عباس ہیں، دوسر ے علی بن عباس مقانعی ، تیسر ہے ابوکریب، چوتھے معاویہ بن ہشام ، پانچویں فضیل بن مرذوق ، چھٹے عطیہ اور ساتویں ابوسعید خدری ہیں۔

بیسلسلہ بھی فضیل بن مرذوق ،عطیہ اور ابوسعید پر منتہی ہوتا ہے۔ اس لیے ہم اس روایت کو بھی اگر چہ اس کے درمیانی راوی دوسرے ہیں، دوسری روایت نہیں خیال کرتے اور کیوں کر خیال کریں جب کہ آخری راوی تو وہی فضیل ،عطیہ اور ابوسعید ہیں۔ ان میں سے ایک درمیانی راوی ابوکریب ہیں وہ بھی مجا ہیل سے ہیں، جسیا کہ تہذیب التہذیب میں لکھا ہے: ((ابو

قشم اول: جس میں چار روایتیں تھیں ان کا حال ہم بیان کر چکے، اور یہ بات ہم نے صاف مکا دی کہ بیرایک ہی روایت ہے جس کے آخری راوی شیعہ ہیں، دوسری قشم کی روایت ہے۔ روایتوں کا بھی یہی حال ہے۔

کنزالعمال سے جوروایت عمادالاسلام میں نقل کی ہے وہ صرف یہ ہے کہ تن ابی سعید، نہ لفظ خدری کا ابوسعید کے آگے ہے اور نہ اسناد کا سلسلہ اس میں مذکور ہے، اور صاحب کنز العمال نے اس کو حاکم کی تاریخ سے لیا ہے۔ اور حاکم نے اس کی نسبت کہا ہے کہ اس روایت کو صرف ابراہیم بن محمد بن میمون نے علی بن عابس سے بیان کیا ہے۔ بیروایت بھی مثل دوسری روایتوں کے تعجب خیز اور نفرت انگیز ہے، اس لیے کہ اول تو حاکم خود مائل بہ تشیع سے بلکہ اس سے بھی کسی قدر بڑھے ہوئے اور ان کی کتابوں میں موضوع حدیثیں منقول ہیں۔ اور رافضی خبیث کے الفاظ بھی ان کی نسبت استعال کے گئے ہیں جیسا کہ تذکرۃ الحفاظ ذہبی میں کہ اس کے:

((قال الخطيب ابوبكر ابو عبدالله الحاكم كان ثقة يميل الى التشيع فحدثنى ابراهيم بن محمد المودى و كان صالحا عالما قال جمع الحاكم احاديث و زعم انها صحاح على شرط البخارى و مسلم منها حديث الطير و من كنت مولاه

فعلى مولاه فانكرها عليه اصحاب الحديث ولم يلتفتوا الى قوله ولا ريب ان فى المستدرك احاديث كثيرة ليست على شرط الصحة بل فيه احاديث موضوعة شان المستدرك باخراجها فيه قال ابن طاهر سالت ابا اسمعيل الانصارى عن الحاكم فقال ثقة فى الحديث رافضى خبيث ثم قال ابن طاهر كان شديد التعصب للشيعة فى الباطن.))

"خطیب کہتے ہیں کہ ابو بکر عبداللہ حاکم ثقہ سے لیکن شیعیت کی طرف ماکل سے ابراہیم بن محرمودی کہتے ہیں کہ وہ ایک صالح عالم سے انہوں نے کہا کہ حاکم نے کچھ حدیثیں جمع کیس اور یہ خیال کیا کہ یہ بخاری اور مسلم کی شرط پرضیح ہیں ان میں سے حدیث طیر اور من کنت مولاہ فعلی مولاہ بھی ہے، لیکن اصحاب حدیث مدیث طیر اور من کنت مولاہ فعلی مولاہ بھی ہے، لیکن اصحاب حدیث اس کا انکار کرتے ہیں اور اس کی طرف دھیان نہیں دیتے، اس میں کوئی شک نہیں کہہ متدرک میں بہت می حدیث ہیں جوضیح نہیں بلکہ موضوع ہیں۔ ابن طاہر کہتے ہیں کہ میں نے ابواسمعیل انصاری سے حاکم کے بارے میں بوچھا تو کہا کہ حدیث میں ثقہ ہیں لیکن خبیث رافضی ہیں، آگے کہا کہ بہت متعصب شیعہ ہیں۔"

اورانهول نے جوابراہیم بن محر بن میمون سے روایت کی ہے وہ خودان کے تشیع کو ثابت کرتی ہے۔ اس لیے کہ ان کی نسبت "منتھی المقال فی اسماء الرجال" میں جو کہ شیعول کی معتمد کتاب ہے کہ ابراہیم بن محمد بن میمون کو میزان الاعتدال میں اجلاء شیعہ سے کہ ابراہیم ، ویاب میزان الاعتدال انه من اجلاء الشیعة روی عن علی بن عابس انتھی ، ولعله ابن میمون الانی . )) اور پھر دوسرے مقام پر کھتے ہیں: ((ابراھیم بن میمون الکوفی صدوق و یاتی فی ترجمة عبدالله بن مسکان ان ابراھیم هذا حمل جواب مسائل عبدالله عن ابسی عبدالله و فاقا

اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ امام ان پراعتاد کرتے تھے اور بیامام کے معتمد تھے۔ اس سے معلوم اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ امام ان پراعتاد کرتے تھے اور بیامام کے معتمد تھے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ معمولی شیعہ نہ تھے بلکہ امام جعفر صادق کے معتمد علیہ تھے۔ ان حضرت نے روایت کی ہے علی بن عابس سے جوحقیقت میں علی بن عباس ہیں اور علی بن عباس کا حال ہم او پرلکھ چکے ہیں کہ ((ان کا کان من الضعفاء المتروکین .)) کہ بیضعیف اور متروک لوگوں میں سے ہیں اور ان حضرات کا سلسلہ ابوسعید تک پہنچنا ہے اور خیریت سے اس میں ابو سعید کا لفظ بھی نہیں ہے جس سے بیہ بات ظاہر ہوتی ہے کہ بیابوسعید، ابوسعید خدری نہیں ہیں، بلکہ وہی ابوسعید کا بوسعید کا بیسے ہیں ہیں۔

دوسری وہ روایت ہے جوعماد الاسلام میں تفسیر درمنثورسیوطی سے اورطعن الر ماح میں تفسیر مذکور اور نیز بزار ، ابویعلی ، ابن حاتم اور ابن مردویه سے بحواله سندنقل کیا ہے، اور لکھا ہے کہ ابو سعید خدری سے بیروایت منقول ہے۔اس روایت کا سلسلہ اگر چہ منقول نہیں ہے مگر معلوم ہوتا ہے کہ وہی روایت ہے جوسیدالحفاظ ابن مردویہ سے اوپرنقل ہو چکی۔اورمولوی حیدرعلی صاحب مرحوم نے اپنی ایک تالیف میں اس کی اساد بیان کی ہیں اور وہ یہ ہیں: ((حدث نا عباد بن يعقوب حدثنا ايو يحيى التيمي حدثنا فضيل بن مرذوق عن عطية عن ابي سعید . )) اس میں بھی ابی سعید کے آگے لفظ خدری نہیں ہے۔ اور جس سے اس بات کی تصدیق ہوتی ہے جواویر ہم لکھ چکے کہ بیابوسعید کلبی ہیں اور عطیہ انہیں سے روایت کرتے ہیں اورسوائے ابویجیٰ جیمی سب راوی اس کے تیعی ہیں، جن کی تفصیلی کیفیت اوپر بیان ہو چکی۔اور ابویجی تیمی کی نسبت تہذیب میں لکھا ہے: ((ضعفه ابوحاتہ.)) کہ یہ بھی ضعفاء میں سے ہیں۔غرض کہ بیروایت بھی کوئی نئی روایت نہیں ہے بلکہ وہی ابوسعید کلبی کی روایت ہے۔ تیسری روایت وہ ہے جو بحارالانوار وغیرہ میں لکھی ہے کہ عبدالرحمٰن بن صالح کہتے ہیں کہ مامون کے پوچھنے پر ہبہ فدک کے متعلق عبیداللہ بن موسیٰ نے وہ حدیث لکھ کر بھیجی جس کو فضیل بن مرذوق نے عطیہ سے روایت کیا ہے۔ بیروایت سرتایا شیعوں کی روایت ہے، ابتدا

ایت بیات بهارم کی کارگری کی ک

بھی اس کی شیعی سے اور انتہا بھی اس کی شیعہ پر ہوتی ہے۔اس لیے کہ روایت عبدالرحمٰن بن صالح سے بیان کی گئی ہے، اس کی نسبت میزان الاعتدال ذہبی میں لکھا ہے: ((عبدالرحمن بن صالح الازدى ابو محمد الكوفي كان شيعيا وقال ابوداؤد الف كتاب فى مثالب الصحابة رجل سوء وقال ابن عدى احترق بالتشيع مات سنة خمس و ثلاث ومأتين. )) اورتقريب مين ان كي نسبت لكها هے: ((عبدالرحمن بن صالح الازدى الكوفي نزيل بغداد صدوق يتشيع وقال ابوداؤد وضع مثالب في الصحابة . )) كه بيرضرات شيعه تصاور نه صرف معمول شیعہ بلکہ شیع میں غرق تھے یہاں تک کہ صحابہ کے معائب اور مطاعن میں ایک کتاب بھی تصنیف کی ۔ پھران سے کیا تعجب ہے کہ وہ ایسی روایت نقل کریں۔اور بالفرض اگریپہنی بھی ہوتے تو چونکہ جس قصے کو یہ بیان کرتے ہیں بشرط صحت اس سے معلوم ہوتا ہے کہ مامون کو جو جواب عبیداللہ بن موسیٰ نے لکھا اس میں وہی روایت بیان کی جوفضیل بن مرذوق اور عطیہ سے منقول ہے اور ان حضرت کا حال ہم اویر تفصیل سے بیان کر چکے، اس لیے وہ روایت قابل سندنہیں ہے۔

چوتھی وہ روایت ہے جو طرائف اور احقاق الحق میں واقدی اور بشر بن الولید اور بشر بن عیاف عیاف سے سلسلہ اسناد کے بغیر منقول ہے۔ غالبًا یہ بھی وہی ابوسعید، عطیہ اور فضیل کی روایت ہوگی۔ اور چونکہ اسے واقدی اور بشر بن غیاف سے طرائف اور احقاق الحق میں بیان کیا ہے، اس لیے اس کی طرف توجہ کرنے کی بھی ضرورت نہیں ہے، اس لیے کہ واقدی ان بزر گوار مصنفوں میں سے ہیں کہ ان کی کتابیں نہ صرف ضعیف روایتوں بلکہ موضوع ، غلط اور جھوٹی خبروں سے بھری ہوئی ہیں۔ اور اان کے غیر معتبر ہونے پر اکثر محققین اور علماء کا اتفاق ہے۔ خبروں سے بھری ہوئی ہیں۔ اور ان کے غیر معتبر ہوئی ہوئی ہے، یہاں تک کہ ان کو محققین نے اور بشر بن غیاث کی شان و اقد کی سے بھی بڑھی ہوئی ہے، یہاں تک کہ ان کو محققین نے زند بی تک کا خطاب دیا ہے۔

اوّل واقدى كاحال سنيه ان كى نسبت تقريب ميں لكھا ہے: ((عدم و اقدى

السمدنى القاضى نزيل البغداد متروك مع سعة علمه)) كهوه باوجود بهت برك عالم بونے كه متروك بيل اور تذكرة الحفاظ ميل ذبي ان كى نسبت لكھتے ہيں: (محمد بن عمر الواقدى الا سلمى الحافظ البحر لم اسق ترجمته هه نا لا تفاقهم على ترك حديثه وهو من اوعية العلم لكنه لايتقن المحديث و هو رأس فى المغازى والسير ويروى من كل ضرب.)) يعن واقدى برئ عافظ بيل ميں ان كر جميكو يہال اس لين بيل لكھتا كه محدثين نے ان كم متروك الحديث بونے پراتفاق كيا ہے، اگر چه يه زبروست عالم بيل لكن حديث ميں احتياط نہيں كرتے، مغازى اور سيرخوب جانتے ہيں، مگر ہر طرح كى تجى اور چوئى روايت كرتے ہيں۔ اور تہذيب ميں بھی ان كى بہی صفت لکھی ہے اور پر لکھا ہے ((قال ابن البخارى متروك)) اور تهذيب ميں ہيں ہيں ہيں اختياط ميں المخارى متروك)) اور تهذيب ميں ہيں ہيں ہيں المحد هو كذاب و قال ابن معين هو ضعيف .)) اور ميزن الاعتدال ميں ان كى نسبت لكھا ہے:

((محمد بن عمر الواقدى الاسلمى صاحب التصانيف واحد اوعية العلم على ضعفه وحسبك ان ابن ماجة لا يجسر ان يسميه قال احمد بن حنبل هو كذاب يقلب الاحاديث يلقى حديث ابن اخى الزهرى على معمر و نحوذا وقال ابن معين ليس بثقة و قال مرة يكتب حديثه و قال البخارى و ابو حاتم متروك و قال ابو حاتم ايضا و النسائى يضع الحديث و قال ابن عدى احاديثه غير محفوظة والبلاء منه و قال ابو غالب بن بنت معاوية بن عمر و سمعت ابن المدينى يقول الواقدى يضع الحديث قال ابوداؤد بلغنى ان على بن المدينى قال على كان الواقدى يروى ثلاثين الف حديث غريب قال المغيرة بن محمد المهلبى سمعت ابن المدينى يقول الهيثم ابن عدى

اوثق عندى من الواقدى لا ارضاه فى الحديث ولا فى الانساب ولا فى شيئى قلت و قد سبق جملة من اخبار الواقدى وجوده وغيره ذلك فى تاريخى الكبير و مات وهو على القضاء سنة سبع و مأتين فى ذى الحجة و استقرالاجماع على ومن الواقدى.))

''محمد بن عمر واقدی صاحب تصانیف اور بڑے علم والے ہیں کیکن ضعیف ہیں، اور یہ بات ان کے ضعف کے لیے کافی ہے کہ ابن ماجہ ان کو قابل ذکر ہی نہیں سمجھتے احمد بن حنبل کہتے ہیں کہ بیر کذاب ہے، حدیثوں کوالٹ بلیٹ کیا کرتا تھا۔ ابن معین کہتے ہیں بید نفذ نہیں ہیں لیکن ان کی حدیث کھی جاسکتی ہے، بخاری اور ابو حاتم کہتے ہیں کہ بیمتروک ہے، نیز ابو حاتم اور نسائی کہتے ہیں کہ واقدی حدیث گھڑا کرتا تھا، اور ابن عدی کہتے ہیں کہان کی حدیثیں غیرمحفوظ ہیں۔ ابو غالب کہتے ہیں کہ میں نے ابن مدینی کو کہتے ہوئے سنا کہ واقدی حدیثیں گھڑا کرتے تھے، ابوداؤد کہتے ہیں کہ مجھے خبر ملی کہ علی بن مدینی کہتے ہیں کہ واقدی تین ہزارغریب حدیثیں روایت کرتے ہیں،مغیرہ بن محمہلی کہتے ہیں کہ میں نے سنا ابن مدینی کہتے تھے کہ ہیٹم بن عدی میرے نزدیک واقدی سے زیادہ بھروسے مند ہے، میں نہ تو اس کی حدیثیں پسند کرتا ہوں نہ نسب کی خبروں کو نہ ہی اس کی کسی چیز کو۔ منصب قضا پر رہتے ہوئے ذی الحجہ ۲۰۰ میں انتقال ہوا۔ واقدی کے ضعف پر اجماع ہو چکا ہے۔'

ان روایتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ گووہ بہت بڑے عالم تھے اور بڑے صاحب تصنیف،
گر بالکل نامعتبر یہاں تک کہ ان کے ضعیف اور متر وک الحدیث ہونے پر سب متفق ہیں اور
اس سے زیادہ اور کیا عیب ہوسکتا ہے کہ حدیث بنایا کرتے تھے اور تیس ہزار غریب حدیثیں ان
سے منقول ہیں۔ ان کی روایت کا اندازہ اس سے بخوبی ہوسکتا ہے کہ معتبر مفسرین ان کی

المرازية بينات بهارم المحاول المرازية المحاول المحاول

روایت کے قال کرنے سے بھی پر ہیز کیا کرتے تھے جیسا کہ قسیر طبری کی نبیت ہم اوپر لکھ آئے ہیں کہ اس کے مفسر نے کلبی اور واقدی سے پھھ بھی اپنی تفسیر میں نہیں لیا ہے، اس لیے کہ یہ لوگ ضعیف اور غیر معتبر تھے۔ اور اس سے بڑھ کریہ ہے کہ واقدی کی نبیت بعض نے بیان کیا ہے کہ اس کے نام سے جو کتابیں مشہور ہیں وہ در اصل ابراہیم بن محمد بن ابی یکی ابوا آخق مدنی کی ہیں جو کہ شیعہ مصنفین میں سے ہیں، ان کی کتابوں کو واقدی نے نقل کیا اور اپنے نام سے مشہور کیا۔ اس لیے ان کی کتابوں کو در حقیقت شیعوں کی کتابیں سمجھنا چا ہیے، جیسا کہ منتبی المقال فی اساء الرجال میں جو شیعوں کی معتبر کتابوں میں سے ہے ابراہیم بن محمد کے ترجے کے المقال فی اساء الرجال میں جو شیعوں کی معتبر کتابوں میں سے ہے ابراہیم بن محمد کے ترجے کے ذیل میں لکھا ہے:

((كما يقول ابرهيم بن محمد بن ابي يحي ابو اسحاق مولى اسلم مدنی روی عن ابی جعفر و ابی عبدالله و کان خصیصا والعامة لهذه العلة تضعفه وحكى بعض اصحابنا عن بعض المخالفين ان كتب الواقدي سائرها انما هي كتب ابراهيم بن محمد بن ابي يحي نقلها الواقدي و ادعاهاو في فهرست الشيخ و ابن محمد بن يحي ابو اسحاق مولى اسلم مدنى روى عن ابى جعفر و ابى عبدالله و كان خاصا بحديثنا و العامة تضعفه لذلك ذكر يعقوب بن سفيان في تاريخه في اسباب تضعيفه عن بعض الناس انه سمعه ينال من الاولين ذكر بعض ثقال العامة ان كتب الواقدى سائرها انما هي كتب ابراهيم بن محمد بن يحي نقلها الواقدي وادعا هاوذكر بعض اصحابنا ان له كتابا مبوبافي الحلال و الحرام عن ابي عبدالله الحسين بن محمد الازدى الى قوله وما مر من ان العامة تضعفه لذلك و يشهد له مامن صاحب ميزان الاعتدال

ا يت بينات - جهارم کی کارگری ک

و هو كذاب رافضى.)) (ديكهونتهي المقال صفحه ٢٥ مطبوعه الران)

'' جبیبا کہ ابراہیم بن محمد بن ابی کی ابواسحاق مولی اسلم مدنی کہتے ہیں کہ اس نے ابوجعفراور ابوعبداللہ سے روایت کیا ہے اور بیشیعہ تھا اور سنی اسی وجہ سے اس کو ضعیف کہتے ہیں ہمار بے بعض اصحاب بعض سنیوں سے نقل کرتے ہیں کہ واقد ی کی ساری کتابیں ابراہیم بن محمد بن ابی کی کی ہیں، واقدی نے ان کونقل کیا اور ا بنی ہونے کا دعویٰ کر دیا۔ اور فہرست شیخ میں ہے اور ابن محمد بن کی ابواسحاق مولی اسلم مدنی کہتے ہیں کہاس نے ابوجعفر اور ابوعبداللہ سے روایت کیا ہے اور به شیعه تھا۔ سنی اسی و جہ سے اس کوضعیف کہتے ہیں۔ یعقوب بن سفیان اپنی تاریخ میں اس کے ضعیف ہونے کے اسباب بعض تقد سنیوں سے بیان کیے ہیں کہ واقدی کی ساری کتابیں دراصل ابراہیم بن مجمد بن کیجی کی ہیں جن کو واقدی نے نقل کیا اوراینی طرف منسوب کرلیا۔بعض ہمارےاصحاب کہتے ہیں کہ واقدی کی ایک مبوب کتاب حلال حرام کے سلسلے میں ہے جسے ابوعبداللہ حسین بن محمد از دی سے روایت کیا ہے اور پیہ بات گزر چکی کہ سنی ان کوضعیف کہتے ہیں اور اس کی شہادت بیہ ہے کہ میزان الاعتدال والے کہتے ہیں کہ بیرافضی اور حجوٹا ہے۔'' ایسے وضاع کی روایت ثبوت میں پیش کرنا اور اس سے ایسے معرکۃ الآراء بحثوں میں استدلال کرنا اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ کوئی صحیح روایت اس باب میں حضرات امامیہ کونہیں ملی اور ملے کیوں جب کہاس کا وجود ہی نہ تھا اور نہ ہے۔اور جب کہ واقدی کی کتابوں کی نسبت یہ مانا جائے کہ اس نے ابراہیم بن محمد بن ابی کی کی کتابوں کونقل کر کے اپنے نام مشہور کیا تو پھرکیا شبہ باقی رہتا ہے کہ یہ کتابیں اصل میں شیعوں کی ہیں۔

بشر بن غیاث کا بھی حال س لیجیے میزان الاعتدال میں ان کی نسبت لکھا ہے: ((بشر بن غیاث المریسی مبتدع ضال لاینبغی ان یروی عنه و قبال ابونیضر هاشم بن القاسم کان والد بشر المریسی يه وديًا قصابا سباغا في سريقة نصر بن مالك و قال المرموزي سمعت ابا عبدالله ذكر بشرا فقال كان ابوه يهوديا وكان بشر يستغيث في مجلس ابي يوسف فقال له ابو يوسف لاتنتهي او تفدسد خشبة يعني تصلب و قال قتيبة بن سعيد بشر المريسي كافر و قال الخطيب حكى عنه اقوال شنيعة اساء أهل العلم قولهم فيه و كفره اكثرهم لا جلها قال ابوزرعة الرازي بشر المريسي زنديق.))

''بشر بن غیاف مر لیم برختی گراہ ہے، اس لائق نہیں کہ اس سے روایت کی جائے۔ ابونظر ہاشم بن قاسم کہتے ہیں کہ اس کا باپ یہودی قصاب رنگریز تھا، نظر بن مالک کے بازار میں رہتا تھا، اور مرموزی کہتے ہیں کہ میں نے ابوعبداللہ سے سنا ہے کہ وہ یہ کہتے تھے کہ بشر قاضی ابو یوسف کی مجلس میں استغاثہ کر رہا تھا کہ قاضی صاحب نے کہا تو باز نہ آئے گا کیا سولی کوخراب کیا چا ہتا ہے، یعنی سولی دے دیں گے اگر تو باز نہ آئے گا۔ اور قتیبہ بن سعید کا قول ہے کہ یہ کا فرتھا، خطیب کہتے ہیں کہ اس سے برے اقوال منقول ہیں جن کی وجہ سے علماء نے اس کوکا فرکہا ہے اور ابوز رعہ رازی کہتے ہیں کہ یہ زندیق تھا۔''

پانچویں روایت معارج النبوت کی ہے جو مماد الاسلام میں نقل کی گئی ہے۔ اس روایت سے استدلال کرنے پر ہم کو تعجب ہے کہ جناب مجتہدامام مولانا سید دلدارعلی صاحب جیسے محقق اور متبحر عالم اسے سند میں پیش کرتے ہیں۔ معارج النبوت کا حال فارسی پڑھنے والے طالب علم جاننے ہیں کہ مولود کے رسولوں سے بڑھ کر علماء کے نزدیک اس کی قدر و قیمت نہیں ہے، علم جاننے ہیں کہ مولود کے رسولوں سے بڑھ کر مالماء کے نزدیک اس کی قدر و قیمت نہیں ہے، وہ ایک شاعرانہ منشیانہ تحریر کے لیے عمدہ نمونہ ہے، لیکن بلحاظ صحت کے کچھ بھی اس کی وقعت نہیں ہے۔ یہ اس قسم کے مؤرخین میں سے ہیں کہ اپنے تنورگرم کرنے کے لیے جو خشک و تر ایندھن ان کو ملا اس کو کام میں لائے اور سامعین کے متعجب ، مسر ور اور محظوظ کرنے کے لیے ایندھن ان کو ملا اس کو کام میں لائے اور سامعین کے متعجب ، مسر ور اور محظوظ کرنے کے لیے ایندھن ان کو ملا اس کو کام میں لائے اور سامعین کے متعجب ، مسر ور اور محظوظ کرنے کے لیے

ا یات بینات بیات بیات بیات بینات بیان بینات بین

اسے عدہ الفاظ میں بیان کیا، مگراس کو آج تک کسی نے اس قابل نہیں سمجھا ہے کہ اس سے کوئی سند پیش کی جائے۔ نہ ہی سوائے مولود کے رسولوں کے کسی بحث میں آج تک اس سے کوئی سند پیش کی گئی، لہذا اس میں مرقوم ہونے پر اس روایت سے یا اور کسی روایت سے استدلال کرنا علماء کی شان سے نہایت ہی بعید ہے۔ اور بالفرض اگر وہ اور اس کا مصنف معتبر ومعتمد ہوتے تو اس روایت سے استدلال کرنا اور بھی بعید تھا کیونکہ خود اس میں اس روایت کے غیر صحیح اور نا قابل اعتبار ہونے کی طرف کئی وجوہ سے اشارہ موجود ہے۔

#### وجه اول:

صاحب معارج نے واقعات کا التزام رکھنے کے باوجوداس روایت ہبہ کو واقعہ نہیں قرار دیا، بلکہاس روایت کے قبل کی روایت کو جواس روایت کے منافی ہے، واقعہ قرار دیا ہے۔

#### وجه دوم:

صاحب معارج نے اس روایت کو وضعاً مؤخر اور اس کے منافی روایت کو وضعاً مقدم کیا ہے۔

#### وجه سوم:

اس روایت کو بغیر حواله قل کیا ہے اور اس کے منافی روایت کو بحوالہ مقصد اقصیٰ لکھا ہے۔ وجه چھارم:

اس روایت کو بغیرعنوان واقعہ و بدون حوالہ بعضے گویند کے لفظ سے نقل کیا ہے۔ جو مجروح یا مجھول سے منقول ہونے پر دال ہے اور اس کے منافی روایت کو بعنوان واقعہ و بحوالہ لکھا ہے، جو صحیح و قابل اعتبار ہونے پر دال ہے۔ پس بخو بی واضح ہو گیا کہ صاحب معارج نے اس روایت ہبہ کے غیرصحیح و نا قابل اعتبار ہونے کی طرف بوجوہ اشارہ کر دیا ہے۔ لہذا معارج مع اسپنے مصنف کے معتبر ومعتمد ہونے کی تقدیر پر بھی اس میں موجود ہونے پر اس روایت سے جو استدلال کیا گیا ہے وہ اس قابل نہیں ہے کہ ہم اس کی نسبت پچھ بھی لکھیں بجز اس کے کہ اس کو علاء کی شان سے بعید سمجھیں۔

ہم نے تمام روایتوں کی حقیقت بیان کر دی اور سب راویوں کا حال لکھ دیا اور شافی کے

تصنیف ہونے کے زمانے سے اب تک جس کونوسو برس ہوئے جتنی روائیتیں ہبہ کی تائید میں پیش کی گئی تھی ان سب کو دکھا دیا اور بیمثل کہ ہرگاہ دم برداشتم مادہ برآ مدن (جب بھی دم اٹھائی مادہ نظر آیا) روائیوں پر ثابت کر دی ، اس لیے کہ ان تمام روائیوں کا سلسلہ ابوسعید کلبی تک پہنچنا ہے ، اور اس کی روایت ان عیبوں کے سبب سے جو اس میں ستھے ہرگز قابل لحاظ نہیں۔ اور باوجود اس کے کہ بیالیک ہی ماخذ سے لی گئی ہے ہم کو تعجب ہوتا ہے کہ کیونکہ سید مرتضی علم الهدی اور جناب مولانا دلدارعلی صاحب جیسے حققین اور کاملین نے بیہ کہنے کی جرائت کی :

((قدروى من طريق مختلفة غير طريق ابى سعيد الذى ذكره صاحب الكتاب انه لما نزل قوله تعالى وات ذا القربى حقه دعا النبى فاطمة فاعطاها فدك و اذا كان ذلك مرويا فلا معنى لدفعه بغير حجة .))

'' یعنی ابوسعید کے واسطے کے علاوہ اور بھی مختلف واسطوں سے بیروایت ہے کہ جب آیت ﴿ وَاٰتِ ذَا الْقُرْ لِنِی حَقّہ ﴾ نازل ہوئی تو نبی طلط این فاطمہ کو بلایا اور فدک ان کے حولہ کر دیا، جب بیہ بات منقول ہے تو بغیر دلیل کے اسے دینے کے کوئی معنی نہیں رہتے۔''

کیا یہ بات تعجب انگیز نہیں ہے۔ سید مرتضی ایک طریقے سے بھی اس روایت کو بیان نہ فرما کیں اور صرف اس روایت کو جو ابًا عَنْ جَدِّ شیعوں میں مشہورتھی اور جس کا ذکر قاضی عبد الجبار نے اپنی کتاب مغنی میں کیا تھا کہ شیعہ ایسا کہتے ہیں، کافی سمجھ کر اپنی طرف سے صرف بہ لکھ دیں کہ اور مختلف طریقوں سے بھی بہروایت منقول ہے۔ اور پھر کیا اس سے کم یہ بات تعجب کرنے والی ہے کہ علم الهدی کے زمانے سے لے کر اب تک باوجود یکہ ہزاروں عالم اس مدت میں گزرے اور سیڑوں کتابیں اس بحث میں لکھی گئیں اور بڑے بڑے دعوے کیے اس مدت میں گزرے اور سیڑوں کتابیں اس بحث میں لکھی گئیں اور بڑے بڑے دعوے کے سے اور نہایت فضیح و بلیغ اور درد انگیز تقریروں میں یہ دعویٰ بیان کیا گیا اور علمائے شیعہ نے سنیوں کی ساری کتابیں چھان ڈ الیں، نہ متن چھوڑا، نہ حاشیہ، نہ حدیث کی کتابیں باقی رکھیں سنیوں کی ساری کتابیں چھان ڈ الیں، نہ متن چھوڑا، نہ حاشیہ، نہ حدیث کی کتابیں باقی رکھیں

ایت بینات بهارم که کارگرای این اینات بهارم که کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای ک مارای کارگرای کارگرای

نہ تاریخ کی ،مگر ایک صحیح روایت بھی اس دعوے کے ثبوت میں اہل سنت کی کتابوں سے پیش نہ کر سکے اور بیتمناا پنے ساتھ قبر میں لے گئے۔اوراگر بیانمورعلماءاور بیمشہورمتکلمین جن کے علم و فضل کا غلغلہ آسان تک پہنچا اور جنہوں نے اپنے گروہ میں سنیوں پر فتح وظفر حاصل کرنے کی خوب شہرت یائی، بجائے صبح و بلیغ تقریریں کرنے اور زورقلم دکھانے کے ایک صبح روایت پیش کر دیتے تو غلط بنیاد برایک مبسوط کتاب لکھنے سے اور ہزار قوت بیانیہ ظاہر کرنے سے زیادہ بہتر اور زیادہ مناسب اور زیادہ موذوں ہوتا۔ گراییا نہ کرنے سے خودانہوں نے دنیا پر ثابت کر دیا کہ کوئی روایت ایسی موجود ہی نہیں ہے جسے وہ اہل سنت کے مقابلے میں صحیح اور قابل اعتبار قرار دے کر پیش کر سکتے۔شافی ، کشف الحق ،طرائف ، بحارالانوار،عمادالاسلام،طعن الرماح اورتشئید المطاعن کے مشہور اور نامور مصنفین سوااس کے اور کچھ نہ کر سکے کہ فضیل بن مرذوق اور عطیہ نے جو وضعی اور جھوٹی روایت کلبی سے یائی تھی اور آئندہ مشہور کی تھی اسی کو پیش کرتے اور اسی سے استدلال کرتے۔اور ہم نہ صرف پچھلے لوگوں پر کسی حدیث صحیح کے پیش نہ کرنے کا الزام دیتے ہیں بلکہ اب بھی ہم تحدی کرتے ہیں اور ہندوستان ، ایران ، کھنؤ اور طہران بلکہ تمام دنیا کے شیعوں کو مقابلے پر بلاتے اور کہتے ہیں کہ اگرتم اپنے دعوے میں سیح ہوتو اب بھی کوئی ایک سیح کے روایت جس کے بانی اور راوی شیعہ نہ ہوں اہل سنت کی کتاب سے پیش کرو:

﴿ فَإِنْ لَّمُ تَفْعَلُوا وَ لَنْ تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَ الْحِجَارَةُ اُعِلَّتُ لِلْكَفِرِيْنَ 0 ﴾ (سورة البقره: ٢٤)

" بجرا گرنه كرواور البته نه كرو گية بچوآگ سے جس كا ايندهن بين آدمى اور پچر تيار ہے منكروں كے واسطے ."
تيار ہے منكروں كے واسطے ."

چونکہ اب ہم اچھی طرح ان روایتوں کی تکذیب اور تر دید کر چکے جو ہماری کتابوں سے شیعوں نے پیش کی تھیں، اب ہم اس تناقض اور اختلاف کو دکھاتے ہیں جوخود شیعوں کی روایتوں میں ہے اور جس سے ان کا دعویٰ خودان کے یہاں کی روایتوں سے ثابت نہیں ہوتا۔

# تناقض اوراختلاف شیعوں کی ان احادیث اوراخبار میں جواس باب میں بیان کی گئی ہیں کہ بینمبر خدا طلق علیہ نے فرک حضرت فاطمہ ضافتہ کا کو ہبہ کر دیا تھا

ہبہ فدک کے متعلق اول ہم امامیہ کی ان حدیثوں کو بیان کرتے ہیں جس میں فدک کے دیے والے خارالانوار دیے جانے کا ذکر ہے، اس کے بعد اس کا تناقض اور اختلاف بیان کریں گے۔ بحارالانوار میں روایت ہے:

((فيما احتج الرضاء في فضل العترة الطاهرة قال والآية الخامسة قال الله عزوجل وات ذا القربي حقه، خصوصية خصهم العزيز الجبار بها واصطفاهم على الامة فلما نزلت هذه الاية على رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ادعو الى فاطمه وهي فدعيت له فقال يا فاطمة! قالت لبيك يارسول الله! فقال فدك هي ممالم يوجف عليه بخيل ولاركاب وهي لله! فقال فدك هي ممالم يوجف عليه بخيل ولاركاب وهي فخذبها ولولدك.))

(بحارالانوار کتاب الفتن باب نزول الایات فی امر فدك صفحه ۸۹ مطبوعه ایران، ازعیون الاخبار)

"عترت طاہرہ کی فضیلت میں امام رضانے آیت ﴿وَاٰتِ ذَا الْتَقُرْبُ لَيْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

ا يت بينات - بهارم المحلال المحلول الم

ہوئی تو پیغمبر خداط ہے آئے فرمایا کہ فاطمہ کو بلاؤ وہ بلائی گئیں، آپ نے کہا کہ اے فاطمہ! فدک ان میں سے ہے جن پرلشکر نے چڑھائی نہیں کی اور وہ خاص میرا ہے۔ مسلمانوں کا اس میں کچھنہیں ہے اور میں وہ تمہیں دیتا ہوں، اس لیے کہ مجھے خدا نے بیتی م یا ہے، پس اسے تم اپنے اورا پنی اولاد کے لیے لے او۔'' دوسری روایت جوتفیر علی بن ابراہیم فتی میں امام جعفر صادق سے مروی ہے یہ ہے:

((روى عن ابي عبدالله ان رسول الله خرج في بعض الطريق فبينا رسول الله عِلى يطعم و الناس معه اذا اتاه جبريل عَالِسَا فقال یا محمد قم فارکب فقام النبی فرکب جبریل معه فطويت له الارض كطى الثوب حتى التهى الى فدك فلما سمع اهل فدك .... وقع الخيل فظنوا ان عدوهم قد جاء وهم تغلقوا ابواب المدينة و دفعوا المفاتيح الى عجوز لهم خارج من المدينة ابرؤس الجبال فاتى جبريل العجوز حتى اخذ المفاتيح ثم فتح ابواب المدينة ودار النبي في بيوتها وقراتها فقال جبريل عَالِسًا يا محمد! هذا ما خصك الله به و اعطاكه دون الناس وهو قوله تعالى ما آفاء الله على رسول من اهل القري فلله والرسول ولذى القربي وذلك قوله فما اوجفتم عليه من خيل ولار كاب ولكن الله يسلط على من يشاء و لم يعرف المسلمون ولم يطووها ولكن الله آفائها على رسوله وطرف به جبريل عُلاليك في دورها وحيطانها و فلق الباب ودفع المفاتيع اليه فجعلها رسول الله في غلاف سيفه و هو معلق بالرحل ثم ركب و طويت به الارض كطى الثوب فاتاهم رسول الله وهم على مجالسهم ولم يتفر قوا ولم يبرحوا

فقال رسول الله عِنْ قدانتهيت الى فدك و انى قد افائها الله على فغمز المنافقون بعضهم بعضا فقال رسول الله هذه مفاتيح فدك ثم اخرج من غلاف سيفه ثم ركب رسول وركب معه الناس فلماد خل المدينة دخل على فاطمة والله فقال يابنية ان الله فدآفائها على ابيك بفدك و اختصه بها فهي لى خاصة دون المؤمنين افعل بها ماشاء وانه قدكان لا مك خديجة على ابيك مهروان اباك قدجعلها بذلك وانحلتكهالك ولولدك بعدك فدعا باديم و دعا على بن طالب فقال اكتب لفاطمة فدك نحلة من رسول الله فشهد على ذلك على بن ابى طالب و مولى لرسول الله وام ايمن فقال رسول الله ان ام ايمن امرأة من اهل الجنة و جاء اهل فدك الى النبي فقاطعهم على اربعة وعشرين الف دينار في كل سنة . ))

''امام جعفرصادق سے مروی ہے کہ پیغیبر خداط نے آیا جب ایک غزوے سے لوٹے اور راہ میں اپنے ہمراہیوں کے ساتھ کھانا کھا رہے تھے کہ جرئیل عَالِیٰلا نازل ہوئے اور کہا کہ اے محمد! اٹھو اور سوار ہو، حضرت سوار ہوئے جرئیل عَالِیٰلا آپ کے ساتھ تھے۔ زمین آپ کے واسطے ایسی لیسٹ دی گئی جس طرح کیڑا لیبیٹا جاتا ہے جس سے فوراً آنخضرت طلقے آئی فدک میں پہنچ گئے اہل فدک نے ڈر کر دروازے بند کر لیے اور تنجیاں ایک بڑھیا کو دے دیں، جرئیل عَالِیٰلا نے اس سے تخویاں کے دورازے کھولے اور آنخضرت طلقے آئی نے اندر داخل ہوکر گھر اور امکانات وغیرہ دیکھے اس وقت جرئیل عَالِیٰلا نے کہا: ((یا محد مد هذاما خصک اللہ به و اعطا که دون الناس .)) میوہ ہے جسے خدا

نے آپ کے لیے مخصوص کیا اور آپ کوعطا فرمایا ہے اور کوئی مسلمان اس میں آپ کا شریک نہیں، پھر جبرئیل عَالِیْلا نے شہر کے دروازے بند کر دیے اور تخیال آپ کے حوالے کیں، جب آپ مدینے میں داخل ہوئے تو فاطمہ وٹاٹھہا کے پاس آئے اور کہا کہ اے میری بٹی! خدا نے فدک مجھے دیا ہے اور میں اختیار رکھتا ہوں کہ جو چاہوں کروں، دیکھو بیتہاری مال خدیجہ کا مہرتہہارے باپ پر واجب الاداہے، اس لیے میں تمہیں اور بعد تمہاری اولا دکوفدک دیتا ہوں۔ پھر حضرت علی کو بلا کر کہا کہ یہ ہمبہ نامہ فاطمہ وٹاٹھہا کے لیے لکھ دو۔ چنا نچہ یہ ہمبہ نامہ علی نے آنخضرت ملی آئے اور ان کو چوہیں علی نے آنخضرت ملی آئے اور ان کو چوہیں گوائی کے بیاس آئے اور ان کو چوہیں ہزار دینارسالانہ پر اس کا اجارہ دے دیا گیا۔ '(ہمارالانوارمطبوعاریان صفحہ و

((فنزل والت ذا القربي حقه قال وما هو قال اعط فاطمة فدكا وهي من مير اثها من امها خديجة فحمل اليها النبي الخذ منه واخبرها بالاية فقالت لست احدث فيها حدثا وانت حي انت اولى بي من نفسى و مالى لك فقال اكره ان يجعلوها عليك سبة فيمنعوك اياها من بعدى فقالت الفذ فيها امرك فجمع الناس الى منزلها و اخبر هم ان هذا المال لفاطمة كذلك و ياحذ منه قوتها فلماد نا وفاته دفعه اليهاسس.)) (بحارالانواسسازمناقب ابن شرآشوب)

"آیت ﴿ وَاحِ ذَا الْقُرُلِي حَقَّهُ ﴾ نازل ہوئی تو آپ نے بوچھاوہ کیا ہے؟ اس وقت جبرئیل عَالِیلا نے فرمایا کہ فاطمہ وَناہِم اللہ کو فدک دے دیجیے کہ وہ ان کی ایت بیات۔ پہاری کھو گاگی کا گھوں کا گھو

مال خدیجہ اور ان کی بہن ہالہ بنت ابی ہالہ کی میراث میں سے ہے، پھر آپ نے جو پچھ اس میں سے مال لیا تھا اس کو لے کر فاطمہ وظافی ان پاس آیا اور اس آیت کی خبر کی، فاطمہ نے جواب دیا کہ میں آپ کی زندگی میں کوئی نئی کارروائی نہیں کروں گی، بلکہ آپ کو میری جان و مال کا اختیار ہے، آپ نے فرمایا کہ مجھے اس امر کا خوف ہے کہ لوگ تم پر عاررکھ کر اس کو میرے بعد تم سے چین لیں اور تم کو نہ دیں، فاطمہ ٹے کہا تو آپ اپنا تھم جو کرنا چاہیں کریں، آپ نے لوگوں کو ان نہ دیں، فاطمہ ٹے اور پھر اس کی اس میں کے گھر میں بلاکر سب سے کہہ دیا کہ بیہ مال فاطمہ کی روزی کے بہ قدر لے لیت، تفریق کر دی اور ہر سال ایسا ہی کرتے کہ فاطمہ کی روزی کے بہ قدر لے لیت، اور جب آپ کی وفات قریب پنجی تو آپ نے فدک بالکل ان کو دے دیا۔''

(ترجمه اردوحیات القلوب صفحه ۲۲۲، ۲۲۲، طبع لکھنؤ)

## اور چوشکی روایت پیہے:

((لما نزل الله على الله على وات ذا القربى حقه والمسكين قال رسول الله على المسكين فمن ذوى المول الله على المسكين فمن ذوى الموربى قال هم اقاربك فدعا حسنا و حسينا و فاطمة عليهم السلام فقال صلى الله عليه وسلم ان ربى امرنى ان اعطيكم ما افاء الله على قال اعطيتكم فدك.))

"جب آیت ﴿ وَاحِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ ﴾ نازل ہوئی تو آنخضرت طلط آیا نے جبرئیل عَالِیلا سے بوجھا کہ مساکین تو میں جانتا ہوں ذوی القربی کون ہیں؟ جبرئیل عَالِیلا سے بوجھا کہ مساکین تو میں جانتا ہوں ذوی القربی کون ہیں؟ جبرئیل نے کہا وہ آپ کے رشتہ دار ہیں تب آپ نے حسن وحسین علیا اور فاطمہ ونائیم کو بلاکر کہا کہ خدا مجھے تھم دیتا ہے کہ جوخدا نے مجھے فے عطا کیا ہے اور جومیرے ساتھ مخصوص ہے وہ تہ ہیں دوں ،اس لیے میں تہ ہیں فدک دیتا ہوں۔' جومیرے ساتھ مخصوص ہے وہ تہ ہیں دوں ،اس لیے میں تہ ہیں فدک دیتا ہوں۔'

(بحارالانواراز تفسيرعياشي صفحه 19)

عبداللہ بن سنان نے امام جعفر صادق سے ایک بڑی کمبی روایت کی ہے جس کوہم مفصل دعویٰ فدک میں نقل کریں گے اس میں جہال حضرت ام ایمن کی شہادت بیان کی گئی ہے، اس میں بہال حضرت ام ایمن کی شہادت بیان کی گئی ہے، اس میں بیاکھا ہے کہ جب آپ کو جبر ئیل عَالِمَا فلاک کے حدود بتانے کے لیے لیے گئے اور واپس تشریف لائے تو حضرت فاطمہ وُلِیْ اِن کہا کہ آپ کہاں تشریف لے گئے تھے۔ اس پر حضرت فاطمہ وُلِیْ اِن کہ جبر ئیل عَالِیٰ مجھے فدک کے حدود بتانے کے لیے گئے تھے۔ اس پر حضرت فاطمہ وُلِیٰ اِن کہ جبر کیل عَالِیٰ مجھے فدک کے حدود بتانے کے لیے گئے تھے۔ اس پر حضرت فاطمہ وُلِیٰ اِن کہا کہ جبر کیل عَالِمِن انسی انسی انسی انسی انسی انسی انسی اسی اسی اسی اسی اسی مصدق بھا عملی فقال ھی صدقہ علیك فقبضتها . )) کہا:''اے میر ب باپ! میں آپ کے بعد افلاس اور محتاجی سے ڈرقی ہوں ، فدک مجھے دے دیجھے۔'' آپ نے فرمایا اچھا بہتمہارے اوپر صدقہ ہے ، یعنی تمہارے لیے عظیہ ہے۔ پس فاطمہ وُلِیٰ بیا نے اس پر قبضہ کر لیا۔ پھر اوپر صدقہ ہے ، یعنی تمہارے لیے عظیہ ہے۔ پس فاطمہ وُلِیٰ بیا نے اس پر قبضہ کر لیا۔ پھر آپ صدفہ سے ، یعنی تمہارے لیے عظیہ ہے۔ پس فاطمہ وُلِیْ بیا نے اس پر قبضہ کر لیا۔ پھر آپ صدفہ سے ، یعنی تمہارے لیے عظیہ ہے۔ پس فاطمہ وُلِیْ بیا نے اس پر قبضہ کر لیا۔ پھر آپ میں میان ہوا ہو کی سے کہا کہ تم اس پر گواہ رہو۔

(بحارالانوار كتاب الاختصاص صفحها ١٠)

یے روایتیں جواو پرہم نے بیان کیں، پھر جزئی اور غیر ضروری باتوں ہی میں باہم مختلف نہیں ہیں بلکہ ان کا تخالف ان اہم امور میں جونفس واقعہ پرمؤثر ہیں اوران کے دکھنے سے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ واضعین روایت نے ہرموقع اور ہرکل کے واسطے اور ہراعتراض کے دفع کرنے کے خیال سے یہ روایتیں بنائی ہیں مگران کی کثرت ہی نے تناقض پیدا کر دیا کہ اس کا دفع کرنا مشکل ہے۔ چنانچہ پہلی روایت میں جو کہ بحوالہ عیون الا خبار بحار الانوار سے ہم نے نقل کیا ہے، بیہ بیان کیا گیا ہے کہ آیت نازل ہونے پر پغیمر خدا اللے آئے نے فرمایا کہ فاطمہ وٹائٹھا کو بلاؤ اور وہ بیان کیا گیا ہے کہ آیت نازل ہونے پر پغیمر خدا اللے آئے فرمایا کہ فاطمہ وٹائٹھا کو بلاؤ اور وہ جب کہ بیان کیا گیا ہے کہ بیان آئے اور کہا کہ تہماری اولادکو فدک دیتا ہوں۔ جب کہ تیز کہلی روایت میں جو مجھ پر واجب الا دا ہے تہمیں اور تمہاری اولادکو فدک دیتا ہوں۔ نیز کہلی روایت میں یہ ہے کہ آپ نے فاطمہ وٹائٹھا سے فرمایا کہ مجھے خدا نے بیکم دیا ہوں۔ نیز کہلی روایت میں یہ ہے کہ آپ نے فاطمہ وٹائٹھا سے فرمایا کہ مجھے خدا نے بیکم دیا ہوں۔

میرے لیے مخصوص کر دیا ہے اور میں اختیار رکھتا ہوں کہ جو جا ہوں کروں اور اختیار کی وجہ سے آپ نے کہا کہ تمہاری ماں کے مہر میں اسے دیتا ہوں۔

تیسری روایت میں جو بحوالہ مناقب ابن شہر آشوب ہم نے بحارالانوار سے نقل کی ہے یہ کہ آیت مذکورہ کے نازل ہونے پر آپ نے جبرئیل مَلاِئل سے بوچھا کہ حق ذوی السقسر بسی کیا ہے؟ جبرئیل مَلائل نے کہا کہ فاطمہ وٹائیہا کوفدک دے دیجے کہ وہ ان کی مال خدیجہ اور ان کی بہن ہند بنت ابی ہالہ کی میراث میں سے ہے۔ اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ مال کی میراث میں فدک فاطمہ وٹائیہا کو دیا گیا۔ اور دوسری روایت میں لکھا ہے کہ مال کہ میراث میں دیا گیا۔ عالم جبرئیل مَلائل نے میراث اور مہرکوایک تصور کیا ہوگا، یا ان سے سہو ہو گیا ہوگا۔ اس کے سوایہ بات بھی پیش نظر رہے کہ فدک کی آمدنی چوبیس ہزار دینار سالانہ بتائی گئی ہوگا۔ اس کے سوایہ بات بھی پیش نظر رہے کہ فدک کی آمدنی چوبیس ہزار دینار سالانہ بتائی گئی ہوگا۔ اس کے سوایہ بات بھی پیش نظر رہے کہ فدک کی آمدنی چوبیس ہزار دینار سالانہ کی آمدنی کی جا گیر ہی مہر میں قرار یائی ہوگی؟

پھراسی تیسری روایت میں ہے ہے کہ جب آپ نے فدک فاطمہ وظائیہا کو دینا چاہا تو انہوں نے عرض کیا کہ میں آپ کی زندگی میں کوئی نئی کارروائی نہیں کرنا چاہتی، آپ کو میری جان و مال کا اختیار ہے۔ اس پر آپ نے فرمایا کہ شاید میرے بعد لوگ تم کو نہ دیں، تب فاطمہ وظائیہا کے ایک بہت اچھا، جو آپ کرنا چاہتے ہیں کچھے، اس پر آپ نے لوگوں کو ان کے گھر میں بلا کر سب سے کہد دیا کہ بہت سے لوگوں کو اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بہت سے لوگوں کو میں بلا مخضرت میں تھیے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بہت سے لوگوں کو شیعہ ان روایتوں میں جن میں بید کر ہے فدک کے دینے کا اعلان فرمایا تھا۔ مگر تعجب ہے کہ حضرات شیعہ ان روایتوں میں جن میں بید کر ہے کہ جب فاطمہ وظائیہا سے شہادت طلب کی گئی، یہ کھتے ہیں کہ آپ نے ام ایمن ، علی مرتضی اور حسین وظائیاتہا ہیں کو شہادت میں پیش کیا اور کسی دوسرے مردکو شہادت میں پیش کیا۔ اگر واقعی بیوا قعہ بہت سے لوگوں کے سامنے ہوا تھا تو بہت سے گواہ اس وقت زندہ اور موجود ہوں گے، پھر طلب کرنے کے وقت ان میں سے دو چار کے نام گر لیے جاتے اور وہ آکر شہادت دیتے تو یا فدک فاطمہ وظائیہا کو مل جاتا یا ان کی حجت اگر لیے جاتے اور وہ آکر شہادت دیتے تو یا فدک فاطمہ وظائیہا کو مل جاتا یا ان کی حجت

ا يت بيات - چهارم که کارگرای ک

ابوبر فرائن پرتمام ہوجاتی۔ کیونکہ وہ تو جسیا کہ بیان کیا جاتا ہے نصاب شہادت کی تکیل چاہتے تھے، پھر وہ تحمیل کیوں نہ کر دی گئ۔ اس تیسری روایت سے ایک اور بات ثابت ہوتی ہے جو اس معاطے میں نہایت اہم ہے، وہ یہ کہ فدک ہبہ کے بعد آخضرت طبط آئیا ہے تھے میں رہا اس کا کل انتظام آپ ہی فرماتے تھے اور اس کی آمدنی آپ ہی جس مصرف میں چاہتے تھے صرف کرتے تھے اور حضرت سیدہ کواس کی آمدنی سے فقط بقدر قوت آپ ہی وسکتا۔ اور جس ہبہ بغیر قبضہ ہوا، لہذا اس ہبہ سے فدک حضرت سیدہ فاطمہ وظافی کا ملک نہیں ہوسکتا۔ اور جس روایت میں بعد ہبہ فدک پر حضرت سیدہ کا قبضہ ہونا اور انہی کا وکیل اس پر مامور ہونا اور حضرت ابو بکر والیت اس روایت سے باطل ہوگئ۔ حضرت ابو بکر والیت سے باطل ہوگئ۔ اور اس روایت سے باطل ہوگئ۔ اور اس روایت سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ آخضرت طبط آئی ہے اور دوسری روایت سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضرت املی وظافیہ کی نوائش کے ہوتا ہے کہ حضرت املی وظافیہ کی کرائی تھی۔

تعجب ہے کہ اس خیال سے کہ آئندہ لوگوں کو موقع فاطمہ وٹاٹیٹھا کے محروم کرنے کا باقی نہ رہے، یہاں تک تو آپ نے دور اندیثی فرمائی کہ لوگوں کو بلایا اور ان کو جہایا کہ یہ مال فاطمہ وٹاٹیٹھا کو دیا جاتا ہے مگر ہبہ نامہ حضرت علی وٹاٹیٹھ سے لکھوایا اور صرف ام ایمن کی گواہی کرائی ان لوگوں میں سے جو بلائے گئے تھے کسی کی گواہی نہ کھوائی، حالانکہ ان میں سے دو چار کی گواہی کرائی ان لوگوں میں سے جو بلائے گئے تھے کسی کی گواہی نہ کھوائی، حالانکہ ان میں سے دو چار کی گواہی کرائی ان لوگوں میں سے دو اعتراض ہوا وہ نہ ہوتا اور غیروں کی گواہی س کر شیخین وٹئ آئیہ کہ کو بھی دعویٰ تسلیم ہی کرنا پڑتا۔

گواس تیسری روایت میں یہ ذکر ہے کہ وفات کے وقت آنحضرت ملائے آئے نہ فدک گواس کی کوئی تفصیل نہیں بیان کی گئی کہ کس طرح واپس کیا اور کیونکر فاطمہ وٹاٹیٹھا کو واپس کر دیا، مگر پھراس کی کوئی تفصیل نہیں بیان کی گئی کہ کس طرح واپس کیا اور کیونکر فاطمہ وٹاٹیٹھا کو قبضہ کرایا۔ اب اس امر کا شبوت پیش کرنا شیعوں پر ہے کہ فدک پر فاطمہ وٹاٹیٹھا کو قبضہ کرایا۔ اب اس امر کا شبوت پیش کرنا شیعوں پر ہے کہ فدک پر فاطمہ وٹاٹیٹھا کو قبضہ کرایا۔ اب اس امر کا شبوت پیش کرنا شیعوں پر ہے کہ فدک پر فاطمہ وٹاٹیٹھا کو قبضہ کرایا۔ اب اس امر کا شبوت پیش کرنا شیعوں پر ہے کہ فدک پر فاطمہ وٹاٹیٹھا کو قبضہ کرایا۔ اب اس امر کا شبوت پیش کرنا شیعوں کی میں میں کہوں کے سامنے ہوئی۔

المراز آیات بیات چهارم کی کارگری کارگری کی کارگری کارگری کارگری کارگری کی کارگری کارگر کارگری کارگ

چوتھی حدیث دیگرا حادیث کے بالکل متناقض ہے،اس لیے کہاور حدیثوں سے تو معلوم ہوتا ہے کہ جب ذوی القربیٰ کے معنی آپ نے جبرئیل مالیا اسے یو چھے تو جبرئیل مالیا اسے خدا کی طرف سے بانتخصیص حضرت فاطمہ خالٹی کا نام لیا۔ اور اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ کسی کا نام ہی نہیں لیا بلکہ اس قدر شخصیص ظاہر کر دی کہ مراد اس سے آپ ہی کے رشتہ دار ہیں، لیعنی امت کے اقارب مراد نہیں۔اور بیامر کہ وہ اقارب کون ہیں اور کن کوان کاحق دینا جا ہیے؟ پیغمبر خداط نی میں جھوڑ دیا گیا اور آپ کے عدل نے یہی تقاضا کیا کہ جو کچھ ہے اور سب ا قارب کو چھوڑ کرحسنین اور فاطمہ رخی الیہ ہی کو دے دیں۔ اور حدیثوں میں تو حضرت فاطمه والنيها كي تخصيص كابيه جواب موسكتا تها كه آنخضرت الشيفاية في نيخصيص نهيس كي بلكه خدا ہی نے ابیا تھم دیا اور آپ صرف اس کی تعمیل کرنے والے تھے۔ مگر اس حدیث میں تو شخصیص آنخضرت طلط علیم نے فرمائی اس کا جواب کچھ ہو ہی نہیں سکتا۔اس واسطے کہ آپ کی شان سے بعید ہے کہ عدل نہ فر مائیں اور تمام اقارب میں سے صرف اپنے نواسوں اور ایک بیٹی کومنتخب کر لیں اور معاذ اللّٰداس طوریر دوسرے کے حقوق تلف کیے جائیں ۔معلوم نہیں کہ حضرات امامیہ پنجمبر خداط السیکی آیا ہے اس داغ کو جوان کے اس قول اور خیال سے لگتا ہے کیوں کر دور کرسکیں گے۔ اور اگر کوئی بہ سوال کرے کہ کیا پیغمبر طلط علیہ کے عدل اور انصاف اور بے طرف داری اور بےغرضی کی یہی شان تھی کہ وہ اوروں کو جھوڑ کرتین رشتہ داروں کوصرف اس لیے کہ انہیں زیادہ جائتے تھے چن لیں اور جو کچھاس وقت ان کوملا وہ سب کا سب انہی کو دے دیں۔معلوم نہیں حضرات امامیہاس کا کیا جواب دیں گے، ہمارے تو رو نگٹے اس سے کھڑے ہو جاتے ہیں اور پیغمبر طلطی علیم کی شان میں اسے نہایت بے ادبی اور گستاخی بلکہ ان پرایک قسم کا اعتراض سمجھتے ہیں۔ (نعوذ بالله من هذا) اس کے سوااکثر روایتوں میں جو یہ بیان کیا گیا ہے کہ ابوبکر خالٹیہ کی شہادت طلب کرنے پر حضرت فاطمہ طالٹیہا نے حسنین خالٹیہا کو بھی پیش کیا اور انہوں نے بھی گواہی دی، اس کا بھی بطلان ثابت ہوتا ہے، اس لیے کہ اس حدیث کی رو سے تو فقط فاطمه رظافیها دعویٰ کرنے والی نہیں ہوسکتی تھیں بلکہ حسنین والٹیما کو بھی مدعیوں میں شریک

ہونا چاہیے تھا پھروہ کیوں کر مدعی ہوکر گواہوں میں پیش کیے جاسکتے ہیں۔

یا نچویں روایت سے تو سارا بنا بنایا گھر ہی شیعوں کا گر جاتا ہے اور سارا تانا بانا ان کا ٹوٹ جاتا ہے،اس لیے کہ جوشہادت ام ایمن کی اس میں بیان کی گئی ہے،اس میں پہلھا ہے کہ حضرت فاطمہ ظائلیجا نے کہا کہ اے میرے باپ میں آپ کے بعد افلاس اور احتیاج سے ڈرتی ہوں، فدک مجھے عطا کر دیجیے؟ آپ نے فرمایا: اچھا پیتم پرصدقہ، یعنی عطا ہے۔اس پر پیغمبر خداط التی می آن کہا کہ اے ام ایمن! اور اے علی! تم اس پر گواہ رہنا۔ اس سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت فاطمہ رہائٹیہا نے خود فدک کی درخواست کی اور آپ کے بعد مفلسی کا خوف بتا کرآ یہ سے فدک مانگا اور ان کے مانگنے پر آنخضرت طلطے علیہ نے فدک ان کو دے دیا۔اس روایت سے آیت ﴿وَاٰتِ ذَا الْـقُـرُ لِنِي حَقَّنَهُ ﴾ كافدك كے بارے ميں نازل ہونا اور جرئيل عَالِيلًا سے ذوى القربي كے معنى يو چھ كر بحكم آيت ﴿ وَالْتِ ذَا الْقُرْبِي حَقَّهُ ﴿ حضرت فاطمہ خالٹیا کو فدک ہبہ کر دینا باطل ہو گیا۔ اور وہ روایتیں بھی جن میں یہ بیان ہے کہ فدک حضرت فاطمہ خلائیہ کوان کی ماں کے مہریا میراث میں دیا گیا تھا۔ ہماری سمجھ میں نہیں آتا کہ الیمی روایتوں کے ہوتے ہوئے حضرات امامیہ کس طرح فدک کے ہبہ کو ثابت کر سکتے ہیں اور کس منہ سے باوجودان متناقض روایتوں کے ہبہ فدک کا نام زبان پر لاتے ہیں۔

ان متناقض اور مختلف روایتوں کے علاوہ ایک اور روایت کافی میں جعفر صادق سے منقول ہے جس کا مطلب بیہ معلوم ہوتا ہے کہ ذوی القربی سے مرادعلی رخالتی ہے تھے اور حق ان کا وہ وصیت تھی جوان کو کی گئی۔ اور نیز اسم اکبر اور میراث علم اور آثار علم نبوت جوان کو دیے گئے تھے۔ بیہ حدیث کافی باب شصت و چہارم کتاب الحجة میں منقول ہے۔ بیہ حدیث بہت بڑی ہے جس میں اس بات کا بیان ہے کہ رسول خداط ہے تھے اور جو کیچھ قرآن میں ان کی نسبت بیان ہوا ہے اسے ظاہر کرتے تھے۔

آپ نے آیت ﴿إِنَّمَا يُرِيْكُ اللَّهُ لِيُنُهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ آهُلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَ كُمُ تَطْهِيْتً اللهِ اللهِ عَنْكُمُ الرِّجْسَ آهُلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَ كُمُ تَطْهِيْتًا ﴾ (سورهٔ احزاب: ٣٣) ''الله يهي جإبتا ہے كه دوركرے تم سے گندى باتيں اے گھر

## اَ يَاتِ بِينات بِهَارِم ﴾ المول المول

والو! اور ستقرا كريتم كوايك ستقرائي سے " كابيان كيا اور پھر فر مايا كه خدا كهتا ہے: ﴿وَاعْلَمُوٓ النَّمَا غَنِمُتُمْ مِّنَ شَيْءٍ فَأَنَّ لِللَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُول وَلِذِي الْقُرْلِي (سورة انفال: ٤١)

''اور جان رکھو کہ جوغنیمت لاؤ کچھ چیز ہواللہ کے واسطے اس میں سے یانچواں حصہ ہے اور رسول وقر ابت والے کے لیے۔''

اس کے بعد آپ نے فرمایا جس کو باالفاظ ذیل کافی میں بیان کیا ہے: (( ثم قال جل ذكره وات ذا القربي حقه فكان على و كان حقه الوصية التي جلعت له والاسم الاكبر وميراث العلم واثار علم النبوة.)) اوراس كاترجمه صافى شرح اصول کافی میں ان لفظوں سے کیا ہے:

((بعد ازان گفت جل ذکره در سوره بنی اسرائیل بده صاحب نزدیك تر راحق اوپس حاضر شد على رفظ برائع اخذ حق خود و بود حق او وصیتی از رسول ﷺ کو گردانیده شد برائے او بمعنی انکه آل حق باور سانیده شد و اسم اکبر و ميراث علم و آثار علم نبوت. ))

''اس کے بعد اللہ نے سور ہُ بنی اسرائیل میں کہا ہے کہ پاس والے دوست کواس كاحق ديجيے۔اس پرحضرت على خالتين اپناحق لينے آئے اوران كاحق وہ وصيت تھى جس ہے انہیں موسوم کیا گیا تھا، لینی ان کاحق جواسم اکبراور میراث علم اور آثار

علم نبوت تھا وہ ان کو دے دیا گیا۔''

اگر بیرحدیث سیجے ہے تو اس کا مطلب صاف ظاہر ہے کہ بیآیت حضرت علی رہائیں کے حق ادا کرنے کے لیے نازل ہوئی، اور ذوی القربیٰ سے بھی وہی مراد ہیں اور اس صورت میں وہ روایتیں باطل ہوتی ہیں جن میں بیہ ذکر ہے کہ بیہآ بت فدک کے دینے کے لیے نازل ہوئی۔ شاید حضرات شیعہ پیفر مائیں کہ دونوں روایتیں سیجھ ہیں اور ذوی القربی سے فاطمہ ظاہیہا بھی

مراد ہیں اور ان کاحق فدک ہے، اور جناب امیر المومنین بھی مقصود ہیں اور ان کاحق وصیت اور میراث علم اوراسم اکبرتھا،مگریہ کہنا صحیح نہ ہو گا۔اس لیے کہ اور روایتوں سے صاف پیمعلوم ہوتا ہے کہ پیغمبر خداط لیے عَلیم ذوی القربیٰ اور حق ذوی القربیٰ کی حقیقت سے نا واقف تھے اور اس لیے آپ نے جبرئیل مَالینا سے یو چھا اور جبرئیل مَالینا نے بحکم خدا بتایا کہ اس سے مراد فاطمہ رہائٹی اور حق سے مراد فدک ہے۔ دونوں روایتیں کسی طرح سے مطابق نہیں ہوسکتیں۔ اس حدیث کوتفسیر صافی میں ذیل آیت سور ہُ بنی اسرائیل میں بھی نقل کیا ہے اور چونکہ صاحب تفسير کوخيال گزرا که پيروايتي متناقض ہيں،اس ليے بطور دفعدخل مقدر پيفر مايا که ((اقبول تنافى بين هذ الحديث و بين الاحاديث السابقة ولا بينهما و بين تفسير العامة كما يظهر للمتدبر العارف بمخاطبات القرآن و معنى الحقوق و من الذي له الحق و من الذي لا حق له والحمدلله. )) كم يجها فتلاف اس حدیث میں اور پچیلی حدیثوں میں نہیں ہے اور نہ ان حدیثوں میں اور سنیوں کی تفسیر میں اختلاف ہے، جبیبا کہ غور کرنے والے اور مخاطبات قرآن اور معنی حقوق اور مستحق اور غیرمستحق کے جاننے والے پر ظاہر ہے۔ مگر وجہ عدم اختلاف کچھ بیان نہ کی ، الحمد اللہ کہہ کر ساکت ہو گئے اور متدبر اور عارف بالقرآن کے رائے بیر رفع تناقض کو چھوڑ دیا، مگر متدبر اور عارف جمعنی القرآن کے نز دیک جو کچھ ظاہر ہوسکتا ہے وہ یہ ہے کہ بیساری روایتیں غلط اور بیتمام باتیں بنائی ہوئی ہیں اور خلاف سوق فرمان کے ہیں۔

چونکہ ہم شیعوں کی روایتیں بیان کر کے اس بات کو ثابت کر چکے ہیں کہ ان روایتوں میں باہم ایسا اور اتنا تناقض ہے کہ ایک پر بھی یقین کرنا ناممکن ہے، اس لیے اب ہم اس بات کو دکھاتے ہیں کہ جوشخص سوق اور مخاطبات قر آئی پر غور کرے گا اور جس کو بیام ہوگا کہ بیآیت مکی ہے نہ کہ مدنی، وہ ان بیانات کو جوحضرات امامیہ نے اس آیت کے متعلق کیے ہیں ایک طرح کی تحریف معنوی سمجھے گا۔

# آبت ﴿وَاتِ ذَا الْقُرُ بِي حَقَّهُ ﴾ كاموقع نزول اورطرز بیان برغور كرنے سے ہبەفدك كا ثابت نہ ہونا

جوروایتیں ہبہ فدک کے متعلق حضرات امامیہ کے یہاں منقول تھیں ان کونقل کر کے ہم نے ثابت کر دیا کہ ان میں ایسا اور اتنا تناقض ہے کہ از روئے اصول شہادت کے وہ قابل اعتبار نہیں ہیں، اب ہم اس بات کو دکھاتے ہیں کہ آیت ﴿ وَاتِ ذَا الْقُدُ لَی حَقّادُ ﴾ مندرجہ ذیل وچوں سے شیعوں کے دعوے کے مفیدیا اس سے متعلق نہیں ہے۔

#### وجه اول:

یہ آیت دو جگہ قر آن مجید میں آئی ہے، ایک سور ہُ بنی اسرائیل میں اور دوسرے سور ہُ روم میں۔ اوریہ دونوں سورتیں مکی ہیں اور کے میں فدک کہاں تھا۔ فدک تو ہجرت کے ساتویں سال آنخضرت طلطے آئے کے قبضے میں آیا تھا۔

تحفہ اثنا عشریہ کے باب دوم میں کیدسی و دوم کے ذکر میں حضرت مولانا شاہ عبدالعزیز صاحبؓ نے لکھاہے:

((جمع کثیر از علماء ایشان سعی بلیغ نموده اندو در کتب احادیث که شهرت ندارندو نسخ آن کتب متعدد بدست نمی آید اکاذیب موضوعه که مؤید مذهب شیعه مبطل مذهب سنیان باشد الحاق نمایند۔ چنانچه قصه فدك در بعض تفاسیر داخل نموده اند و سیاق حدیث چنین روایت کرده اند که ((ولما نزلت وات ذا القربی حقه دعا رسول الله فاطمة واعطاها فدك)) امام بحکم آنکه دروغ گورا حافظه نمی

باشد بیاد شان نماند که این آیة مکی است و در مکه فدك کجا بود.))

''ان کے اکثر و بیشتر علماء نے اس بات کی کوشش کی ہے کہ غیر مشہور احادیث کی کتابوں میں اور ان کتابوں میں جو نایاب ہیں وہ جھوٹی اور من گھڑت احادیث شامل کر دیں جوسنیوں کے مذہب کو باطل گھہرائیں اور مذہب شیعہ کی تائید کریں، جیسا کہ باغ فدک کا قصہ جسے بعض تفاسیر میں داخل وشامل کر دیا ہے اور پھراحادیث کا سیاق وسلسلہ یوں روایت کرتے ہیں کہ جب رشتہ داروں کوئی ادا کر نے کہ آیت نازل ہوئی تو رسول اللہ طائے ہیں کہ جب رشتہ داروں کوئی ادا باغ فدک انہیں دے دیا اور چونکہ جھوٹے کو یادنہیں رہتا ہے، اس لیے شیعوں کو یادنہیں رہا کہ یہ آیت کے میں نازل ہوئی اور باغ فدک کو یہ نہیں تھا، اور وہ اس آیت کے نازل ہوتے ہی باغ فدک کا دینا لکھ گئے۔''

((السورة الروم مكية الاقوله تعالى فسبحن الله حين تمسون و حين تصبحون.))

''لیعنی سور ہُروم کی ہے سوائے اللہ تعالیٰ کے قول فسبحن النح کے۔''
اس کے جواب میں ''تقلیب المکائد'' کے اندر مولا نامجہ قلی صاحب فرماتے ہیں کہ مجمع البیان میں بہت سے قول اہل سنت کے بھی بطریق نقل و حکایت کے مسطور ( کھے ) ہیں اور یہ بھی کہ مکی کا اطلاق اس سورت پر باعتبار اکثر آیات کے ہے اور اس کی نظیر قرآن میں بہت ہے۔ اور نیز یہ مکن ہے کہ آیت دو مرتبہ نازل ہوئی ہو۔ پہلی مرتبہ کے میں اور دوسری مرتبہ مدینے میں، جیسا کہ فخر الدین رازی نے سورہ فاتحہ کے شان نزول میں کہا ہے۔ اور یہ بھی کہ کی اسے کہتے ہیں جو کے میں نازل ہوئی ہو، عام اس سے کہ قبل ہجرت کے ہویا بعد ہجرت کے۔ فتح میں کہا ہجرت کے موال میں یا ججۃ الوداع کے سال میں اور پھر یہ کہتے ہیں کہ اگر ہم ان سب

باتوں سے درگزر کریں تو ممکن ہے کہ یہ جواب دیا جائے کہ اگر چہ فدک کے میں نہ تھا لیکن چونکہ خدائے تعالی کو اپنے علم از لی سے معلوم تھا کہ پیغیبر خدا الشیکی آپائی کو ہجرت کے بعد مدینے میں اور فتح خیبر کے بعد جوامیر المونین علی بن ابی طالب کے ہاتھ سے ہوگی فدک ملے گا، اس کا حکم پہلے ہی نازل کر دیا اور نزول حکم میں کسی ایسی چیز کا ذکر کرنا جوآئندہ زمانے میں آئے گی اس کے وقوع سے قبل کچھ حرج نہیں ہے۔ اور اس کی بہت می مثالیں ہیں، جیسا کہ تغییر کبیر ﴿وَمَا جَعَلْنَا اللّٰءُ یَا اللّٰیہ یَ آرَیُنگ آلًا فِنتُنَة یُللّٰاسِ ﴾ (سورۂ بنی اسرئیل: ۲۰) داور وہ خواب جو تجھ کو دکھایا ہم نے سوجا نچنے کو لوگوں کے۔'' کی تفییر میں امام رازی کلھتے ہیں کہ پیغیبر خدا اللّٰے آئے آئے نوامیہ کو خواب میں اس طور پر دیکھا تھا کہ بندر آپ کے منبر پر اچھلتے کہ پیغیبر خدا اللّٰح کی اداری کلمتے ہیں کہ یہ قول ابن عباس کا ہے مگر مشکل اس میں سے کہ یہ آیت تو مکی ہے اور کے میں منبر نہ تھا۔ اور پھر اس کا جو آب اس طور پر دیتے ہیں کہ میکن ہے کہ یہ آیت تو مکی ہے اور کے میں منبر نہ تھا۔ اور پھر اس کا جو آب اس طور پر دیتے ہیں کہ میکن ہے کہ یہ جواب دیا جائے کہ یہ پچھ بعید نہیں ہے کہ میے میں ان کو دکھایا جائے کہ مدینے میں منبر نہ تھا۔ اور پھر اس کا جو اب اس طور پر دیتے ہیں کہ میکن ہے کہ یہ جواب دیا جائے کہ یہ پچھ بعید نہیں ہے کہ ملے میں ان کو دکھایا جائے کہ مدینے میں منبر قائم ہوگا۔

چونکہ ضروری بات بحث کے قابل صاحب'' تقلیب المکائد'' کا آخری جواب ہے، اسی لیے اسی کے الفاظ ہم یہاں نقل کرتے ہیں باقی کل تقریر جسے دیکھنی ہووہ صفحہ ۲۳۷ کیدسی و دوم "تقلیب المکائد" مطبوعہ مطبع اردوا خبار دہلی کو ملاحظہ کرے۔

((واگرازیس همه مراتب تنزل کنیم پس ممکن است که جواب داده شودکه اگرچه فدك در مکه نبود لیکن چوں حق تعالیٰ شانه بعلم ازلی می دانست که رسول خدا را بعد از هجرت به مدینه و فتح جنگ خیبر از دست حق پرست امیر المومنین علی بن ابی طالب فدك بدست خواهد آمد حکم آن از پیشتر نازل کرده و در نزول حکم امرے که در استقبال خواهد آمد از وقوع آن مما نعستے نیست و امثال آن بسیار

ست و فخر الدین رازی در تفسیر کبیر در تفسیر قوله تعالی وما جعلنا الرؤیا التی ارینك الافتنة للناس گفته القول الثالث فی الرؤیا قال سعید ابن المسیب رأی رسول الله بنی امیة ینزلون علی منبره تعداد القردة فسائه ذلك وهذا قول ابن عباس و الله فی روایة والاشكال فیه ان هذه الایة مكیة وماكان لرسول الله به مكة منبر قال و یمكن ان یجاب عنه بانه لا یبعدان یری بمكة ان له بالمدینة منبر یتدا ولولنه بنی امیة .))

''اگران تمام واقعات سے ہم تھوڑی دیر کے لیے پہلو تھی کریں تو ممکن ہے شیعہ کہی جواب دیں کہ باغ فدک تو کہ میں نہ تھا لیکن اللہ کو معلوم تھا کہ رسول اللہ طینے بین آئے کے مدینہ میں ہجرت کے (ساتویں سال) حضرت علی خلائی کے ہاتھوں جنگ خیبر میں فتح ہوگی اور باغ فدک رسول اللہ طینے بین کے ہاتھو آئے گا تو ان تمام واقعات کے رونما ہونے سے پہلے ہی آیت مذکورہ نازل فرما دی اور نزول حکم میں اس امر کا ذکر جو زمانہ مابعد میں ہوگا بیان کر دینا ممنوع نہیں ہے اور اس کی مثالیں بکثر سے موجود ہیں ۔ جیسا کہ فسیر کبیر میں فخر الدین رازی نے بھی کھا ہے مثالیں بکثر سے موجود ہیں ۔ جیسا کہ فسیر کبیر میں فخر الدین رازی نے بھی کھا ہے کہ سعید بن مسینہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ طینے بین انگا۔ یہ ابن عباس خلیا ہا کا بندروں کی طرح اچھلتے کو دیے دیکھا تو آپ کو بیہ برا لگا۔ یہ ابن عباس خلیا ہا کا اللہ طینے بین کا منبر تھا ہی نہیں ، اس کا یہ جواب دینا ممکن ہے کہ بچھ بعیر نہیں ہے کہ اللہ طینے میں رسول اللہ طینے بین کا منبر تھا ہی نہیں ، اس کا یہ جواب دینا ممکن ہے کہ بچھ بعیر نہیں ہے کہ عمیں ان کو یہ دکھایا جائے کہ مدینے میں منبر قائم ہوگا۔''

یہ کہنا کہ مجمع البیان میں بہت سے اقوال اہل سنت کے بھی بطریق نقل و حکایت کے لکھے ہوئے ہیں، کافی جواب نہیں ہے۔ کم سے کم اپنے ہی یہاں کی روایتوں سے اس کو ثابت

کرنا تھا کہ بیسورت مکی نہیں ، بلکہ مدنی ہے۔ نہ بیہ جواب کافی ہے کہ مکی کا اطلاق اس سورت پر باعتبارا کثر آیات کے ہے تاوفنتیکہ اس کا ثبوت نہ دیا جائے کہ کون سی آیتیں اس میں مکی ہیں اور کون سی مدنی۔

یے فرمانا کہ ممکن ہے کہ بیہ آیت دو مرتبہ نازل ہوئی ہو، مرتبہ اول کے میں اور مرتبہ دوم مدینے میں، تعجب انگیز ہے، اس لیے کہ دو مرتبہ تو بیآیت نازل ہوئی ہے۔ ایک سور ہُ روم میں اور دوسری سور ہُ بنی اسرائیل میں، اور خیر سے دونوں کمی ہیں۔ اس لیے بیفر مانا تھا کہ ممکن ہے بیآیت تین مرتبہ نازل ہوئی ہو۔

یہ آیت تین مرتبہ نازل ہوئی ہو۔

اور بیفرمانا کہ کی اسے کہتے ہیں جو کے میں نازل ہوئی ہو، عام اس سے قبل کہ ہجرت کے ہو یا بعد ہجرت کے فتح ملہ کے سال میں ہو یا ججۃ الوداع میں، کچھ مفید مطلب نہیں ہے۔ اس لیے کہ کے میں فدک فاطمہ رفائی کو نہیں دیا گیا، بلکہ مدینے میں اور فدک کے فوراً قبضے میں آنے کے بعد۔ اس لیے کہ ان سب جوابوں سے بہتر بظاہر صاحب '' تقلیب المکاک'' کو کیں جواب معلوم ہوا جوا خیر میں فرماتے ہیں کہ ممکن ہے کہ یہ جواب دیا جائے کہ اگر چہ فدک مکے میں نہ تھا لیکن موافق علم از لی کے واقع ہونے سے پہلے خدا نے تھم دے دیا، جس کا مطلب یہ تھا کہ جب فدک تمہارے قبضے میں آئے تو اسے فاطمہ رفائی کو دے دینا۔ مگراس مطلب یہ تھا کہ جب فدک تمہارے قبضے میں آئے تو اسے فاطمہ وفائی اسی وقت آپ نے بیان کی ہیں ان سے معلوم ہوتا ہے کہ جس وقت یہ آیت نازل ہوئی اسی وقت آپ نے جرئیل مالیا ہا ہے یو چھا کہ ذوی القربی کون ہیں اور ان کاحق کیا ہے؟ بلکہ احادیث صاف اس بات پر دال ہیں کہ یہ آیت فتح خیبر اور فدک قبضے میں آئے کے بعد نازل ہوئی ہوئی ہے نہ کہ اس یہ یہ بہتے ہوئی ہے بہتے کہ بیلے ، جیبا کہ قبیر صافی میں آئے کے بعد نازل ہوئی ہوئی ہے نہ کہ اس یہ سے پہلے، جیبا کہ قبیر صاف اس آئے بیلے ، جیبا کہ قبیر صافی میں آئے کے بعد نازل ہوئی ہے نہ کہ اس سے پہلے، جیبا کہ قبیر صافی میں آئے دیل میں لکھا ہے:

((وفى الكافى عن الكاظم فى حديث له مع المهدى ان الله تعالىٰ لمافتح على نبيه فدك و ماوالاها لم يرجف عليه بخيل وركاب فانزل الله على نبيه وات ذا القربى حقه ولم يدر

ا يت بينات - بيمارم كالمحاكم المحاكم ا

اس حدیث سے اور دیگر حدیثیں جوعیون اخبار رضا وغیرہ میں منقول ہیں یہی ثابت ہوتا ہے کہ فدک کے قبضے میں آنے کے بعد یہ آیت نازل ہوئی۔اس سے صاف "تے ہے لیسب السمکائد" کا فرمانا کہ فدک کے قبضے میں آنے سے پہلے بطور پیش بندی کے یہ آیت کے میں نازل ہوئی ہوگی،احادیث ائمہ کی تکذیب کرتا ہے۔

غرضیکه کسی طرح بات بنائے نہیں بنتی اور بید مصنوعی روایت کسی پہلو سے سیجے نہیں ہوسکتی، اور مولانا شاہ عبدالعزیز صاحبؓ کا بیفر مانا کہ ((بحد کے آنکہ دروغ را حافظ نمی باشد)) صادق آتا ہے۔

#### وجه دوم:

به که خطاب ﴿ وَاتِ ذَا الْهُ رُنِي حَقَّهُ ﴾ اگرچة آنخضرت طَيْنَا فَيْ كَا طرف ہے مگر سیاق قرآنی صاف اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ بیخطاب عام ہے تمام امت ہے۔ صرف آپ کی ذات مبارک پر مخصوص نہیں۔ اس لیے کہ بیآیت جوسورۃ بنی اسرئیل میں ہے اس میں تو حید، احسان، صلدرمی اور مکارم اخلاق کا بیان ہے اور آیات ماقبل و ما بعد سے معلوم ہوتا ہے کہ اس میں تخصیص نہیں ہے بلکہ تعمم ہے۔ چنانچة یات ماقبل و ما بعد بدین: ﴿ وَ قَضٰی رَبُّكَ اَلَّا تَعُبُدُ وَ اللَّهُ اَلَّا اِیَّا اُوْ اللَّهُ اَلَّا اِیَّا اَوْ کَلُهُ مَا اَوْ کُلُهُ مَا اَوْ کُلُو مَا اِلْکُ مُعَا اَوْ کُلُو مُنَا اِلْکُنُونُ اِلْکُنُونُ اِلَوْ الْکُلُونُ اِلْکُ اِلْکُ مُنَا اِلْکُنُونُ اِلْکُ اِلْکُ اِلُونُ اِلْکُنُونُ اِلْکُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلْمُ اِلْکُلُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلَا اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُلُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُ الْکُونُونُ اِلْکُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُ اِلْکُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُ اِلْکُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُ اِلْکُونُ اِلْکُلُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُ اِلْکُونُ اِلْکُونُ اِلْکُلُونُ اِلْکُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُلُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُ اِلْکُونُونُ اِلْکُونُونُ اِلُ

ا يت بينات - پهارم که کارگار ( 913 عادی کارگار کارگ

لَّهُمَا قَوُلًا كَرِيْمًا ٥ وَ اخْفِضُ لَهُمَا جَنَاكَ النَّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَ قُلُ رَبِّ ارْحَمُهُمَا كَمَا رَبَّيٰنِى صَغِيْرًا ٥ رَبُّكُمْ اَعْلَمُ بِمَا فِى نُفُوسِكُمْ اِنْ لَكُونُوا صَلِحِيْنَ فَإِنَّهُ كَانَ لِلْاَوَّابِيْنَ غَفُورًا ٥ وَاتِ ذَا الْقُرْبِي حَقَّهُ وَ تَكُونُوا صَلِحِيْنَ فَإِنَّهُ كَانَ لِلْاَوَّابِيْنَ غَفُورًا ٥ وَاتِ ذَا الْقُرْبِي حَقَّهُ وَ الْمَسْكِيْنَ وَ ابْنَ السَّبِيْلِ وَلَا تُبَنِّدُ تَبْنِيْرًا ٥ اِنَّ الْمُبَنِّرِيْنَ كَانُوَ الْمُبَنِّرِيْنَ كَانُوا الشَّيْطِيْنِ وَكَانَ الشَّيْطِيُ لِوَبِّهِ كَفُورًا ٥ وَ إِمَّا تُعْرِضَنَّ الْمُعَمُّ الْبَيْمُ وَاللَّالَةُ مَنْ رَبِّكَ تَرْجُوهَا فَقُلُ لَّهُمْ قَوْلًا مَّيْسُورًا ٥ وَ إِمَّا تَعْرِضَى مَنْهُمُ ابْتِغَا ءَ رَحْمَةٍ مِّنَ رَبِّكَ تَرْجُوهَا فَقُلُ لَّهُمْ قَوْلًا مَّيْسُورًا ٥ وَ إِمَّا تَعْرِضَى لَا تَبْسُطُهَا كُلَّ الْبَسُطِ فَتَقَعُلَ لَا تَجْعَلُ يَكُكُ مَعُلُولًا قَلْ اللَّهُ مُ قُولًا مَتْكُمُ الْبَسُطِ فَتَقُعُلَ لَكُمُ الْرَبْونَ لِلَّهُ كَانَ السَّاوِةَ وَلَا تَبُسُطُهَا كُلَّ الْبَسُطِ فَتَقُعُلَ مَعُلُولًا مَعْمُورًا ٥ اِنَّ رَبَّكَ يَبُسُطُ الرِّزُقَ لِبَنْ يَّمَا مُ وَيَقُيرُ النَّهُ كَانَ مَعْمُورًا ٥ اِنَّ رَبَّكَ يَبُسُطُ الرِّزُقَ لِبَنْ يَّمَا مُ وَيَقُورُ النَّهُ كَانَ مَعْمُورًا ٥ اِنَّ رَبَّكَ يَبُسُطُ الرِّزُقَ لِبَنْ يَّمَا مُ وَيَقُورُ النَّهُ كَانَ بَعْبَاوِهِ خَبِيْرً ا بَصِيْرًا ٥ ﴿ (الاسراء: ٣٠ تَا ٣٠)

#### اب ان آیات کا ترجمه ملاحظه کیجیے:

'' تیرے رب نے بیت کم دیا ہے کہ اس کے سواتم کسی کی عبادت مت کر واور مال باپ کے ساتھ اچھا سلوک کر واگر تیرے سامنے ایک یا دونوں بوڑھے ہوجا کیں تو نہ کہہ ان سے ہوں ، اور نہ ان کو چھڑک اور کہہ ان سے ادب کی بات ، اور جھکا ان کے سامنے باز وعا جزانہ اور نیاز مندا نہ اور بید عا مانگ کہ اے رب! ان پر رحم کر جس طرح کہ انہوں نے جھے بچینے میں پرورش کیا۔ تہمارا رب جانتا ہے جو تمہارے دلوں میں ہے اگر تم نیک ہوتو وہ تو بہ کرنے والوں کو بخشا ہے۔ اور دے قرابت والے کا اس کا حق اور محتاج کو اور مسافر کو اور مت اڑا فضول خرچی میں ، فضول خرچ بھائی ہیں شیطان کے ، اور شیطان اپنے رب کی رحمت کے جس کی تجھے امید تو ان سے تعافل کرے بوجہ جا ہے اپنے رب کی رحمت کے جس کی تجھے امید تو ان سے بات نرمی ہی کی کہہ دے اور مت باندھ لے اپنے ہاتھ گر دن میں (یہ کتابہ ہے بالکل خرچ نہ کرنے سے ) اور نہ بالکل فراخ دستی کر کہ بیٹھ رہے ملامت زدہ اور پشیمان۔ تیرارب تو جھے جا ہتا ہے رزق خوب سا دیتا ہے اور جس ملامت زدہ اور پشیمان۔ تیرارب تو جھے جا ہتا ہے رزق خوب سا دیتا ہے اور جس

## ا يت بيات - جهار) المحال المحا

کو جا ہتا ہے کم دیتا ہے کیونکہ وہ اپنے بندوں کے حال سے خبر دار ہے۔'' ان آیتوں سے پہلے بھی وہ آیتیں ہیں جن میں شرک اور معاصی سے ممانعت اور تو حید اورعبادت كاحكم كيا كيا ب، جسيا كه فرمايا ب: ﴿ لا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلْهًا ا خَرَ فَتَقْعُكَ مَّنُهُوْمًا مَّخُذُولًا ﴾ كەخداوندىتغالى كےساتھىسى خداكومت ملاؤ كەملامت زدەاور يشيمان ہو کر بیٹھ رہو۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اول خداوند تعالیٰ نے شرک اور معاصی کی برائیاں بیان کیس اوراس کے بعد تو حید اور عبادت ارشاد کیا اوراس کے بعد احسان ،تبرع ،صلہ رحم اور مكارم اخلاق كا ذكر فرمايا۔ پس گويا اس صورت ميں جو بيآيتيں ہيں وہ تو حير، عبادت، صله رحمی، م کارم اخلاق ،سلوک ، احسان اور ادائے حقوق کے بیان میں ہیں اور بیروہ چیزیں ہیں کہ دراصل امت کی مدایت اور عمل کے لیے بیان کی گئی ہیں اور گویا وہ ایک قانون ہے جس میں انسانی اخلاقی صفات کا بیان اوراس برعمل کرنے کی ہدایت کی گئی ہے۔کوئی وجہزہیں ہے کہ سب آپیتیں تو عام ہوں اور ان کا خطاب امت کی طرف ہواور ایک آیت لیعنی ﴿وَاْتِ ذَا الْقُرْبٰی ﴾ صرف آنخضرت طلط عَلَيْلٌ سيمخصوص ہواور پھر وجه خصوصیت بھی کوئی موجود نہ ہو۔ مجمع البیان طبرسی میں بھی ان آیتوں کے معنی میں علامہ طبرسی فرماتے ہیں: ((کسا تقدم النہی عن الشرك و المعاصى عقبه سبحانه بالامر بالتوحيدو الطاعات فقال سبحانه وقضى ربك الا تعبدوا الا اياه)) اور پر ﴿ وَاتِ ذَا الْقُرُ بِي ﴾ كي آيت سے لے کرتا آیت ﴿إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِم خَبِيْرًا بَّصِيْرًا ﴾ جو پانچ آيتي ہيں ان كي تفسير ميں علامه موصوف فرماتے ہیں:

((ثم حث سبحانه نبیه علی ایتاه الحقوق لمن یستحقها وعلی کیفیة الانفاق فقال وات ذا القربی حقه معناه وات القربات حقوقهم التی او جبها الله لهم فی اموالکم))

"لغنی خدا تعالی نے اول شرک و معاصی سے ممانعت کی اس کے بعد توحید و عبادت کا کم بیان فرمایا، پھراپنے بیغمبرکوان لوگوں کے حقوق کو جواس کے مستحق

المرازية بينات بيات بينات ا

ہیں دینے اور خرچ کرنے کے طریقوں پرآگاہ کیا اور فر مایا کہ ذوی القربی کوان کا حق عطا کر، یعنی رشتہ داروں کو ان کے حقوق جو خدانے ان کے لیے تہمارے مالوں میں مقرر کیے ہیں عطا کر۔''

یس ان سب آیتوں کے دیکھنے اور سیاق قرآنی پرغور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس میں کوئی موقع کسی خاص بات میں پیغمبر طلطی آیا کی شخصیص کانہیں ہے۔ اور اگر خاص آیت ﴿ وَاتِ ذَا الْقُرْبِي ﴾ كى پينمبر كے ساتھ تخصيص كى جائے تو سارا كلام مهمل اور بے معنى ہو جاتا ہے۔حضرات امامیہ کوآیت ﴿ وَاتِ ذَا الْقُرْ بِي حَقَّهُ ﴾ میں صرف ایک بات سے اس کو موقع ملا کہ اس آیت کے حکم کو آنخضرت طلط ایم سے مخصوص خیال کریں اور وہ یہ ہے کہ اس آیت میں خطاب بصیغة واحد ہے لیکن علم معانی و بیان کے جاننے والے بیک طرف،معمولی سمجھ کے آ دمی اور قرآن کے ترجمہ جاننے والے بھی اس بات کو سمجھتے ہیں کہ قرآن مجید کا طرز بیان ایسا واقع ہوا ہے کہ اکثر خطاب خاص آنخضرت طلنے عَلیم کی طرف ہوتا ہے مگر در حقیقت مراداس سے امت ہوتی ہے، بہت دور جانے اور قرآن کے دوسرے مقامات دیکھنے کی بھی ضرورت نہیں ہے، اسی رکوع میں جو طرز بیان خدا کا ہے اس سے اس کا ثبوت ہوتا ہے، جبیبا كه خدان فرمايا ٢: ﴿ لَا تَجْعَلُ مَعَ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال خدا کے ساتھ دوسرے کومعبود نہ بنانہیں تو ذلیل اور عاجز ہو جائے گا۔'' کیا ایک لحظ کے لیے بھی کوئی مسلمان سمجھ سکتا ہے کہ بیہ خطاب خاص آنخضرت طلط علیم کی طرف ہے اور اسی لیے مفسرین شیعہ نے بھی اس خطاب کو عام مانا ہے، جبیبا کہ علامہ طبرسی فرماتے ہیں، ((ان الخطاب للنبي والمراد امته)) كه بيخطاب بغمبر خداط التي عليم سع باور مرادامت ہاں آیت کے سوایہ آیت بھی اسی رکوع میں ہے: ﴿ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا آوُ كِلْهُمَا قَلَا تَقُلُ لَّهُمَآ أُفٍّ وَّ لَا تَنْهَرُ هُمَا وَ قُلُ لَّهُمَا قَوْلًا كَرِيْبًا ﴿ ﴿ الرَّبْنَ اللَّهُمَا فَولًا كَرِيْبًا ﴿ ﴿ الرَّبْنَ اللَّهُمَا وَكُلُّهُمَا قَوْلًا كَرِيْبًا ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَا وَقُلُ لَّهُمَا قَوْلًا كَرِيْبًا ﴾ ﴿ اللَّهُ اللَّ جائیں تیرے سامنے بڑھایے کو مال باپ میں سے ایک یا دونوں تو ان سے اُف کر کے بات نہ کر، اور نہ ہی ان کو جھڑ کی دے اور ان سے ادب کی بات کر۔'' کیا کوئی نا دان اس خطاب کو

آنخضرت التي يَرائى سے بچانے كى نفيدت كى جاتى - آپ كے والدين جھٹ بن ہى ميں گزرگئے تھا اور ان كے مرنے كے چائيں برس بعد خدا كا كلام نازل ہوا تھا، تو صاف ظاہر ہے كہ يہ خطاب بھى امت كى طرف ہے ۔ اور اس كے سوااور روايتيں جو بيان كى گئى ہيں، مثلاً ((لا تبذر تبذير المجمى امت كى طرف ہے ۔ اور اس كے سوااور روايتيں جو بيان كى گئى ہيں، مثلاً ((لا تبذر تبذير الموات ہوں اللہ مغلولة الى عنقك و لا تبسطها كل البسط) ''كہ اسراف نه كرو اور نه زيادہ فضول خرچی ہو۔' ان ميں سے كوئى بھى امرائي ہيں ہے جو آنخضرت سے كوئى بھى طرف كے جو آنخضرت مائي ہيں اور ان ميں كوئى موقع اور كل شيعول كو بھى انكار كانہيں ہے۔

پس ان تمام آیتوں سے صرف ایک آیت کو مخصوص کرنا آنخضرت طلطے علیم سے بغیر کسی مرجح اور مخصص وجہ کے قابل مضحکہ ہے،خصوصاً جبکہ ﴿وَاتِ ذَا الْقُرُ بِي ﴾ کہ پہلی آیت کو دیکھا جائے جس میں والدین کے ساتھ احسان کرنے کا حکم ہے صاف معلوم ہوتا ہے کہ بیہ ا یک مسلسل بیان اس کا ہے جو ہدایت انسان کو اخلاق ، احسان ، صلہ رحم اور ادائے حقوق اور متعلق کی گئی ہے، اس میں اول بیان کیا کہ خدا کے سواکسی کی عبادت نہیں کرنی چاہیے، اس کے بعد بتایا کہ ماں باپ کے ساتھ اچھا سلوک کرنا لازم ہے، اس کے بعد فرمایا کہ قرابت داروں ،مسکینوں اور مسافروں کے حق ادا کرنے جا ہمیں اور پھراسی کے ساتھ اعتدال کی بھی مدایت فرمائی کہ نہ ایس بخشش ہو کہ اسراف کے درجے پر پہنچ جائے اور نہ ایسا بخل کہ آ دمی اپنے ہاتھ باندھ لے۔اور پھراس کے ساتھ بیبھی کہا گراتنی استطاعت نہ ہو کہان کے ساتھ کچھ سلوک کیا جا سکے تو ان سے اخلاق اور نرمی سے بات چیت کرنی چاہیے، جسیا کہ فرمایا ہے: ﴿فَقُلُ لَّهُمْ قَوْلًا مَّيْسُورًا ﴾ اكرآيت ﴿ وَاتِ ذَا الْقُرُ بِي ﴾ مين خداكي مراديه موتى كه فدک فاطمہ ظالیم کودے دیا جائے تو معلوم نہیں کہ ﴿وَلَا تُبَدِّيْدُ تَبْذِيْدً اللَّهِ كِيوں كہا جا تا اور پھر تبذیر کی برائی اوراس کا خوف بھی نہایت سخت لفظوں میں کہ ﴿إِنَّ الْمُبَانِّ دِیْنَ کَانُوَّا اِخْوَانَ الشَّيْطِيْنِ ﴾ كيول دلايا جاتا اوريه كيول كها جاتا كها گرتمهارے پاس دينے كونه موتو

## ایت بیات چهارم که کارگرای کارگ

ان سے وعدہ ہی کرلوکہ جب خداتم کو دے گا تو تم ان سے سلوک کرو گے۔ اگر کوئی اس آیت کو ہبہ فدک کے متعلق سمجھے تو آیت ﴿ وَ إِمَّا تُعُرِضَ قَنْهُمُ ابْتِغَآءَ رَحْمَةٍ مِّنْ رَبِّكَ تَوْمُ وَلَى عَنْهُمُ ابْتِغَآءَ رَحْمَةٍ مِّنْ رَبِّكَ تَدْجُوهَا فَقُلُ لَّهُمُ قَولًا مَّیْسُورًا ﴾ اس موقع پر مہمل ہوئی جاتی ہے۔ مفسرین شیعہ نے بھی اس آیت کے وہی معنی لکھے ہیں جس سے ہمارے قول کی تصدیق ہوتی ہے۔ صاحب مجمع البیان طبرسی فرماتے ہیں:

((واما تعرضن عنهم اى وان تعرض عن هولاء الذين امرتك باداء حقوقهم عن مسألتهم اياك لانك لاتجد ذلك حباء منهم ابتغاء رحمة من ربك ترجوها اى لتبتغى الفضل من الله والسعة التى يمكنك معها البذل بامل تلك السعة و ذلك الفضل فقل لهم قولا ميسورا اى عدهم عدة حسنة و قل لهم قولا سهلا لينا يتيسر عليك وروى ان النبى كان لما نزلت هذه الاية اذاسئل ولم يكن عنده ما يعطى قال يرزقنا الله واياكم من فضله))

''لینی اگران لوگوں کے حقوق اداکر نے اوران کے دینے سے تم مجبور ہواوران سے کے سوال پوراکر نے کے لیے تمہارے پاس کچھ نہ ہواور شرم کے مارے ان سے اعراض کروتو تمہیں چا ہیے کہ خدا کے فضل پر امید رکھ کروعدہ کرواور اچھے لفظوں میں ان سے کہہ دو کہ جب خدا تمہیں دے گا تو تم ان کے ساتھ سلوک کروگے۔ اور پیغمبر خدا ملے آپ اس آیت کے نازل ہونے کے بعد یہی کیا کرتے کہ جب آپ سے سوال کیا جاتا اور آپ کے پاس کچھ دینے کو نہ ہوتا تو یہ فرماتے کہ اللہ اینے فضل سے ہم کواور تم کورزق دے۔''

یہ بیان تو سورهٔ بنی اسرائیل کا کیا گیا۔اب سورهٔ روم پرغور کرنا چاہیے کہ وہاں بیآیت کس موقع برآئی ہے۔آیات ماقبل و مابعدیہ ہیں:

﴿ وَإِذَاۤ اَذَقَنَا النَّاسَ رَحْمَةً فَرِحُوابِهَا وَإِنْ تُصِبُهُمُ سَيِّعَةٌ بِمَا قَلَّمَتُ

المرازية بينات بيات بينات بينا

اَيُدِيهِ مَ إِذَاهُمْ يَقْنَطُونَ ٥ اَوَلَمْ يَرَوُا اَنَّ اللَّهَ يَبُسُطُ الرِّزُقَ لِمَنَ لَيَهِ مَ اِنَّهُ مَ يَوُا اَنَّ اللَّهَ يَبُسُطُ الرِّزُقَ لِمَن يَعَمُ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَايْتٍ لِقَوْمِ يُتُوْمِنُونَ ٥ فَاتِ ذَا الْقُرْلِي لِيَّا اللَّهُ وَعَلَيْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ الْمُعْلِمُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَهُ عَنْ اللَّهُ الْعَلَا عَا اللَّهُ الْعَالِمُ الللَّهُ الْعَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَةُ عَالَهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْعَلَا عَلَمُ اللَّهُ الْعَلَالِمُ اللَّهُ اللللْعُلِمُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

''لینی جب لوگوں کو ہم رحمت پہنچاتے ہیں تو وہ اس سے خوش ہو جاتے ہیں اور اگران کے اعمال کے سبب ان کوکوئی برائی پہنچتی ہے تو وہ ناامید ہو جاتے ہیں، کیا وہ نہیں دیکھتے کہ اللہ تعالی جسے چاہتا ہے روزی فراخ کر دیتا ہے اور جسے چاہتا ہے کم دیتا ہے۔ اس میں نشانیاں ہیں ایمان والوں کے لیے۔ پس دے رشتہ دار کواس کاحق اور مسکین و مسافر کو۔ یہ بہتر ہے ان لوگوں کے لیے جواللہ کی رضا مندی چاہتے ہیں اور یہی لوگ مراد کو پہنچنے والے ہیں۔'

اس میں بھی تخصیص باطل ہوتی ہے کیونکہ خدا تعالی نے اسے اس طرح پر شروع کیا ہے کہ اللہ کواختیار ہے جسے چاہے روزی فراخ دے اور جس پر چاہے تنگ کر دے۔ یہ ضمون عام ہے اسی پرآگے چل کر تفریع کی ہے اور فر مایا ہے کہ اے پیغیبر! تو قرابتیوں ، مسکینوں اور مسافروں کوان کا حق دیتا رہ۔ جس سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ اس میں تعمیم مراد ہے، خصوصاً اس آیت کے اخیر لفظوں سے تو تعمیم میں کوئی شک ہی نہیں رہتا اور وہ الفاظ یہ ہیں:
﴿ ذٰلِكَ خَیْرٌ لِلَّالِیْنَ یُرِیْدُونَ وَجُهَ اللَّهِ وَ اُولِیْكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ٥﴾

'' کہ بیہ بات بہتر ہے ان لوگوں کے لیے جو خدا کی رضا مندی چاہتے ہیں اور '' کہ بیہ بات بہتر ہے ان لوگوں کے لیے جو خدا کی رضا مندی چاہتے ہیں اور

وہی لوگ فلاح پانے والے ہیں۔'

یہ ارشاداسی وقت یا موقع اور برمحل سیجے ہوسکتا ہے جبکہ حکم عام ہواور خطاب مونین سے ہو۔ ورنہ قرآن جوایک فصیح و بلیغ کلام ہے مہمل سمجھا جائے گا۔ اس لیے کہ آنخضرت طلقے آئے آگی نسبت تو یہ گمان ہو ہی نہیں سکتا کہ وہ ان حقوق کے دینے میں تامل فرماتے یا ان کواس حکم پر عمل کرنے کے لیے ترغیب وتر ہیب کی ضرورت ہوتی اور ﴿ ذٰلِكَ خَیْرٌ لِّلَّا فِیْنَ یُریْدُونَ

#### وجه سوم:

یہ کہ اگرشیعوں کے خیال کے موافق تسلیم کیا جائے کہ آیت ﴿ وَاٰتِ ذَا الْفُرُ ہٰی ﴾ میں ذَاالْفُرُ ہٰی سے مراد فاطمہ وَنْ فَهُا اور حقه سے مراد فدک ہے تو ثابت ہوتا ہے کہ اس آیت کے حکم کی پوری تعمیل یا تو آنحضرت طفی آیا نے معاذ اللہ خود نہیں کی یا خدا نے نہیں کرائی ، اس لیے کہ اس آیت میں تین لوگوں کے حق ادا کرنے کا حکم دیا گیا ہے ، (۱) ذوی القربی (۲) مسکین ، کہ اس آیت میں مسافر۔ ذوی القربی کی نسبت تو شیعوں نے یہ بات بنائی کہ آپ طفی آیا اس کے معنی نہیں سمجھے اور جرئیل مالیا کی نسبت تو شیعوں نے یہ بات بنائی کہ آپ طفی آیا اس کے معنی نہیں سمجھے اور جرئیل مالیا کہ ذوی القربی فاطمہ والیہ ہیں اور ان کاحق بھی دریافت کر لیا اور ادا بھی کر دیا گیا ، مگر باقی اشخاص و یسے ہی محروم چھوڑ دیے گئے۔ پھر ذوی القربی کا لفظ تو مام ہے اور حسب رشتہ داروں کو شمل ہے اور خصیص کر دی گئی صرف ایک کی ؟

سوائے اس کے ذوی القربیٰ کا لفظ قرآن مجید میں اسی آیت میں نہیں آیا بلکہ تیرہ جگہ متعدد آ بیوں اور مختلف سورتوں میں آیا ہے اور ایسے موقع پر آیا ہے جہاں ادائے حقوق کی ہدایت اور اس کی ترغیب ہے، اور اکثر اس کے ساتھ دیگر اشخاص مساکین اور ابن السبیل وغیرہ شریک ہیں جس سے معلوم ہوتا ہے کہ جہاں جہاں ایسے موقع پر بیا لفظ آیا ہے وہاں مرادان سب کے ساتھ نیکی کرنا ۔۔۔ مثلًا: سورہُ بقرہ

میں خدائے تعالی فرما تاہے:

﴿ وَإِذْ آخَنُنَا مِيْتَاقَ بَنِي إِسْرَآءِ يُلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللّٰهَ وَ الْمَالِكِيْنِ وَقُولُوا بِالْوَالِكَيْنَ إِحْسَانًا وَ ذِي الْقُرْلِي وَ الْمَالِكِيْنِ وَقُولُوا بِالْوَالِكَيْنَ الْحَسَانًا وَ وَهُولُوا لِلنَّاسِ حُسَنًا وَ الْقِيهُ وَ الصَّلُوةَ وَ اتُوا الزَّكُوةَ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمُ إِلَّا قَلِيلًا فِلنَّاسِ حُسَنًا وَ اقْتُهُ وَ الصَّلُوةَ وَ اتُوا الزَّكُوةَ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمُ إِلَّا قَلِيلًا فِلنَّاسِ حُسَنًا وَ اقْتُهُ وَ الصَّاوِةَ وَ اتُّوا الزَّكُوةَ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمُ اللَّهُ وَالْمَالِقَ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَالُونَ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

''لینی جب کہ عہدلیا ہم نے بنی اسرائیل سے کہ خدا کے سواکسی کی عبادت نہ کرنا اور مال باپ اور رشتہ داروں اور نتیموں اور غریبوں کے ساتھ سلوک کرنا اور لوگوں سے اچھی بات کہنا اور نماز پڑھنا اور زکوۃ دینا، پھرتم پھر گئے اس عہد سے مگرتم میں سے چندلوگ، اور اب بھی تم اعراض کرتے ہو۔''

اس آیت میں بیان ہے کہ بنی اسرائیل سے ہم نے ان باتوں کا عہدلیا تھا کہ خدا کے سوا عبادت نہ کرنا ، ماں باپ کے ساتھ نیکی ، رشتہ داروں ، نتیموں اورمسکینوں کے ساتھ بھلائی ، اور سب سے اچھی بات کرنا۔ مگر انہوں نے اس عہد کوتوڑ ڈالا۔ چونکہ بنی اسرائیل نے اس عہد کو توڑ دیا تھا، اس لیے خداوند تعالیٰ نے اس موقع پر اس کا ذکر اس لیے کیا کہ آنخضرت طلطے عَلَیْم کی امت کو تنبیہ ہو کہ وہ ایبا نہ کرے۔اور پھراسی کی تشریح اور تصریح سورۂ بنی اسرائیل میں کر دی، لینی بتا دیا کہ جن باتوں کا بنی اسرائیل سے عہد لیا گیا تھا وہ انہی کے ساتھ مخصوص نہ تھیں بلکہ حسن اخلاق اور حسن معاشرت اور حسن معاملے کے لیے بیہ باتیں ہرانسان پر لازم ہیں اوران کا کرنا ضروری ہے اورانہی باتوں کوآنخضرت طلقے علیم کومخاطب کر کے آپ كى امت كو بتايا اور ان لفظول سے ﴿ وَ قَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعُبُدُوۤ اللَّهِ إِيَّا لَهُ وَ بِالْوَالِدَيْنِ اِحْسَانَا...الخ ﴾ فرمایا که خدانے تمہارے اوپر لازم اور واجب کر دیا ہے کہ اس کے سوا دوسرے کی عبادت نہ کرواور والدین کے ساتھ احسان اور ذوی الْے شُرْب یٰ اور مسکین اور ابْن السَّبيْل (مسافر) كاحق ادا كروـ'' گويايية يتي انہيں آيتوں كا صاف صاف بيان ہيں جوسورهٔ بقره میں بنی سرائیل پر واجب کی گئی تھیں، وہاں ﴿وَإِذْ أَخَـنُنَا مِیْتَاقَ بَینِیْ

اِسْوَ آئِینُلَ ﴿ فرمایا اور یہاں وَقَضٰی دَبُّكَ جَس كَمعَیٰ قریب قریب ایک ہوتے ہیں، یعیٰ ان باتوں كا كرنا واجب كردیا گیا، پھر وہاں فرمایا ﴿ لَا تَعُبُدُونَ إِلَّا اللّٰهُ ﴾ اور یہاں ارشاد كیا ﴿ اَنَ تَعُبُدُونَ إِلَّا اللّٰهُ ﴾ اور یہاں ارشاد كیا ﴿ اَنَ لَّا تَعُبُدُوا إِلَّا إِيّالُهُ ﴾ پھر وہاں تو فرمایا تھا ﴿ وَبِالْوَ الِدَیْنِ اِحْسَانًا ﴾ یہاں بھی وہی فرمایا ﴿ وَبِالُو الِدَیْنِ اِحْسَانًا ﴾ یہاں بھی وہی اور ہی زیادہ تشریح كردی اور احسان كا اونى درجہ تك بھی بیان كردیا كہ ان سے اف تك نہ كہو۔ پھر وہاں بیان فرمایا ﴿ وَوَى الْمُونِي وَ الْبُسْكِیْنَ ﴾ یہاں فرمایا ﴿ وَالْبِ لَنَا اللّٰهُ رَبِٰي وَ الْبُسْكِیْنَ ﴾ یہاں فرمایا ﴿ وَالْبِ فَاللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَقُولُ لَوْ اللّٰهُ اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ ول

ذَوى الْقُرْبِي كالفط سورة بقره ميں ايك اور آيت ميں آيا ہے اور وہ يہ ہے:

﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُولُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلٰكِنَّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلٰكِنَّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَالْبَيْنَ وَ الْبَرَّمَنُ الْمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ وَالْمَلْئِكَةِ وَالْكِتْبِ وَالنَّبِيِّنَ وَ الْبَرَّمَنُ الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذُوى الْقُرْلِي وَالْيَتْلِي وَالْمَسْكِيْنَ وَابْنَ السَّبِيلِ التَّيْلِ السَّالِيلِي وَالسَّالِينَ وَفِي الرَّقَابِ

''لینی بینی نیکی نہیں ہے کہ تم مشرق ومغرب کی طرف منہ کرلو بلکہ نیکی بیہ ہے کہ آدمی اللہ اور آخرت پر اور فرشتوں اور کتاب اللہ اور پنجمبروں پر ایمان لائے ، اور خدا کی محبت میں مال رشتہ داروں ، نتیموں ،غریبوں اور مسافروں اور ما نگنے والوں کو اور غلاموں کے آزاد کرنے میں دے۔''

اس میں بھی بِی ورسر کے نقطوں کا اللہ تعالی بیان فرما تا ہے اور گویا یہ بھی دوسر کے نقطوں میں انہیں احکام کا تذکرہ ہے جوسورہ بنی اسرائیل میں بیان کیے گئے ہیں کہ نیکی یہی نہیں ہے اسے منہ پورب اور پچھم کی طرف کرو، بلکہ نیکی یہ ہے کہ خدا اور قیامت ، فرشتوں ، کتاب اور

پنجمبروں پر ایمان لاؤ اور خدا کی محبت میں اپنا مال ذوی القربیٰ ، نتیموں اور مساکین اور ابن سبیل اور سائلین کے دینے اور غلاموں کے آزاد کرانے میں صرف کرو۔

سورهٔ نساء میں بھی ذوی القربیٰ کالفظ اسی موقع پر آیا ہے: کے ما قبال تعالیٰ ﴿ وَاعْلَمُوۤ النَّمَا غَنِمُتُمُ مِّنُ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِنِي الْقُرْبِي وَالْيَتْلَى وَالْمَسْكِيْنِ وَابْنِ السَّبِيْلِ...الخ ﴿ كَه جُوبِهِ عَنْيَمْت مِينَ تَهَارِكُ بِاتْحَاكَ اس کا یانچواں حصہ خدا اور رسول اور ذوی القربیٰ اوریتامیٰ اور مساکین اور مسافرین کے لیے ہے۔ اس آیت پر اگر حضرات امامیہ غور فرمائیں تو ان کو اس کہنے میں کہ آیت ﴿وَاٰتِ ذَا الْقُرُ لِي مِن مَين خيبر ك فتح ہونے كے بعد نازل ہوئى بہت مشكل بيش آئے گى بلكه ان كا سارا عنکبوتی گھر برباد ہو جائے گا۔ اس لیے کہ کوئی اس باب میں شبہ نہیں کر سکتا کہ آیت ﴿ وَاعْلَمُ وَا اتَّهَا غَنِهُتُهُ ﴾ فتح خيبر سے پہلے نازل ہوئی ہے،اس ليے که غنيمت کا مال خيبر کے فتح ہونے سے پہلے آیا کرتا تھا اور اس کی تقسیم ہوا کرتی تھی اور اس آیت ﴿وَاعْلَمُوۤ النَّابَا غَنِیۂ تُمْر ﴾ میں اس کی تفصیل یہی ہے۔ پس جنگ بدر سے لے کرخیبر کے فتح ہونے تک پیغمبر خداط السيامية آيت ﴿ وَاعْلَمُ وَا النَّهَا عَنِمُتُمْ ﴾ كمطابق غنيمت كے حصے ميں سے اقارب، مساکین اورمسافرین کوان کے حقوق دیا کرتے تھے اور دینا ہونہیں سکتا جب تک معلوم نہ ہو کہ ا قارب اور مساکین وغیرہ کون ہیں۔معلوم نہیں تو خیبر فتح ہونے اور فدک ملنے کے بعد آنخضرت السياماية كوجبرئيل مَالِيلاً سے ذوى القربيٰ اور حقه كمعنى دريافت كرنے كى كيا ضرورت ہوئی؟ اگرضرورت ہوتی تواس آیت ﴿ وَاعْلَمُ وَ اللَّهِ النَّمَا غَنِمْتُهُ ﴿ كَارُل ہونے کے وقت ہوسکتی تھی تا کہ غنیمت کی تقسیم میں غلطی نہ ہو۔ اور اگرتسلیم کیا جائے کہ آیت ﴿وَاٰتِ ذَا الْقُرْبِي﴾ ميں مراد ذوی القربیٰ سے صرف حضرت فاطمہ طالتیہا ہیں تو آیت ﴿وَاعْلَمُوۤا اَنَّہَا َ غَنِهُ تُحْدِهُ مِیں بھی جولفظ ذی القربی کا آیا ہے اس سے بھی مراد حضرت فاطمہ رہائی ہوں گی ، اورخمس بھی صرف انہیں کاحق ہوگا،اور بجزان کی اولا دے تمام بنی ہاشمخمس سے محروم ہوں گے ((ولم یقل به احد)) بیخود مذہب شیعہ کے خلاف ہے۔ وہ خود فرماتے ہیں خمس میں سے

## ا يت بيات چهارم که کارگرای کارگ

نصف امام وفت کا اور باقی نصف نتیموں ،مسکینوں اور ابن تبیل کا ہوتا ہے۔جیسا کہ اس آیت کی تفسیر میں مجمع البیان طبرسی میں لکھا ہے:

((اختلف العلماء في كيفية قسمة الخمس و من يستحقه على اقوال احدها ما ذهب اليه اصحابنا و هو ان الخمس يقسم على ستة اسهم فسهم لله وسهم للرسول وهذان السهمان مع سهم ذى القربي للامام القائم مقام الرسول وسهم ليتامى آل محمد و سهم عساكينهم وسهم لابناء سبيلهم لايشركهم في ذلك غير هم لان الله سبحانه حرم عليهم الصدقات لكونها اوساخ الناس و عوضهم من ذلك الخمس روى ذلك الطبرى عن على بن الحسين زين العابدين و محمد بن على الباقر، و اختلف في ذوى القربي فقيل هم بنى هاشم خاصة من ولد عبد المطلب لان هاشم لم يعقب الامنه عن ابن عباس و مجاهد و اليه ذهب اصحابنا.))

''لین العابدین اورامام باقرسے بیں علاء کا اختلاف ہے اور ان لوگوں میں کہ کون کون مستحق ہیں۔ ہمارے علاء کا مذہب یہ ہے کہ خس کے چھے جھے کیے جائیں گے۔
ایک حصہ اللہ کا اور ایک حصہ رسول کا اور یہ دونوں حصے مع ایک حصہ ذوی القربی کے امام کا ہے جو رسول کے قائم مقام ہے اور ایک حصہ آل محمد گئے بیموں کا اور ایک انہی کے مساکین کا اور ایک انہی کے مسافرین کا ، آل محمد کا کوئی شریک اس میں نہیں ہوتا ، اس لیے کہ اللہ تعالی نے صدقات کو بوجہ لوگوں کے میل ہونے کے میں نہیں ہونے کے آل محمد پر حرام کر دیا ہے اور اس کے عوض میں ان کوئمس دیا ہے۔ طبری گئے نامام کیا تا تابی ہونے کے کہ اللہ تعالی میں ان کوئمس دیا ہے۔ طبری گئے نامام کہتے ہیں کہ اس سے مراد خاص بنی ہاشم اور اولاد کہ ان سے کون مراد ہیں۔ بعض کہتے ہیں کہ اس سے مراد خاص بنی ہاشم اور اولاد

کر آیاتِ بینات۔ چہارم کی سل عبدالمطلب ہی سے چلی ہے۔ یہ مروی ہے عبدالمطلب ہی سے چلی ہے۔ یہ مروی ہے ابن عباس اور مجاہد سے، اور یہی مذہب ہے ہمارے علماء کا۔'' اور تفسیر قمی میں ہے:

((ف من الغنمية يخرج الخمس و يقسم على ستة اسهم سهم لله وسهم للله وسهم لله وسهم لله وسهم الله وسهم الله وسهم الرسول يرثه الامام فيكون للامام ثلاثة اسهم من ستة و ثلاثة اسهم لايتام الله الرسول ومساكينهم وابناء سبيلهم.)

("غنيمت ميں عيم فكے گا اور چوصول ميں تقيم كيا جائے گا ايك حصه الله كا اور ايك حصه الله كا اور ايك حصه الله كا اور ايك حصه الله كا وارث موكا تو امام مى اور ايك حصه الله كا وارث موكا تو امام كے چوميں سے تين حصے مول كے اور تين حصة آل رسول كے قيموں اور مسكينوں اور مسافروں كے ليے مول كے اور تين حصة آل رسول كے تيموں اور مسكينوں اور مسافروں كے ليے مول گے۔''

غرض کسی پہلویہ بات ٹھیک نہیں بیٹھتی کہ ذوی القربی کے معنی پیغیر نہ جانتے ہوں، اور ان اقارب کوجن کاحق دینا چاہیے آپ نہ پہچانتے ہوں اور باوجود نازل ہونے متعدد آیات کے جوذوی القربی کے حوذوی القربی کے احسان کے متعلق ہیں پیغیر خداط النے آیت ﴿ وَاٰتِ ذَا الْقُرْ اللّٰهِ عَلَی اللّٰهِ سے بوچھنے پر مجبور ہوئے ہوں اور خدا نے فرمایا ہو کہ ذوی القربی سے مراد فاطمہ وُٹائی ہیں اور فدک جس کی آمدنی سالانہ چالیس یا ستر ہزار دینار متھی، ان کو دے کر پیغیر خداط خوا ادائے حقوق سے سبدوش ہوگئے ہوں، اور باقی تمام رشتہ داروں اور مسکنوں اور مسافروں کو محروم جھوڑ دیا ہو۔

((و كيف يجوز لا حدمن المسلمين ان يتكلم بمثل هذا ويبدل كلام الله من تلقاء نفسه و يحرفه عن موضعه سبحانك هذا بهتان عظيم.))

# کیا بہ بات قباس میں آسکتی ہے کہ بینمبر خداطلط نے اور در ہے ۔ در فدراطلط علیہ آسکتی ہے کہ بینمبر خداطلط علیہ آپ دوفدک، جس کی آمدنی چوبیس ہزار دینار کہی جاتی ہے ۔ حضرت فاطمہ ضائعیہا کو دیے دیا ہو؟

روایتوں اور دکایتوں کو ایک طرف رکھ کر اور ان کے تناقض و باہمی اختلاف سے بھی قطع نظر کر کے اس بحث کو عقل کی آگھ سے دیکھنا اور ایک منصف غیر متعصب آدمی کی طرح اس پر غور کرنا چاہیے تا کہ معلوم ہو کہ آیا اسی زمانے میں جب کہ پیغیر خدا ہے آئے فدک حضرت فاطمہ وٹاٹی ا کو بہد کیا غنیمت یا فے یا خراج یا اور کسی قتم کی آمدنی الیمی کافی و وافی تھی کہ جس سے اخراجات جو اس وقت اسلام کی اشاعت اور مسلمانوں کی حفاظت اور کفار کے حملوں سے بچانے اور ان پر جہاد کرنے اور وفود ، یعنی ایلچیوں اور مہمانوں کے ظہرانے اور شخے و ہدایا بچانے اور ان پر جہاد کرنے اور وفود ، یعنی ایلچیوں اور مہمانوں کے ظہرانے اور شخے و ہدایا دیتے کے لیے ضروری تھے، بغیر کسی وقت کے ادا ہو سکتے۔ اور موجودہ حالت اس زمانے کی ایک تھی کہ پیغیبر خدا چوہیں ہزار یا ستر ہزار دینار کی سالانہ آمدنی کی جا گیراپنی بیٹی کو بخش دیتے۔ اور کیا آخضرت میٹی آیا تھا (بشرطیکہ اور کیا آخضرت میٹی اور افلاس میں چھوڑ کر جو پھھ آپ کے جھے میں آیا تھا (بشرطیکہ خیال نہ کر کے اور ان کو تگی اور افلاس میں چھوڑ کر جو پھھ آپ کے جھے میں آیا تھا (بشرطیکہ میاس کو آپ کا ذاتی حصہ مجھیں) وہ اپنے رشتہ داروں میں سے کسی ایک چہیتے رشتہ دار کو دیے۔

ہم یہ کہتے ہیں کہ ان باتوں پر خیال کرنے سے ایک لحظہ کے لیے بھی کوئی آ دمی ہبہ کی روایت کو سیح نہ سیم سے گا اور نہ پینمبر خداطلی آئے گا۔ اس کے کہ فدک ہجرت کے ساتویں برس آنحضرت طلی آئے گا۔ اس کیے کہ فدک ہجرت کے ساتویں برس آنحضرت طلی آئے گا۔

ا يت بيات چهارم که کارگرای کارگ

نہایت عسرت اور تنگی کا تھا، حضرت کی خودیہ حالت تھی کہ فاقے پر فاقے کرتے اور بھوک کی تکلیف سے دو دو دن تک شکم مبارک پر پتھر باندھ کے اور اہل بیت کا بیرحال تھا کہ نان جویں کومختاج تھے اور ضروری حاجتوں کے بورا کرنے کے لیے بھی کچھ سرمایہ نہ رکھتے تھے، مہاجرین گھر بار چھوڑے ہوئے مدینے میں دوسروں کے یہاں پڑے ہوئے تھے اور وہ اپنے او پر تنگی اٹھا کر اور ایثارعلی النفس کر کے ان کی مدد کرتے تھے، اور حالت اسلام کی بیتھی کہ جاروں طرف سے دشمنوں کا ہجوم تھا اور ہر جانب سے حملہ اور لڑائی کا اندیشہ، ہر روز جہاد کی ضرورت پیش آتی اور ہر وقت دشمنوں کا کھکا لگا رہتا۔اسلام کےلشکر کی تیاری اور ان کے لیے آلات حرب وضرب تیار کرنے کے لیے پنجمبر خداط اللے علیہ کو ہر دم فکر لگی رہتی، وفود ، ایکجی اور قاصد حاروں طرف سے چلے آتے اور ان کی مہمان داری ان کی حالت کے مطابق کرنی برقی اور نیز تخفے و ہدایا جو وہ لاتے اس کے موافق انہیں آپ کو بھی دینا پڑتے اور ان اخراجات کے لیے مسلمانوں سے مدد لینے کی ضرورت ہوتی اور اسی کام میں اعانت کرنے کے لیے خدا کی طرف سے رغبت دلانے والی آیتیں نازل ہوتی رہتیں، اور مسلمان جو کچھ استطاعت رکھتے تھے وہ اپنے حوصلے اور استطاعت کےموافق مال سے اثاث البیت سے کپڑے سے غلے سےغرض کہ ہرطرح سے مدد کرتے یہاں تک کہ جومفلس اور فقیر تھے وہ بھی بوقت ضرورت اپنے اوپر فاقہ کرتے اور جو کچھان کے پاس کھانے کو ہوتا وہ فی سبیل اللہ آنخضرت طلطے علیہ کے سامنے لا کرر کھ دیتے۔

تو کیا ایسی تنگی کے زمانے میں کسی معمولی آ دمی سے بھی جو کسی گروہ کی سرداری کا دعویٰ کرتا ہو، یا کسی قسم کی اولوالعزمی کے خیال رکھتا ہواور اپنے گروہ کی حفاظت کا ذمہ دار ہو بیتو قع ہوسکتی ہے کہ جو پچھاسے ملے وہ بجائے اس کے کہ ان اغراض و مقاصد میں کام میں لائے جو اس کے پیش نظر ہوں اپنے رشتہ داروں کو دے دے، اور پھر رشتہ داروں میں بھی سب کے ساتھ انسان نہ کرے بلکہ سب کے حقوق تلف اور ضائع کر کے صرف اپنے ایک چہتے فرزند کو دے دے، کا بی سے کھی کوئی سرداری کے قابل سمجھے گایا اس کے لئیکری اسے سردار مانیں گے؟ یا کچھ بھی ایسے شخص کی عزت ان کے دل میں ہوگ ۔ یا سوائے لئیکری اسے سردار مانیں گے؟ یا کچھ بھی ایسے شخص کی عزت ان کے دل میں ہوگ ۔ یا سوائے لئیکری اسے سردار مانیں گے؟ یا گھی جھی ایسے شخص کی عزت ان کے دل میں ہوگ ۔ یا سوائے

ا يت بينات - پهارم کارگار کارگار ( 927 عادم کارگار کارگار کارگار کارگار کارگار کارگار کارگار کارگار کارگار کارگ

خودغرضی اورنفس پروری کے کوئی دوسرا خیال اس کی نسبت کیا جائے گا۔ چہ جائے اس کے کہ الیسی ذات یاک کی نسبت به امر منسوب کیا جائے جو دین کا پیشوا اور تمام دنیا کا سردار اور سارے خلق میں برگزیدہ اور خدا کا پیارا ہواور جس کو خدا نے اخلاقی مکارم کی تکمیل کے لیے بھیجا ہو۔ اور جس نے خودغرضی اورنفس پر وری کو بیخ و بن سے اکھاڑ دیا ہو، اور جس نے ہمیشہ ا بثارعلی النفس پرخودعمل کیا ہواور اپنے عزیزوں اور رشتہ داروں کو ہر حالت اور ہرموقع پر اسی بات کی نصیحت کی ہو، اور ان سے ہمیشہ اس کی بھیل کرائی ہو، اور جس کے عزیز اور رشتہ دار بھی ایسے ہوں جن کے زہداور پر ہیز گاری اور ترک دنیا پر خدا وند تعالی نے خوشنودی اور رضا مندی فر مائی ہواور جوفیض وسخاوت اور دوسروں کے آرام دینے کواینے اوپر مقدم رکھتے ہوں۔اور جو دنیا کے تعلقات سے نفرت رکھنے اور دنیا سے بے تعلق رہنے میں زمین پر انسانوں میں ضرب المثل اور آسانوں میں خدا کے فرشتوں کے سامنے ممدوح اور بے غرضی اورنفس کشی میں ساری دنیا کے لیے ایک نمونہ ہوں۔ کیا ایسے شخص کی نسبت کوئی پیرخیال کرسکتا ہے کہ وہ سب کا خیال چھوڑ کر جو کچھ ملے وہ اپنے ایک عزیز کو دے دے۔اور کیااس کے عزیز ول سے بیامیر ہوسکتی ہے کہ وہ سب کوعسرت و تنگی کی حالت میں جیموڑ کر جو پچھاس کے باپ کا حصہ ہوا سے تنہا اپنے لیے اور اپنی اولا د کے لیے لینا پسند کرے۔ ہرگز ہرگزنہیں!

درحقیقت اگر ہبہ فدک کی روایت سیح مانی جائے اور فدک کا خراج چوہیں یا ستر ہزار دینارسلیم کیا جائے تو منکرین نبوت کوآپ کی نبوت میں شکوک پیدا کرنے کا اچھا موقع ملے گا اور دشمنوں کے ہاتھ میں گویا بدایک عمدہ ہتھیار دینا ہوگا، حضرات امامیداہل بیت رشخالیہ کی محبت میں گوالیہ مستغرق ہوں کہ ان کواس قسم کی باتوں کے برے نتائے سمجھ میں نہ آئیں اور صحابہ کرام رشخالیہ تا کر پیش کریں، مگر محابہ کرام رشخالیہ تا کہ بیش کریں، مگر مہارے تو رو نگئے کھڑے ہوجاتے ہیں اور ہم تو اس قسم کے خیال سے جس سے بیغیم خدا طرف تا ہے۔ کہ مارے تو رو نگئے کھڑے ہوجاتے ہیں اور ہم تو اس قسم کے خیال سے جس سے بیغیم خدا طرف تا ہوگا ہیں۔

کی شان میں ذرا بھی داغ آئے لاکھوں کوس بھا گتے ہیں۔

اب ہم اس کو ثابت کرتے ہیں کہ پیغمبر خداط ﷺ کا زمانہ تنگی اور افلاس کا تھا اور جہاد

اَيْتِ بِيَاتٍ بِيَاتٍ

کے لیے کافی سامان مہیا نہ تھا اور نہایت تکلیف اور تنگی سے جہاد کا سامان جمع کیا جاتا تھا۔ چنانچہ خودشیعوں 🗗 کے بہاں سے اس کا ثبوت ہوتا ہے اور ان کی تورائخ میں لکھا ہے کہ آخری غزوہ پینمبر خداط لیے عَالِم کے غزوات کا تبوک ہے، جوس 9ھ میں ہوا۔ اس وقت الیی تنگی اور مصیبت مسلمانوں پر تھی کہ اس غزوہ کا نام جیش العسر ہ ہو گیا۔ اور خدا کی طرف سے آیات ترغیب وتر ہیب نازل ہونے لگیں اور مسلمان جوایمان میں صادق تھے مدد کرنے لگے، چنانچہ جب يه آيت ﴿إِنْفِرُوْا خِفَافًا وَّ ثِقَالًا وَّ جَاهِدُوا بِأَمُوالِكُمْ وَ أَنْفُسِكُمْ فِي سَبيل اللَّهِ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ٥﴾ (سورة توبه ٤) ..... ' ' تكلو ملكاور بوجھل، اورلڑ واللّٰہ کی راہ میں اپنے مال سے اور جان سے، یہ بہتر ہے تمہارے لیے اگرتم کوسمجھ ہے۔'' نازل ہوئی اور آنخضرت طلط علیہ نے جہاد کی تحریص کی اور جان و مال سے مدد دینے کی ترغیب شروع کی تو مدینے میں ایک ہلچل مجے گئی۔حضرت عثمان خالٹیز نے دوسواونٹ اور دوسو ء او قیہ جا ندی کے شام کی تجارت کے لیے جمع کیے تھے وہ سب آنخضرت طلنے عایم کے سامنے تجہیر <sup>ا</sup> **1** بیمضمون اگر چیها کثر کتابوں میں ہے مگر ہم نے اس کو ناسخ التواریخ سے جوابھی حال میں ایران میں چھپی ہے اور جس كامصنف شيعول كابراعالم بےلياہے، چنانچه اصل عبارت اس كي نتخباً بيہ ہے ذكر غزوة تبوك و ايس لشكر دا جيس العسر و گفتند چه در تخطي و سختي زحمت فراوان ديدند بالجمله اين غزوه واپسين غزوات رسول خدا الله الله الله القصة رسول خدا الله في فرمودها اله مردم دنيا بآخرت آل مقدار ندارد كه سر انگشت خویش رابآب زنے و آلائش آل رہا تما مت اور یابمیزان بری لا جرم دولتے بزرا رابھر چیزے انـدك از دسـت مگزاريد ودر كار جهاد سبك خيز و استوار باشيد چنانچه خدا فرمايد ﴿إِنْفِرُوْا خِفَافًا وَّثِقَالًا ... الاية ﴾ مع القصه چوں پغيمبر لختے بتحريص جهاد سخن كردور مردم مدينه جنبش پديد گشت لاجرم عشمان بن عفان كه اين وقت دو صد شتر و دو صد اوقيه سيم از بهر تجارت شام ساز كرده بود بتمامت بحضرت رسول آور دو برائع تجهيز لشكر پيش داشت پيغمبر فرمودلا يضر عثمان ما عمل بعد هذا و بروایتی سی صد شتر با سازوبرا و هزار مثقال زر سرخ حاضر کرد پیغمبر فرمود اللهم ارض عن عشمان فانبي منه راض، و نيز گفته اند كه ازسي هزار تن لشكر كه سفر تبوك كرده دو بهره را عثمان تجهيز داد ..... عمر بن خطاب گوئد كه من باخود اند يشدم كه امروزاز ابوبكر سبق گیرم و یك نیمه مال خودرا بحضرت رسول ﷺ بردم تا كار لشكر بسازد فرمود یا ابن الخطاب از بهر اهل حودچه ذخیره نهادهٔ عرض كردم هم بديل مقدار برائے اهل خويش گزاشته ام، ايل هنگامه ابوبكر برسید و اندو خته خویش رابتمامت پیش واشت\_

المات بيات - جهارم المحافظ الم

الشکر کے لیے حاضر کر دیے جس پر پیغیمر خداط التی ایک اس کے بعد عثان جو بھی کام کریں گے انہیں کوئی گناہ نہیں ہوگا۔ اور ایک روایت میں یہ ہے کہ تین سواونٹ مع سامان کے اور ہزار مثقال زرسرخ پیش کیا اس پر پیغیمر خداط التی آنے فرمایا ((السلھ مارض عن عشمان فانی عنه راض)) کہ اے اللہ! تو عثمان سے راضی ہوجا کیونکہ میں عثمان سے راضی ہوں۔ حضرت عمر فراٹنی نے آ دھا مال اپنا آ مخضرت طبیع آئے کے سامنے پیش کیا۔ آپ نے پوچھا کہ تم نے اپنے اہل وعیال کے لیے کیا چھوڑا ہے؟ حضرت عمر فراٹنی نے جواب دیا کہ اتنا بی ان کے لیے چھوڑ دیا ہے، پھر حضرت ابو بکر فراٹنی آئے اور کل مال و متاع اپنا پیغیمر خداط تی ایک میا منے رکھ دیا۔ آپ نے پوچھا کہ اپنے اہل وعیال کے لیے کیا رکھا ہے؟ ۵ خداط تی خداط تی ایک کیا رکھا ہے؟ ۵ خداط تی خداط تی کیا رکھا ہے؟ ۵ میں عرض کیا: ((اذ دخور ت السلہ و رسو له . )) تعنی خدااور رسول کوان کے ۔

📭 پیغمبر فرمود برائے اهل حود چه نهادهٔ عرض کر داذ دخرت الله و رسوله یعنی حدا و رسول را از بھر ایشاں ذخیرہ نھادم، عمر گفت اے ابوبکر ھیچ گاہ بر تو بیشی نتوائم گرفت ..... عبدالرحمن بن عوف چهل اوقیه زرو بروایتے چهار هزار درهم آور دو گفت مراهشت هزار درهم بود یك نیمه رابقرض پروردگار حویش دادم و نیم دیگر را از بهر عیال خود گزاشتم ..... بالجملة عباس بن عبدالمطلب و طلحه بن عبيدالله و سعد بن عباده و محمد بن سلمه هر يكي مبلغي حاضر كردند و عاصم بن عدى انصاري صدوسق حرما از بهر تجهيز لشكر بذل كرد، ابوعقيل انصاري نيم صاع خرمایا ساعے آور دو گفت دوش تابامد ادبار یسمال آب کشیدم و دو روز مزدور مردم بوده ام دوصاع خرمامرا اجرت داده اند یکے رابرائے عیال نهادم وآں کشیدم و دوروز مزدورمردم بوده ام دو صاع خرمامرا اجرت داده انـد يـكـي را برائے عيال نهادم و آن ديگر را از بهر ساز ابطال آوردم پيغمبر فرمودتا آن صاع رابر فراز دیگر صدقات نثر کرده اند منافقان بر قلت صدقه اوعیب گرفتند واخذ آن رانا ستوده شمردند و گفتند این صدقه از بهر آن آورد که از اموال صدقات چیزے بستاند خدا این آیت فرستاد النين يلمزون المطوعين .... الخ\_ ايس هنگام سالم بن عمير و عتبه بن زيد الحارثي و ابو لیلی، و عبدالرحمن بن کعب مازنی و عمر بن غعمه اسلمی و سلمه بن صحر از نبی زریق و عرباض بن ساریه اسلمی و عبدالله و بروایتے مغفل بن یسار یا مهدی بن عبدالرحمن و نیز گفته اند عمر و بن الحمام بن الجموع و بروايت صخر بن خنسا گفتند يارسول الله عِين ليس بنا قوة ان نخرج معك مار ابـضـاعتے وعدتے نیست که باتو تو انیم کو چ داد از هر قوتے و ثروتے دست ماتهی است\_ ( ٹاسخ *التواریخُ* جلداول كتاب دوم صفحه ۲۱ مطبوعه ایران ۱۳۰۰ء)

ا یا ت بینات بهارم که کارگرای ک مارای کارگرای کارگرای

لیے جھوڑا ہے۔عبدالرحمٰن بنعوف ٹالٹیوئٹے نے جالیس اوقیہ، اورایک روایت میں جار ہزار درہم پیش کیے اور عرض کیا کہ میرے پاس آٹھ ہزار درہم تھے۔ آ دھا خدا کو قرض دیا اور آ دھا اپنے اہل و عیال کے لیے جھوڑا۔ اسی طرح حضرت عباس بن عبدالمطلب خلافیہ اور طلحہ بن عبید الله ذائليا اور سعد بن عبادہ ذائلیا اور محمد بن سلمہ ذاللہ؛ نے اپنی اپنی استطاعت کے مطابق رقم پیش کی اور چونکہ ضرورت شدید تھی اور جہاد کے سامان جمع کرنے کے لیے آنخضرت طلنے عَایْم کو نہایت فکر تھی، اس لیے جن مسلمانوں کے پاس روپیہ تھا نہ مال و متاع، انہوں نے کھانے کا سامان جو کچھمل سکا وہی پیش کر دیا۔ چنانچہ عاصم بن عدی انصاری طالٹیو نے سووسق خرمےلشکر کے سامان کے لیے پیش کیے۔ اور ابوقتیل انصاری خالٹیۂ نے آ دھا صاع ، یعنی سواسیریا ایک صاع، یعنی ڈھائی سیر چھوہارے حاضر کیے۔اور کہا کہ کل صبح تک میں نے یانی بھرا اور دو دن مزدوری کی اس میں مجھے دوصاع 🕈 خرما، یعنی یانچ سیر چھوہارے ملے ہیں ایک اپنے عیال کے لیے رکھا ہے اور دوسرا آپ کے سامنے حاضر کیا ہے۔ آنخضرت طلنے علیم نے فرمایا کہ اس کے پیش کیے ہوئے خرمے کوسب کے مال کے اوپر رکھیں اس پر منافقوں نے بہ نظر حقارت اس کے صدیقے کو دیکھا اور اس کی کمی پرعیب لگایا اس پریہ آیت نازل ہوئی ﴿ٱلَّــٰذِیْتَ يَلْبِزُوْنَ الْمُطَّوِّعِيْنَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ فِي الصَّدَفَٰتِ وَ الَّذِيْنَ لَا يَجِدُوْنَ إِلَّا جُهْدَهُمُ فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَنَابٌ اَلِيْمٌ ٥ ﴿ (سورة التوبه: ٧٩) .... ''کہ وہ جوطعن کرتے ہیں دل کھول کر خیرات کرنے والے مسلمانوں کواوران پر جونہیں رکھتے مگر اپنی محنت کا، پھر ان پر تھٹھے کرتے ہیں اللہ نے ان سے ٹھٹھا کیا ہے اور ان کو د کھ کی مار ہے۔' اور آخر کاریہاں تک نوبت بہنجی کہ عورتوں نے اپنا زیوراُ تاراُ تار کر آنخضرت طلطے عَلَیْم کی خدمت میں بھیجااوربعض لوگ ایسے بھی رہ گئے جن کے پاس نہ مال تھا نہا ثاث البیت،اور لشکر کے ساتھ جانے کے لیے سواری تک نہھی ، چنانچہان میں سے سالم بن عمیر وعتبہ بن زیدو ابولیا عمر بن عنمه اسلمی اور عبدالله بن مغفل وغیرہ نصے جو آنخضرت طلطے عَلیم کی خدمت میں

الصاع اربعة امداد و مدبالضم پیمانه و هور طل و ثلث\_

ا يات بيات - بهار) المحال المح

عاضر ہوئے اور کہا کہ یارسول اللہ! ((لیس بناقوۃ ان نخرج معك)) کہنہ ہمارے پاس کچھ سرمایہ ہے نہ کچھ سامان کہ آپ کے ساتھ ہم چل سکیں، ہرطرح کی قوت وٹروت سے ہمارا ہاتھ خالی ہے، ہمیں کچھ سواری عنایت فرمایے تا کہ ہم ہمراہ ہوں۔ آپ نے فرمایا کہ جو کچھ تم چاہتے ہو وہ میرے پاس نہیں ہے۔ یعنی بوجہ تنگی اور کمی سامان کے کوئی زائد سواری نہیں تھی جو آپ ان کو دیتے۔ چنانچہ بیاوگ یہ جواب س کر روتے ہوئے باہر نکلے اور بکا ئین کی جماعت سے ملقب ہوئے۔ اور بیا آیت:

🚯 كنوں مار امر كيے بذل فرما كه پياده گائيم فرمود آنچه شما طلب مي كنيد بدست نيست ايشاں از نزد پیغمبر بیرون شدند و گریان بودندازین ره به جماعت بکائین ملقب گشتند واین آیت مبارکه در صفت ايشان آمد و لا على الذي اذا ما اتوك لتحملهم الخ بالجمله اين يا مين بن عمر و كعب نضري ابو لیلی و ابو معقل رادیدار کرد و شترے بدیشاں دادتا بنو بت برنشیند وازبهر زاد صاعے خرما عطا کرد مع القصه رسول حدا طريق تبوك پيش داشت و لشكر كوچ دادندو در هيچ سفر چنديل سختي و صعوبت بر مسلمانان نرفت چه پیشتر لشکریان هر وه تن یك شتر برزیادت ند اشتند و آن رابنوبت برمي نشستند و چندان از زاد و توشه تهي وست بودند که هر روز دو کس يك حرما قوت مي سا ختند يك لختى مي مكيد و يك نيمه را از بهر صاحب خود مي گزاشت واز قلت بضاعت بديل قد ر قناعت مي كردند و طے مسافت مي نمو دند مقرر ست كه ده تن از مسلمين از قفاي رسول حدا عِيْلَيْنَ بيرون شدند وايشان رايك شتر بود كه هر ساعت يك تن برمي نشست و كان زاد هم الشعير المسوس والتمر الزئيد و الاهالة السخنة وزا دايشال جو كرم زده و تمر خوشيده و چربش بدبوئي شده بود و چند تن ازیشان راتمر نیز نبود و دفع جوع رابدین گونه میداد ند فاذا بلغ الجوع من احد هم احد التمرة فلاكها حتى يجد طعمها ثم يعطيها صاحبه فيمصها ثم يشرب عليها جرعة من ماء كذلك حتى ياتى على آخر هم فلايبقى من التمرة الا النواة يعنى چول بشدت گر سنه و جوعان مى شندند یك تن از ایشان تمره برمی گرفت و اندك می مكید بدان اندازه كه ادراك طعم آن می كرد پس بریق خویش می گزاشت تا او نیز اند کے می مکید و جرعه آب درمی کشید، بدینگونه هریك ازاں تمرهی می گرفتند چند انکه خسنوی آن بجا بماند دیگر آنکه باحدت هواد سورت گرما آب و ر منازل ایشان نایاب بود چند انکه باایل همه قلت راحله شتر خویش می کشتند و رطوبات احشاوا معان آل رابجائے آب مي نوشيد ندازيں روايں لشكر را جيش العسره مي نا ميدند كه ملاقات سه عسرت شگرف همي كردند حداوند يزدان مي فرمايد ﴿لَقَلُ تَّابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهٰجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ الَّذِيْنَ اتَّبَعُولُا فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَيَزِيْغُ قُلُوبُ فَرِيْقٍ مِّنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَءُ وَفُ رَّحِيمٌ ﴾

''اور نہ ان پر کہ جب تیرے پاس آئے تا کہ ان کوسواری دے تو نے کہا کہ میرے پاس سواری نہیں جوتم کو دول وہ الٹے پھرے اور ان کی آنکھوں سے بہتے ہیں آنسواس غم سے کہ ان کے پاس نہیں جوخرج کریں راہ الزام کی ان پر ہے جو رخصت مانگتے ہیں تجھ سے اور مال دار ہیں خوش لگا کر رہ جائیں ساتھ پچھلی عورتوں کے اور مہرکی اللہ نے ان کے دلوں پرسووہ نہیں جانتے۔''

آخرابن یا مین نے ابولیلی اور ابومغفل کو ایک اونٹ دیا تا کہ باری باری وہ اس پر بیٹے س اور ان کو زادراہ کے لیے ایک صاع یعنی ڈھائی سیر خرے بھی دیے۔غرض کہ اس طرح پر سامان جمع کیا گیا اور لوگوں نے مدد کی۔ اس پر بھی منجملہ تمیں ہزار آدمی کے صرف ایک ہزار آدمیوں کے پاس سواری تھی باقی سب پیادہ۔غرض اس بیان سے بہ ہے کہ آخری غزوہ آخری غزوہ آخر سرت طفیقی کے پاس سواری تھی باقی سب پیادہ۔غرض اس بیان سے بہ ہو کہ آخری غزوہ آخری تو اور تکلیف تھی کہ لوگ سیر سیر بھر خرے جہیز اشکر کے لیے پیش کرتے اور وہ قبول کیا جاتا اور اوجود ہر طرح مدداوراعانت کے کافی سامان مہیا نہ ہوسکتا وہ لوگ بوجہ سواری نہ ملنے کے شکر کے ساتھ نہ جا سکتے اور بے استطاعتی سے مایوس ہو کر روتے رہ جاتے اور آنخضرت طفیقی کے ساتھ نہ جا سکتے اور بے استطاعتی سے مایوس ہو کر روتے رہ جاتے اور آنخضرت طفیقی کے ساتھ نہ جا سکتے اور بے استطاعتی سے مایوس ہو کر روتے رہ جاتے اور آنخضرت طفیقی کے ساتھ نہ جا سکتے اور بے استطاعتی سے مایوس ہو کر روتے رہ جاتے اور آنخضرت طفیقی کی مددسواری وغیرہ سے نہ کر سکتے۔

پھر پیغمبر خداً کی بیہ حالت تھی کہ ایک دفعہ کا ذکر ہے کہ • حضرت عمر رہائینہ آئے اور آنخضرت علیٰ آئے ہوں کے اور آنخضرت علیٰ آئے ہوں میں آپ کا سامان رہتا تھا تو سوائے ڈھائی سیر جَو

<sup>🗗</sup> دیکھوناسخ التواریخ صفحہ ۴۲۰ جلداول از کتاب دوم مطبوعہ ایران ۱۲۔

ا يت بينات - جهارم کی کارگان ک

کے اور چند دباغت کی ہوئی کھالوں کے بچھ نہ دیکھا۔ پیغیبر طلطے ایک اور بیکل خواب!
تم کیا دیکھتے ہو؟ تو انہوں نے عرض کیا یارسول اللہ! آپ خدا کے رسول ہیں اور بیکل خزانہ آپ کا ہے حالانکہ قیصر و کسر کی اور روم فارس کے لوگ کیسی زندگی بسر کرتے ہیں۔ آپ نے فرمایا:
﴿ وَمَا هٰنِهِ الْحَيْوةُ اللّٰ نُیاۤ اِلّٰا لَهُو ۗ وَ لَعِبٌ وَ إِنَّ اللَّارَ اللّٰ خِرَةَ لَهِیَ الْحَیْوانُ لَوْ کَانُوا یَعْلَمُونَ ٥ ﴾ (سورۂ عنکبوت: ۲۶)
الْحَیّوانُ لَوْ کَانُوا یَعْلَمُونَ ٥ ﴾ (سورۂ عنکبوت: ۲۶)

د' کہ دنیا کا جینا تو یہی ہے جی بہلانا اور کھیلنا اور بچھلا گھر جو ہے سویہی ہے جینا اگر یہ بچھر کھتے ہوں۔''

یہ خیال کیا جائے کہ آپ پر مصارف کی تنگی ابتدائے زمانے میں تھی اور اخیر میں غنائم اور فے وغیرہ کی آمدنی سے کچھ تکلیف کم ہوگئ ہوگی بلکہ اخیر وقت تک عسرت کا وہی حال رہا اور اگر چہ کسی قدر غنائم اور فے آنے لگے تھے لیکن اخراجات اس قدر بڑھ گئے تھے کہ کسی طرح پورے نہ ہوتے تھے اور شب وروز آنخضرت ملتے ہیں آپ کو تکلیف اٹھانا پڑتی تھی، چنا نچہ اس کے شوت میں ہم ایک روایت کافی کی پیش کرتے ہیں جس سے معلوم ہوگا کہ ججۃ الوداع کے بعد جو آپ کی زندگی کا آخری سال ہے، آپ کی مالی حالت کیسی تھی۔ کتاب مذکور کے جز سوم کتاب الحجہ کے باب شصت و چہارم میں جس کاعنوان ((ما نص الله و رسوله علی الائمة و احدا و احدا ای احدا او احدا)) ہے ایک طویل حدیث امام جعفر صادق سے درج ہے 4 جس میں بیکھا ہے کہ جب رسول خدا طفر ہوئے اور در سے نے اور مدینے میں داخل ہوئے تو انصار آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا یارسول اللہ! خداوند تعالی نے ہم کو بیعزت بخش کہ آپ خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا یارسول اللہ! خداوند تعالی نے ہم کو بیعزت بخش کہ آپ ہمارے یہاں تشریف لائے اور آپ نے آنے سے ہم کو مشرف کیا اور آپ کی بدولت خدا

<sup>•</sup> اسل عبارت بيه: فلما رجع رسول الله من حجة الوداع الى قوله فلما قدم المدينة اتته الانصار فقالوا يارسول الله ان الله شرفنا بك و بنزولك فقد فرج الله صديقنا و كبت عدونا و قد تاتيك وفود فلا تجد ما تعطيهم فيشمت بك العدو فتجب ان تاخذ ثلث اموالنا حتى اذا اقدم اليك وفد فو جدت ما تعطيهم فلم يرد رسول الله شيئا وكان ينتظر مايا تيه من ربه فنزل عليه جبرئيل و قال قل لاسئلكم عليه اجرا الا المودة في القربي الخ كافي كتاب الحجة.

ا يات بيات - بهار) المحاول المحاول ( 934 ) المحاول المحاول ( 934 ) المحاول المحاول ( 934 ) المحاول الم

نے ہمارے دوستوں کوخوش اور ہمارے دشمنوں کو ذلیل کیا۔ آپ کے پاس باہر سے ایلی آتے ہیں اور آپ کے پاس اتنا بھی نہیں ہوتا کہ آپ ان کو بچھ عطا فرما نمیں ، اس پر آپ کے دشمن ہیں اور آپ کے پاس اتنا بھی نہیں ہوتا کہ آپ ان کو بچھ عطا فرما نمیں ، اس پر آپ کے دشمن ہینتے ہیں اور شاتت کرتے ہیں ، اس لیے ہم چاہتے ہیں کہ آپ ایک تہائی مال ہمارا قبول فرمایئے تاکہ آپ اسے ایلی پیوں کی مدارات اور دعوت اور تخذہ و ہدایا میں خرچ کریں۔ آپ نے ہیں کر انتظار فرمایا اور جبرئیل امین عالیہ ہوآیت لائے ﴿قُلُ لَا اَسْالُکُمْ عَلَیْهِ اَجُرًّا اللّٰا اللّٰہُ وَقَلُ لَا اَسْالُکُمْ عَلَیْهِ اَجُرًّا اللّٰلَا اللّٰہُ وَقَدْ بَی اللّٰہُ وَقَلُ لَا اَسْالُکُمْ عَلَیْهِ اَجُرًّا اللّٰا اللّٰہُ وَقَدْ بَی ہُمی نہ تھی۔ تو کیوں کر شمجھ وفات تک آپ کو استطاعت معمولی مصارف کے ادا کرنے کی بھی نہ تھی۔ تو کیوں کر شمجھ میں آسکتا ہے کہ الیی تنگی کے زمانے میں اور الیی تکلیف کے وقت میں پیغمبر خدا میں تو کیوں کر شمجھ کے مال میں سے ایک بڑی جا گیر جس کی آمد نی ستر ہزار دینار کی ہووہ اپنی بیٹی کو بخش دیں ، اور ان تکلیف کا کہ کھول ظ نہ کریں۔

اگر حضرات شیعہ یہ کہیں کہ پیغیبر خداط النے آپائے ہے آئندہ کے خیال سے یہ جاگیر حضرت فاطمہ وُٹالیٹیا کو بخش دی تھی، مگر آ مدنی آپ ہی صرف فر ماتے تھے اور خود حضرت سیدہ قوت مالا یہوت کے بقدر لے کر سب فی سبیل اللہ خرج کر دیا کرتی تھیں۔ مگر یہ جواب قابل اطمینان نہ ہوگا، اس لیے کہ پیغیبر خداط النے آپ کو اگر منظور نہ تھا کہ حضرت فاطمہ وُٹالیٹیا اس سے متمتع ہوں یا فراغ حاصل کریں تو ضرورت ہی کیا تھی کہ نام کے لیے جاگیران کے نام کر دیتے اور آئندہ کے خیال سے ایک ایسانمونہ قائم کرتے جو بظاہر نبوت کی شان کے خلاف تھا اور نیز آئندہ کے خیال سے ستر ہزار دینار کی جاگیر دینے کا آپ کو خیال کیوں ہوتا جب کہ خداوند تعالیٰ نے آپ سے فرمایا ہو، جیسا کہ خود شیعوں کی روایت سے ظاہر ہے:

((يا أحمد ان احببت ان تكون اورع الناس فازهد في الدنيا وارغب في الاخرة وخذ من الدنيا خفا من الطعام والشراب واللباس ولا تدخر لغد و اجعل نومك صلوة وطعامك الجوع و قال الله يا أحمد ان المحبة للفقراء والتقرب اليهم

قال يا رب و من الفقراء قال رضوا بالقليل و صبروا على البحوع و شكرو اعلى الرخاء و لم يشكوا جوعهم ولا ظمائهم.))

''اے احمد! اگرتم چاہتے ہو کہ لوگوں میں سے زیادہ متقی ہوتو دنیا کو چھوڑو اور آخرت کی رغبت کرواور طعام ، پانی ولباس دنیا کی اشیاء سے کم حاصل کرواور کل کے لیے نہ جع کرو، اپنی نیندکونماز کرواور بھوک کو اپنا طعام ۔ اور کہا اللہ تعالیٰ نے کہا ہے احمد! فقراء سے محبت اور ان سے قربت حاصل کرو، آپ نے عرض کیا کہ فقراء کون لوگ ہیں؟ فرمایا: وہ ہیں جو تھوڑی شے پر راضی ہوں اور بھوک پر صبر کریں اور فراخی میں شکر کریں اور اپنی بھوک پیاس کی شکایت نہ کریں۔'

(ناسخ التواريخ كتاب اول از كتاب دوصفحه ۲۸۴۷)

اور نیز "من لا یحضره الفقیه" میں منجمله ان وصایا کے جوآپ نے حضرت علی طالتیه ا کوکی تھیں، ایک بی بھی وصیت لکھی ہے:

((یاعلی شلاث من حقائق الایمان الاتفاق من الاقتتار وانصافك الناس من نفسك و بذل العلم من المتعلم.))

"اعلی! ایمان کی حقیقین تین بین عین بحی خرچ کرنا، لوگول کے ساتھ انصاف کرنا اور علم سیکھانا۔"

اور نیزیه بھی حدیث کہ آپ نے فرمایا:

((تكون امتى في الدنيا على ثلاثة اطباق اما اطباق امام الطبق الاول فلايحبون جمع المال و ادكاره ولا يسعون في افتناء ه واحتكاره و انما رضوا من الدنيا سد جرمة وستر عورة وغناهم فيها مابلغ بهم الانحرة فاولئك الامنون الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون.))

'' لیعنی میری امت دنیا میں تین قسم کی ہوگی اول وہ کہ جمع مال اور ثروت کو بیند نہ کریں گے اور دنیا کی اشیاء سے صرف بھوک رو کئے اور عورت جھیانے کے بقدر کفایت کریں گے، اور دولت عقبی کو شرط غنا جانیں گے، یہی لوگ ایمان والے ہیں، جن برنہ بچھ خوف اور نغم ہوگا۔''

اگر بالفرض ہم ان باتوں میں ہے کسی بات کو خیال میں نہ لائیں اورییہ مجھ کر کہ رسول خدا طلطي آينده کا خيال فرما کراور خلفاء کے ظلم وستم سے جس کاعلم ان کوشيعوں کے قول کے موافق تھا، اندیشہ کر کے حضرت فاطمہ طالٹیہا کو فدک دے دیا ہواور اس سے گویہ مقصود نہ ہو کہ وہ خود اپنی ذات میں اسے صرف کریں بلکہ آپ کواظمینان تھا کہ وہ سب خدا کی راہ میں خرج کر دیا کریں گی ، مگرعزت اور حرمت قائم رکھنے کے لیے فدک کا دینا مصلحاً مناسب جانا ہو۔ مگر سیرت نبوی اس خیال کو ہمارے دل میں آنے نہیں دیتی۔اس لیے کہ جب ہم دیکھتے ہیں کہ آپ کے برتاؤ اپنے عزیزوں کے ساتھ کیا تھا اور ان کے لیے بچھ آئندہ کی فکرنہیں فرماتے تھے، اور کسی خیال سے بھی زمد، تو کل اور ایثارعلی النفس کے سوائے کچھان کے واسطے جمع نہ کرتے تھے تو ہمارے خیال میں کسی طرح نہیں آتا کہ آپ نے کسی لحاظ سے بھی ایسی بڑی جا گیرا پنی بٹی کوعطا کر دی ہو۔ جب ہم آپ کی سیرت پرغور کرتے ہیں تو آپ کی ساری زندگی میں ہم یہی دیکھتے ہیں کہ آپ نے تو کل اور ایثارعلی النفس کوخود اپنی ذات سے ایک عمدہ نمونه قائم کیا اور اینے رشته داروں اور عزیزوں کو بھی اس کا عمدہ سبق سکھلایا، اگرخمس ملا تو اس میں سے صرف بفذر قوت لا یموت کے اپنے اور اپنے عزیز ول کے لیے لے کر باقی سب خدا کی راہ میں صرف کر دیا اور ملکی مصالح اور جہاد کی ضرورتوں میں صرف فر مایا، اگر نے میں سے بڑی آمدنی کی جائیداد ہاتھ آئی تو وہ بھی اپنے ہی پیاروں کو دے دی اور ایسے وقت میں جب کہ مصیبت اور تنگی حیاروں طرف سے مسلمانوں کو گھیرے ہوئے تھی اور ہر جانب سے الہوع الجوع (بھوک بھوک) کی صدا آرہی تھی۔ایک طرف تو مسلمان بنا سواری کے پیادہ یا جہاد کو چلے جا رہے تھے، دوسری جانب سے اصحاب صفہ، فقرا اور مساکین پر دودوروز کے فاقے

ہورہے تھے۔ان کے بدن پر کیڑا تھا کہ ستر عورت کرتے، اور نہان کے پاس ہتھیار تھے کہ جہاد میں شریک ہوتے۔ایس حالت میں پنجبر خداط ہوئی اور پنجبر بھی ایسے پنجبر جو دنیا کوترک دنیا کی تعلیم دے رہے ہوں، اور ایثار علی النفس کا سبق خلق خدا کو سکھا رہے ہوں، اس فکر میں کہ ان کے رشتہ داروں کو آئندہ تکلیف نہ ہو اور ان کے لیے بیچے ان کے بعد تکلیف نہ اٹھائیں اور اس خیال سے ستر ہزار دینار کی جاگیران کے لیے علیحدہ کریں۔ ہماری سمجھ میں نہیں آپ کی سیرت مبارکہ سے کیوں کر مطابق ہوں گی اور نبوت کی شان اس سے کیوں کر ظاہر ہوگی اور دنیا آپ کی سیرت مبارکہ سے کیوں کر مطابق ہوں گی اور نبوت کی شان اس سے کیوں کر ظاہر ہوگی اور دنیا آپ کی نبوت کا عمدہ اثر کیوں کر بڑے گا۔

اب رہا بیامرکہ آیا سیرت نبوی وہی تھی جس کا ہم نے نقشہ کھینچا ہے۔ بیا ایسی بات ہے کہ شیعوں اور سنیوں کی کتابیں اس سے بھری بڑی ہیں، اور کوئی بات اس کے خلاف معلوم نہیں ہوتی۔ چنا نچہ اور باتوں کو جانے دو وہ معاملہ جوخود حضرت فاطمہ رہائٹیہا سے پیش آیا اسی سے اس کی تصدیق ہوتی ہے، چنا نچہ اس کی تصدیق میں ہم چندروا بیتیں لکھتے ہیں۔

ا۔ کتاب قرب الاسناد میں امام جعفر صادق سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا: جناب امیر المونین اور حضرت فاطمہ والنیم پنجمبر خداط ہے آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے کہ گھر کی خدمت باہم ان میں تقسیم کر دی جائے۔ آپ نے گھر کے اندر کام حضرت فاطمہ والنیم خدمت باہم ان میں تقسیم کر دی جائے۔ آپ نے گھر کے اندر کام حضرت فاطمہ والنیم کے اور باہر کا جناب امیر کے متعلق کیا فقط۔ اس روایت سے ظاہر ہوتا ہے کہ گھر اور باہر کا کام خود دونوں حضرات کرتے تھے، کوئی خادم یا خادمہ بہت دنوں تک مدد دینے کے لیے بھی نہ تھے۔

انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے محمد بن عبداللہ حضری نے انہوں نے جندل بن والق انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے محمد بن عبداللہ حضری نے انہوں نے جندل بن والق سے انہوں نے عمر بن عمر مازنی سے انہوں نے عبادہ کلینی سے انہوں نے حضرت جعفر بن محمد سے انہوں نے حضرت جانہوں نے حضرت علی بن حسین خالئی سے انہوں نے والد سے انہوں نے حضرت علی بن حسین خالئی سے انہوں نے بھائی نے فاطمہ صغری سے انہوں نے حضرت حسین بن علی خالئی سے انہوں نے اپنے بھائی

## ا يت بيات پهارم که کارگرای کارگ

حسن بن علی بن ابی طالب رضائی سے، آپ کا بیان ہے کہ میں نے اپنی والدہ حضرت فاطمہ زہرا رضائی کو دیکھا کہ وہ ہرشب جمعہ محراب عبادت میں کھڑی ہوجا تیں اور مسلسل رکوع و بیجود میں مشغول رہتیں یہاں تک کہ سپیدہ سحر نمودار ہوجا تا اور میں نے سنا وہ نام بنام مونین و مومنات کے لیے دعا فرما تیں اور ان کے لیے بہت بہت دعا کرتیں، مگر اپنا مونین و دعا نہ کرتیں، ایک مرتبہ میں نے عرض کیا مادر گرامی جس طرح آپ دوسروں کے لیے دعا فرماتی ہیں اپنے لیے کیوں نہیں کرتیں؟ تو انہوں نے فرمایا: پہلے دوسروں کے لیے دعا فرماتی ہیں اپنے لیے کیوں نہیں کرتیں؟ تو انہوں نے فرمایا: پہلے مرتبہ میں بیٹرویں پھراینا گھر۔

(ترجمه ملل الشرائع صفحه ۱۳۷ مترجم مولوی حسین امداد صاحب ناشر نظامی پریس لکھنؤ ۲۰۰۳ء) اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ خود حضرت سیدہ واللیم اکوایٹارعلی النفس کا درجہ یہاں تک حاصل تھا کہا بینے کام پر ہمسایہ کے کام کومقدم مجھتی تھیں اور ان کواینے اوپر ترجیح دیتی تھیں۔ س۔ راوی کہتے ہیں کہ بیان لیا مجھ سے احمد بن حسن قطان نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے ابوسعید حسن بن علی سکری نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے حکم بن اسلم نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے ابن علبہ نے روایت کرتے ہوئے حریری سے انہوں نے ابی ورد بن تمامہ سے اور انہوں نے حضرت علی علیہ السلام سے روایت کی کہ آپ نے بنی سعد کے ایک شخص سے فر مایا میں تمہیں اپنا اور فاطمۃ زہران کا ایک واقعہ سنا تا ہوں۔ بیاس وقت کی بات ہے جب وہ میرے گھر میں تھیں، وہ گھر کا سارا کام خود کرتی تھیں، آب نے یانی کے گھڑے اتنے اٹھائے کہ سینہ مبارک پر اس کے نشان پڑ گئے، یہاں تک چکی بیسی کہ آپ کے دست ہائے مبارک کی کھال سخت ہوگئی، اور یہاں تک گھر میں جھاڑو دی کہ آپ کے کپڑے غبار آلود ہو جاتے اور کھانا پکانے کے لیے اس قدرآگ بھونک بھونک کر روشن کی کہ دھویں سے کپڑے کالے پڑ گئے۔ان سب باتوں کی وجہ سے ان کی صحت کو شدید ضرر پہنچا تو میں نے کہا کہ آپ اپنے پدر بزگوار کے پاس جائیں اور ایک خادمہ کی درخواست کریں تا کہ ان کاموں کی تکلیف سے

ا يت بيات بهار م يكو المحال المحال (939)

نجات مل جائے۔ چنانچہ میرے کہنے پر وہ نبی طلق علیم کے پاس کئیں تو دیکھا کہ آپ سے کچھاوگ بیٹھے باتیں کررہے ہیں، فاطمہ کوان لوگوں کے سامنے کچھ کہتے ہوئے شرم آئی اور واپس آگئیں۔ نبی طلنے علیہ سمجھ گئے کہ بیضرور کسی کام سے آئی تھیں۔ دوسرے دن آب ہمارے گھر تشریف لائے اور فرمایا: اے فاطمہ! تم کل محد کے پاس کسی کام ہے آئی تھیں؟ میں نے عرض کیا میں بتاؤں یہ کیوں گئی تھیں۔مشکیں بھرتے بھرتے ان کے سینے بر داغ اور چکی چلاتے چلاتے ہاتھوں میں آبلے بڑ گئے، پھراتنی حجاڑو دی کہ کپڑے غبار آلود ہو گئے اور ہانڈی کے نیجے اتنی مرتبہ پھونک پھونک کر آگ جلائی کہ ان کے کپڑے کالے ہو گئے، تو میں نے کہا تھا کہ آپ اپنے پدر بزرگوار کے پاس جائیں اوران سے ایک خادمہ کی درخواست کریں تا کتمہیں ان زحمتوں سے نجات مل جائے۔ آپ نے فرمایا کہ پھر میں تم کوالیمی چیز کیوں نہ بتا دوں جوتمہارے لیے خادمہ سے بھی بہتر ہو، ایبا کرو کہ جبتم لوگ سونے لگوتو تینتیس (۳۳) مرتبہ سجان اللہ، تینتیس (۳۳) مرتبه الحمد الله اورچونتیس (۳۴) مرتبه الله اکبر کهه لیا کروبه بی<sub>ن</sub> کرحضرت فاطمہ زہران اللہ انے عرض کیا میں اللہ اور اس کے رسول کے فرمان بر راضی وخوش ہوں، میں اللہ اور اس کے فرمان برراضی وخوش ہوں، میں اللہ اور اس کے رسول کے فرمان بر راضی وخوش ہوں \_

(اردوتر جمه لل الشرائع صفحه ۲۸۸ ـ ۹ ۲۸ از شیخ صدوق ناشر نظامی پریس لکھنؤ)

اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ پیٹی خداط اللہ علیہ باوجود اس محبت کے جوانہیں حضرت فاطمہ وٹالٹی کے ساتھ تھی اور باوجود دیکھنے اس تکلیف اور محنت کے جو انہیں گھر کے کام کاج کرنے میں ہوتی تھی، نہیں چاہتے تھے کہ مسلمان غریبوں اور مسکینوں کو چھوڑ کر اپنے اہل و عیال کے لیے آسائش کا سامان مہیا کریں اور ایسے وقت میں جب کہ اور بہت سے ضروری کام در پیش تھے اور مسلمان مفلس ومختاج۔ تو آپ اپنی بیٹی کو ایک خادم دیتے شان نبوت یہی کھی، اور رسالت کی تصدیق اور اہل بیت و تی اور اہل میت وقت کی مظمت اور آل رسول کے مکارم اخلاق کا میں مورسالت کی تصدیق اور اہل بیت و تی اور اہل میت و تی اور اہل میت و تا ہے کہ کام در اس اس کی عظمت اور آل رسول کے مکارم اخلاق کا

عرار آیاتِ بینات بیات بیات بیات بینات بین

ثبوت انہیں باتوں سے ہوتا ہے۔

سم \_ كتاب عيون الاخبار ميں حضرت امام زين العابدين التابدين التي عيون الاخبار ميں حضرت امام زين العابدين التابدين عمیس کہتی ہیں کہ ایک مرتبہ پیغمبر خداط اللہ عقائم حضرت فاطمہ طالعہ کا یاس تشریف لائے اوران کی گردن میں ایک گلو بندسونے کا دیکھا جسے علی بن ابی طالب شائیہ نے فے میں سے ان کے لیے خریدا تھا۔ تو رسول اللہ طلنے علیم نے حضرت سیدہ رظائیم اسے فر مایا کہ اے فاطمہ! کیا لوگ نہ کہیں گے کہ فاطمہ محمد کی بیٹی جبابرہ یعنی مغرور امیروں کا سازیور پہنتی ہے؟ پیرسنتے ہی حضرت فاطمہ طالتی انے اسی وقت اسے توڑ دیا اور پیج ڈالا ، اور اس سے ایک غلام خرید کراہے آزاد کر دیا۔اس بات سے آنخضرت طلیے علیم نہایت خوش ہوئے۔ ۵۔ کافی میں زرارہ امام باقر سے روایت کرتے ہیں کہ پینمبر خداط الے عَادِی عادت تھی کہ جب آپ سفر کا ارادہ کرتے تو اپنے ہرایک گھر والے سے رخصت ہوتے مگر سب سے آ خر حضرت فاطمه والثينا كوالوداع كہتے اور انہيں كے گھر سے سفر كوتشريف لے جاتے اور جب سفر سے واپس آتے تو پہلے حضرت فاطمہ رہائیہا کے دیکھنے کوتشریف لاتے۔ ایک وقت ایسا ہوا کہ پینمبر طلعے ایم سی سفر پر گئے اور جناب امیر نے فے سے کچھ حصہ یا یا اوراسے فاطمہ رہائٹیہا کو دے دیا اور پھرخو د پیغمبر خداطٹیے آیے سے جاملے۔ جناب امبر کی غیبت میں حضرت فاطمہ خالٹھا نے دو کنگن جاندی کے بنائے اور ایک بردہ اینے دروازے برلٹکایا۔ جب پیغمبر خداط اللہ علیہ مجر مدینے میں واپس تشریف لائے اور مسجد سے اپنی عادت کے موافق سیدھے فاطمہ خالٹیما کے گھر میں آئے ، فاطمہ خالٹیما خوش خوش آپ کی طرف دوڑیں، رسول خدا طلعے علیہ نے جوں ہی آپ کے ہاتھ میں وہ کنگن دیکھے اور دروازے کے بردے برنظر کی ویسے ہی بغیراس کے کہ بیٹھیں واپس تشریف لے گئے، حضرت فاطمہ والٹینہا اسے دیکھ کر رونے لگیں اور سوچا کہ ان چیزوں سے پہلے تو رسول الله طلقي عليم کي پيه عادت نه تھي ، اس ليے فوراً پردے کو دروازے سے اتارليا اور دونوں کنگن ہاتھ سے نکال لیے اور حسنین طالعہا کو بلا کر ایک کے ہاتھ میں کنگن اور

دوسرے کے ہاتھ میں بردہ دیا اور فرمایا کہ اسے پیغمبر خداطشی آیم کی خدمت میں لے جاؤ اور بعد سلام کے میری طرف سے عرض کرو کہ آپ کے پیچھے ان چیزوں کے سوا ہم نے کچھ نہیں بنایا ہے، اب یہ آپ کی خدمت میں حاضر ہیں جو جا ہیں سیجے۔ جب حسنین ظافیجا ان چیزوں کو لے کر پہنچے اور اپنی ماں کا پیغام ادا کیا تو آپ طلنے عالیہ نے دونوں کے منہ چوہے اور زانوئے مبارک پر بٹھا لیا اور حکم دیا کہ دونوں کنگن جا ندی کے توڑ دیے جائیں اور پھراہل صفہ کو جومنجملہ مہا جرین کے تھے اور مسجد نبوی کے حجرے میں مسكينيت اور گھر نہ ہونے كى وجہ سے پڑے رہتے تھے بلایا اور ان پر وہ چاندى كے مکڑے تقسیم کر دیے۔ پھر انہیں اصحاب صفہ میں سے ایک آ دمی کو کہ نگا تھا جس کے یاس کوئی کپڑا بدن چھیانے کے لیے بھی نہ تھا، آگے بلایا اور اس دروازے کے بردے میں سے ایک ٹکڑا بھاڑ کر اسے دے دیا اور اسی طرح ہر ایک کوتھوڑا تھوڑا کمر اور ستر عورت کے اندازہ سے ایک ایک پارچہ اس پردے کا عنایت کیا، اور پھرآپ نے فرمایا کہ خدا رحمت بھیجے فاطمہ خالٹیما پر اور ان کو حلہائے جنت عطا کرے بعوض اس بخشش کے جوانہوں نے کی اور بعوض اس پردے کے جس سے چندمسلمانوں کی ستر پوشی ہوئی اور جنت کا زیور پہنائے بعوض ان کنگنوں کے جوانہوں نے غرباء میں تقسیم کیے۔ جس طرح بر پنجمبر خداط التي عَادِم نے حضرت فاطمہ رضائعہا کوخادمہ کے مانگنے کے بدلے سبیح سکھائی اور اسے دنیاوی آ رام کانغم البدل بتایا، یہی معاملہ آپ نے اپنے دوسرے عزیز جعفر طیار خالٹین کے ساتھ بھی کیا اور اس کا قصہ بیہ ہے کہ جس دن خیبر فتح ہوا حضرت جعفر بن ابی طالب جو کے سے حبشہ کو ہجرت کر گئے تھے آئے اور بیرایک عمدہ اتفاق تھا کہ ان کا آنا اور خیبر کا فتح ہونا ایک ہی دن ہوا۔ جب پیغمبر خداط السیاعاتیم کوخیبر کی فتح اور اسی کے ساتھ جعفر بن ابی طالب خلالیہ کے آنے کا مزر دہ معلوم ہوا تو آپ نے فرمایا کہ میں نہیں سمجھ سکتا کہ ان دونوں خوشیوں میں سے کس کوتر جیج دول۔جعفر کے آنے کو یا خیبر کے فتح ہونے کو۔ جب جعفر آپ کے پاس پنچے تو آپ نے اٹھ کران کو گلے لگالیا اور ان کی آنکھوں کو چو ما اور فر مایا کہ اے جعفر!

ا يت بيات چهارم که کور او که کور ( ايت بيات چهارم ) که دو او که کور ( او که کور ( کو

پس کیا کوئی انصاف پیندا دی آخضرت بینی این کاس برتا و کو جوا پاک رسول بینی عزیزوں کے ساتھ تھا دیکھ کر ایک لحظہ کے لیے بھی یہ خیال کر سکے گا کہ وہ پاک رسول بینی بیٹی جو دو چاندی کے نگن اپنی بیٹی کے ہاتھ میں دیکھ کر ان کے پاس سے چلے آئیں اور اس کا دیکھنا گوارانہ کریں۔ اور وہ دنیا سے نفرت کرنے والا پینمبر جوا پنے جگر گوشہ کے دروازے پر ایک پردے کا پڑا ہونا دیکھ نہ سکے اور اسے نا پیند کرے اور وہ زہد وتو کل اور ایثار علی انفس کی تعلیم دینے والا باپ جواپی بیٹی کے پائی بھرنے کے داغ سینہ پر دیکھ کر اور اس کے مبارک اور بیارے ہاتھ چی کے پینے سے خشہ دیکھنے پر بھی ایک خادمہ سے مدد نہ کرے اور اپنے بھائی جعفر رڈپائیڈ کے حبشہ سے واپس آنے پر خیبر کی فتح سے کم خوش نہ ہواور اس خوشی میں بجائے درہم و دینار دینے کے انہیں خاص نماز کی تعلیم دیں اور اس کو وہ تمام دنیا کی دولت سے بڑھ کر وربیم و دینار دینے کے انہیں خاص نماز کی تعلیم دیں اور اس کو وہ تمام دنیا کی دولت سے بڑھ کر کو دنیاوی تکالیف سے روحانی آسائش اور وجدانی اطمینان حاصل کرنے کے لیے عبادت اور تسیح سکھائے اور اس کو تمام رنجوں اور مصیبتوں کا فیم البدل سمجھے، اور جو پچھاسے ملے وہ فقراء کو دنیاوں کو تاور اسی کو تمام رنجوں اور مصیبتوں کا فیم البدل سمجھے، اور جو پچھاسے ملے وہ فقراء موجوں کی دولت سے ملے وہ فقراء میں کی دولت سے ملے وہ فقراء کو دنیاوں کا دور اور اسی کو تمام رنجوں اور مصیبتوں کا فیم البدل سمجھے، اور جو پچھاسے ملے وہ فقراء

اور مساكين اور خداكى راه اور اعلاء كلمة الله اور ادائے فرائض جہاد وغيره ميں صرف كرے۔ اس كى نسبت كوئى بيمگان كر سكے گاياس كى اليى پاك ذات سے اس بات كى اميد ہوگى كه وه ايك اليى برسى جاگير جس كى آمدنى ستر ہزار ديناركى ہووہ اپنى بيٹى كو بخش دے اور سب كوان كے حقوق سے محروم كردے لاوالله ، لا والله لا ہر گرنہيں ہر گرنہيں۔ ان هذا الا افك مبين .

چونکہ آیت ﴿ وَاٰتِ ذَا الْقُرْبٰی حَقَّهُ ﴾ کے متعلق ہم پوری بحث کر چکے،اس لیے اب ہم اس سے بحث کرتے ہیں کہ آیا فدک حضرت فاطمہ زہراؤنائی اے قبضے میں تھا اور بعد و فات آنخضرت کے وہ غصب کرلیا گیا اور حضرت سیدہ وظائی انے اس کا دعویٰ ابو بکر صدیق وظائی کے سامنے کیا اور ان سے شہادت ما نگی گئی اور وہ رد کی گئی اور فدک ان کو واپس نہ دیا گیا۔اس کے متعلق حضرات امامیہ کیا ثبوت ہمارے یہاں کی روایتوں سے بیش کرتے ہیں اور خودان کے بہاں اس کے متعلق کیا روایتیں بیان کی گئی ہیں۔



# کیا فدک حضرت فاطمہ رضائیہا کے قبضے میں تھا؟

علمائے امامیہاس بات کا دعویٰ کرتے ہیں کہ جب آنخضرت طلقے علیم نے فدک حضرت فاطمہ رخالتی کو ہبہ کیا تو اس کا ہبہ نامہ بھی لکھ دیا اور قبضہ بھی کرا دیا۔کوئی روایت جس سے ثابت ہو کہ در حقیقت فدک پر حضرت فاطمہ والٹیما کا قبضہ تھا، سنیوں کی کتابوں سے پیش نہیں کی گئی، مجرد دعویٰ ہی کیا گیا ہے۔ جناب علم الهدیٰ سید مرتضٰی شافی میں فرماتے ہیں کہ صاحب کتاب، لعین قاضی عبدالجبار جواس بات سے انکار کرتے ہیں کہ فیدک حضرت سیدہ طالبیہا کے قبضے میں تھا ہم اس کے انکار پر کوئی ججت نہیں دیکھتے۔اور گوجیسا وہ کہتے ہیں پیٹھیک ہے کہ اگر فدک آپ کے قبضے میں ہوتا تو وہ انہیں کاسمجھا جاتا۔لیکن یہ کیوں کرمعلوم ہوا کہ وہ ان کے قبضے سے نہیں نکال لیا گیا اور جب کہ یہ بات طرق مخلفہ سے ثابت ہے کہ آیت ﴿وَاٰتِ ذَا اس کے آپ کے قبضے میں ہونے سے انکارنہیں ہوسکتا۔ مگر کوئی ثبوت اس بات کا کہ در حقیقت فدک پر حضرت فاطمہ رہائیہا کا قبضہ تھا اور ان کی طرف سے کوئی وکیل انتظام کے لیے مامور تھا اوراس کی آمدنی آپ کے پاس آتی تھی ہمارے یہاں کی کتابوں سے پیش نہیں کیا۔ جناب مولانا دلدارعلی صاحب نے بھی سوائے قیاسی دلیل کے کوئی روایت عماد الاسلام

((الـمسئلة الثانية ان فدك كانت في يد فاطمة يدل عليه اطباق الامامية ورواياتهم كما مرت وايضا يدل عليه انك قد عرفت

میں بیان نہیں فر مائی ، جو کچھانہوں نے ارشا دفر مایا وہ بیہ ہے:

ا يت بيات - چهارم که کارگرای ک

ان روايات العامة والامامية تدل ان النبي كان مامورا باعطاء فاطمة فدك و كان واجباعليه ان يرفع يده عنها و يجعلها تحت يد فاطمة وعقد الهبة بدون تسليم فدك لها لا يصح ولا يخرج رسول الله عما في ذمته من اداء امر الله تعالى لان الهبة وايضا يدل عليه ما مر من عبارة علمائهم المسطور في الطرائف وايضا يدل على كون فدك في يد فاطمة انه استشهد ابوبكر فاطمة على ما ادعته من النحلة فلولم يكن في يدها لكان الاستشهاد عبثا لانه معلوم ان الهبة بدون القبض كلاهبة فح كان كافيا لابي بكر ان يقول انك و ان كنت صادقة فى ذلك لكنك تعلمين ان الهبة بدون القبض لاتفيد بل كان هـذا اولي لان في الاستشهاد من بنت رسول الله ورد شهادة امرأتين من اهل الجنة قباحة لايقدر احد على اخفائها.)) '' دوسرا مسکلہ اس بیان میں ہے کہ فدک حضرت فاطمہ طالٹینا کے قبضے میں تھا اور اس برتمام امامیمتفق اوران کی روایتیں اس پر شامد ہیں اور نیزیہ بات بھی اس پر دلالت کرتی ہے کہ سنیوں اور شیعوں کی روایت سے بیہ معلوم ہو چکا کہ بيغمبر طلني عليم مامور تنفيح كه حضرت فاطمه طالنيها كوفدك عطاكرين اوران برواجب تھا کہ اپنا قبضہ اٹھا کر اسے فاطمہ کے قبضے میں دے دیں کیونکہ عقد ہبہ بغیر اس کے کہ فدک فاطمہ والٹیہا کو دے دیا جائے بورانہیں ہوسکتا تھا اور نہ پیغمبر خداً تعمیل حکم الہی سے بغیر اس کے سبکدوش ہو سکتے تھے۔ اس لیے کہ ہبہ بغیر قبض و تشلیم کے مثل ہبہ نہ کرنے کے ہے۔ اور سوا اس کے اس بات کے ثبوت میں وہ بھی ہے جوسنیوں کے علماء کی عبارت سے طرائف میں بیان کیا گیا ہے۔اور نیز قبضہ فدک کی بیہ بھی دلیل ہے کہ ابوبکر نے فاطمہ طالٹیہا سے شہادت مانگی، اگر آیات بیات بهارم کهار می اور آیات بیات بهارم کهار می اور آیات بیات بهارم کهار می اور آیات بیات بهارم کهار می ای

فدک آپ کے قبضے میں نہ ہوتا تو شہادت کا طلب کرنا عبث ہوتا، اس لیے کہ بیہ بات معلوم ہے کہ ہبہ بغیر قبضہ کالعدم ہے اور ایسی حالت میں ابوبکر کا یہ کہددینا کافی تھا کہ آپ اپنے دعوے میں سچی ہیں،مگرا تنا تو آپ بھی جانتی ہیں کہ ہبہ بغیر قبضہ کے مفید نہیں، اور بیکہنا بہنسبت طلب اور رد کرنے شہادت کے بہتر تھا، فقط۔'' اس میں جناب مجہتد صاحب نے کچھاشارہ طرائف کی طرف کیا ہے مگر وہ کتاب بھی اس وفت ہمارے سامنے ہے اس میں کوئی روایت بھی ہمارے بیہاں کی منقول نہیں ہے جس سے فدک پر حضرت فاطمہ رہائیہا کے قبضہ ہونے کا ثبوت ہوتا ہو۔ اگر کوئی روایت اس میں ہوتی تو ہم ضرور جہاں طرائف کی روایتوں کا ذکر ہے، وہاں اسے بیان کرتے۔اگرکسی کوشک

ہوتو طرائف دیکھےاورکوئی ایک روایت بھی اس میں سے اس کے متعلق پیش کر ہے۔

حضرت مجتهدصا حب قبله کاکسی روایت کانقل نه کرنا خود ظام رکرتا ہے که کوئی روایت قبضه فدک کے متعلق انہوں نے نہیں یائی، اگر جھوٹی سچی قوی یا ضعیف اصلی یا وضعی کوئی بھی روایت وہ پاتے تو اسے نقل کرنے سے نہ چھوڑتے۔ رہا یہ قیاس آپ کا کہ اگر حضرت فاطمہ رہا تیا کا قبضہ نہ کرا دیا ہوتا تو عقد ہبہ کیوں کر پورا ہوتا، کیونکہ بغیر قبضے کے ہبہ کا ہونا نہ ہونا برابر ہے، اس بنیاد برتھا آیت ﴿وَاٰتِ ذَا الْقُرْبِي حَقَّهُ ﴾ کے نازل ہونے برفدک حضرت فاطمہ طالتیہا کو دے دیا گیا، مگر جب ہم نے اس بنیاد ہی کا باطل ہونا ثابت کر دیا تو جو کچھ آپ نے یہ قیاس لگایا تھا وہ بھی باطل ہو گیا اور قبضہ کا نہ ہونا اس وجہ سے ہمارے بیان کا موئد ہوا، اس لیے کہ اگر حقیقت میں آپ نے فدک ہبہ کر دیا ہوتا تو ضرور حضرت فاطمہ ظاہیہا اس پر قابض ہوتیں اور قضه ایک ایسی جاگیر پرجس کی آمدنی حالیس یا ستر ہزار دینار کی ہواور تین حار برس تک حضرت فاطمہ خلیٹیماس پر قابض رہی ہوں اوران کے کارندے اس پر مامور ہوں اور جا گیر کی آمدنی اورغلہان کے پاس آتار ہا ہوابیا معاملہ نہ تھا کہ وہ پوشیدہ رہتا یا کسی کے چھیائے حجیب سکتا۔ بلکہ شہادت وغیرہ پیش کرنے کی کوئی ضرورت ہی نہ ہوتی،اگر حضرت ابوبکر صدیق خالتین نے شہادت طلب فرمائی ہوتی تواس کا بیہ جواب کافی تھا کہ السقب ض دلیل

السملك (قبضہ ملکیت کی دلیل ہے) اوراسی کو آپ مہاجرین وانصار کے سامنے نہایت مدلل طور پر بیان فرماسکی تھیں کہ خلیفہ وقت کاظلم وستم میرے اوپر دیکھو کہ کل تک جس جاگیر پر میرا قبضہ تھا اور جس کا محاصل میرے پاس آتا تھا اسے انہوں نے غصب کرلیا اور میرا قبضہ اٹھا دیا اور مجھ سے شہادت ما تکتے ہیں، کیا قبضے سے برٹھ کرکوئی شہادت ہوسکتی ہے، اور کیا میرا قبضہ کوئی پوشیدہ امر تھا۔ کیا آپ کے اس ارشاد سے صحابہ وی شہادت ہوتی اثر نہ ہوتا اور وہ خلیفہ وقت پوشیدہ امر تھا۔ کیا آپ کے اس ارشاد سے صحابہ وی شہادت نے برہی کمر باندھی تھی اور کے حکم کو ظالمانہ اور جابرانہ نہ جمھتے۔ اور بالفرض ان سب نے ستانے پر ہی کمر باندھی تھی اور سب بیظم کرنے پر آمادہ اور شریک تھے تو آپ کی جمت تو ختم ہو جاتی، جب کہ ایسی بڑی شہادت کے ہوتے ہوئے آپ نے پیش نہیں فرمائی اور قبضے پر زورنہیں دیا اور اپنے تصرف کا اظہار نہیں فرمایا تو یہ امر خود اس بات کے لیے کافی ہے کہ حقیقت میں فدک پر آپ کا قبضہ ہوا اظہار نہیں تھا اور جب قبضہ نہ تھا تو ہہہ کا ہونا نہ ہونا برابر تھا۔



# آیا فدک کے ہبہ کا دعویٰ حضرت فاطمہ رضائیہ انے حضرت ابوبکر صدیق ضائلیہ کے سامنے کیا یا نہیں؟ حضرت ابوبکر صدیق رضائلیہ کے سامنے کیا یا نہیں؟

جتنی کتابیں امامیہ کی ہم نے اوپر بیان کی ہیں ان سب پر ہم ایک نظر ڈالتے ہیں کہ ان میں اس دعوے کے متعلق حضرات امامیہ نے کیا ثبوت پیش کیا ہے۔

شافی میں بجواب مغنی کے جو بچھ لکھا گیا ہے اس کا مضمون زیادہ تر یہ ہے کہ حضرت فاطمہ والٹی فدک کے دعوے میں حق برتھیں اور ان کا مانع اور شہادت کا طلب کرنے والا خطا پر کیونکہ بوجہ معصومہ ہونے کے آپ شہادت کی مختاج نہ تھیں، محض آپ کا دعویٰ ہی کافی تھا۔ اور پھر آپ کی عصمت پر قر آنی شہادت آیت ﴿إِنَّهَا يُویِنُ اللَّهُ لِيُنْهِ بَ عَنْكُمُ الرِّبُحِسَ اَهُ لَى اللَّهُ لِيُنْهِ اِنَّ عَالَٰمُ اللَّهُ لِيُنْهِ اللَّهُ لِيُنْهِ الرَّبُحِسَ اَهُ لَى اللَّهُ لِيُنْهِ اِنْ عَنْ کُمُ الرِّبُحِسَ اَهُ لَى الْبَيْتِ وَيُطَهِّر کُمُ تَطَهِيْرًا ﴾ اسے پیش کی ہے اور خزیمہ ذوالشہا دتین کا قصافی کر ایک بہت پر ذور تقریر میں اس بات کو بیان کیا ہے کہ کیا حضرت فاطمہ وَالیُّهِ ان سے بھی کم تھیں اور کیا سوائے حق کہ دوسرا شبدان کی طرف ہوسکتا تھا مگر کوئی حجے روایت جس سے ثابت ہوتا کہ آپ نے فدک کے ہمہ کا دعویٰ کیا اور اس پر شہادت طلب کی گئی پیش نہیں فرمائی۔ البت ہوت کی بین بلکہ معلوم ہوتا ہے کہ وہ روایتیں خودشیعوں کی بین۔

چنانچه پهلی روایت جوصفحه ۲۳۵ شافی مطبوعه ایران میں درج ہے، یہ ہے: ((وقدروی ان ابابکر لما شهد لها امیر المومنین کتب بتسلیم فدك الیها فاعترض عمر قضیته فخرق ما كتبه روی ابراهیم

ابن محمد الثقفي عن ابراهيم بن ميمون قال حدثنا عيسي بن

عبدالله بن محمد بن عمر بن على بن ابى طالب عن ابيه عن جده على قال جاءت فاطمة الى ابى بكر و قال ان ابى اعطاني فدك و على يشهد وام ايمن قال ما كنت لتقولي الا الحق نعم قد اعطيتك آباها و دعا بصحيفة من اديم فكتب لها فيها فخرجت فلقيت عمر قال من اين جئت يا فاطمة قالت من عند ابى بكر اخبرته ان رسول الله اعطاني فدكا و على بشهد و ام ايمن فاعطانيها و كتبها لى فاخذ عمر منها الكتاب ثم رجع الى ابى بكر فقال اعطيت فاطمة فدكا وكتب بها لها قال نعم قال عمر على يجرالي نفعه و ام ايمن امرأة و بصق في الصحيفة و محاها، وقدروي هذا المعنى من وجوه مختلفة من اراد الوقوف عليها و استقصائها اخذها من مواضعها وليس لهم ان يقولوا انها اخبار احاد ان كانت كذلك فاقل احوالها ان يوجب الظن ويمنع من القطع على خلاف معناها ۱۲ شافی))

''مروی ہے کہ جب امیر المونین علی فائٹی نے فاطمہ وٹائٹی کی گواہی دی تو ابوبکر نے اسے نے ان کو فدک دینے کولکھ دیا اور عمر فائٹی نے ان کے حکم پر اعتراض کر کے اسے پھاڑ ڈالا۔ چنا نچہ ابراہیم بن محمد تقفی نے روایت کی ہے ابراہیم بن میمون سے اور اس نے عیسیٰ بن عبداللہ بن عمر بن علی بن ابی طالب اور عیسیٰ نے اپنے باپ عبداللہ سے اور عبداللہ نے اپنے باپ محمد سے اور محمد نے اپنے دادا علی بن ابی طالب سے کہ فاطمہ وٹائٹی ابوبکر کے پاس آئیں اور فرمایا کہ میرے باپ نے مطالب سے کہ فاطمہ وٹائٹی ابوبکر کے پاس آئیں اور فرمایا کہ میرے باپ نے مجھے فدک دیا تھا اور اس کے گواہ علی اور ام ایمن ہیں۔ابوبکر نے کہا کہ آپ بھی تو بھی ہی فرماتی ہیں اچھا اس کو میں آپ کو دیتا ہوں ، اور پھر ایک چرڑے کا کا غذ منگا

ا یات بینات - چهارم که کارگری کار ماران میران کارگری کارگری

کر اس پر لکھ دیا، وہاں سے فاطمہ وَالْیُنها نگلیں تو عمر وَالیّٰیوَ سے ملاقات ہوئی، عمر وَالیّٰیوَ نے کہا کہ آپ کہاں سے آرہی ہیں؟ آپ نے فرمایا کہ ابوبکر وَالیّٰیوَ کے پاس سے، میں نے ان سے بہ کہا تھا کہ رسول الله طَیّٰیوَ ہِمِ نے مجھے فدک دے دیا ور و ثیقہ لکھ تھا، علی اور ام ایمن اس کے گواہ ہیں تو ابوبکر نے فدک مجھے دے دیا اور و ثیقہ لکھ دیا ،عمر اس و ثیقہ کو لے کر ابوبکر رہائیو نے کہا: ہاں، عمر والیّٰیوَ نے کہا: علی وَالیّٰیوَ تو اپنی و ابی عمر والیّٰیوَ نے کہا: علی وَالیّٰیوَ تو اپنی ہی لیے چا ہے ہیں اور ام یمن صرف ایک عورت ہے اور و ثیقہ برتھوک کر اسے مٹا دیا ۔۔۔۔۔۔ بیر وایت محتلف طور پر مروی ہے جو تحض معلوم کرنا چا ہے وہ کتابوں میں دیا۔۔۔۔۔ اہل سنت بہ ہیں کہہ سکتے کہ یہ اخبار احاد ہے، اور اگر ہو بھی تو کم سے کم وجب ہوگی اور اپنے خلاف مضمون کے بینی اس کا حال بہ تو ہوگا کہ طن کی موجب ہوگی اور اپنے خلاف مضمون کے بینی ہونے کی مانع ہوگی ۔۔۔۔' اتہی

دوسری روایت عمر بن عبدالعزیراً کی ردفدک کے متعلق ہے، جبیبا کہ فرماتے ہیں:

((وقدروی محمدبن زکریا الغلابی عن شیوخه عن ابی الـمقدام هشام بن زیاد مولیٰ آل عثمان قال لما ولی عمر بن عبدالـعزیز فرد فدك علی ولد فاطمة و كتب الی والیه علی الـمدینة ابی بکر و عمر بن حزم یامره بذلك فکتب الیه ان فاطمة قدولدت فی آل عثمان وآل فلان وآل فلان فکتب الیه اما بعد فانی لو كنت كتبت الیك امرك ان تذبح شاة لسالتنی مالونها فاذا جماء او قرناء او كتبت الیك ان تذبح بقرة لسالتنی مالونها فاذا و رد علیك كتابی هذا فاقسمها بین ولد فاطمة من علی ، قال ابو الـمقدام فنقمت بنو امیة ذلك علی عمر بن عبدالعزیز و عاتبوه فیه و قالوا له هجنت فعل الشیخین و خرج الیه عمر علی عمر بایه عمر الله ع

بن عبس فى جماعة من اهل الكوفة فلما عاتبوه على فعله قال انكم جهلتم و علمت و نسيتم و ذكرت ان ابابكر محمد بن عمر و بن حزم حدثنى عن ابيه عن جده ان رسول الله قال قال فاطمة بضعة منى ليسخطنى ما مايستخطها ويرضنى مايرضيها وان فدك كانت صافية على عهد ابى بكر و عمر ثم صار امرها الى مروان فوهبها لابى عبدالعزيز فورثتها انا واخوتى فسألتهم ان يبيعونى حصتهم منها فمنهم من باعنى و منهم من وهب لى حتى استحقها فرأيت ان اردها على ولد فاطمة فقالوا ان ابيت الاهذا فامسك الاصل واقسم الغلة ففعل - ١٢.) (شافى صفحه ٢٣٦)

"محمد بن زکریا غلابی اپنے شیوخ سے روایت کرتے ہیں اور ان کے شیوخ ابوالمقدام ہشام بن زیاد مولی آل عثان سے، کہ ہشام کہتے ہیں :جب عمر بن عبدالعزیز خلیفہ ہوئے تو انہوں نے آل فاطمہ پر فدک واپس کر دیا اور ابوبر عمر و بن حزم والی مدینہ کو یہ گھر بھیجا کہ اگر میں جھرکو یہ گھوں کہ ایک بکری ذئ کرنا تو تو اس کا بن جھے گا کہ منڈی ہو یا سینگ دار، یا یہ گھوں کہ ایک گائے ذئ کرنا تو تو اس کا رنگ دریا فت کرے گا۔ جب یہ میرا پروانہ تیرے پاس پہنچ تو فدک کو اولاد فاطمہ رفائنی وعلی رفائنی پتھی تر فدک کو اولاد مسے عمر بن عبدالعزیز پر نہایت شور مجایا اور کہا کہ تم نے شیخین رفائلیم کے اس امر حقارت کی اور عمر بن عبدالعزیز پر نہایت شور مجایا اور کہا کہ تم نے شیخین رفائلیم کے فعل کی حقارت کی اور عمر بن عبدالعزیز نے کہا کہ تم لوگ کچھ نہیں جب لوگوں نے ہوں، تم کو یا دنہیں مجھے یا د ہے، مجھ سے ابو بکر محمد بن عمر و بن حزم نے اپنے باپ ہوں، تم کو یا دنہیں مجھے یا د ہے، مجھ سے ابو بکر محمد بن عمر و بن حزم نے اپنے باپ سے اور ان کے باپ نے ان کے دادا سے یہ حدیث بیان کی کہ رسول اللہ مشکھیے تا

ا يت بينات - بهارم الكلاف المسالة المس

نے فرمایا ہے کہ فاطمہ والی میری جگر پارہ ہے جس سے اس کورنج پنچے اس سے مجھ کو پہنچا ہے اور جس شے سے وہ خوش ہوں اس سے میں خوش ہوتا ہوں اور فدک ابوبکر خلائی کے زمانے میں کسی کا نہ تھا، پھر مروان اس کا مالک ہوا اور اس ندک ابوبکر خلائی کے زمانے میں کسی کا نہ تھا، پھر اس کے وارث میں اور میرے نے اس کو میرے باپ عبدالعزین کو ہبہ کر دیا، پھر اس کے وارث میں اور میرے ہاتھ کو فروخت کر دیا ، ان میں سے بعض نے میرے ہاتھ فروخت کر دیا اور بعض نے میرے ہاتھ فروخت کر دیا اور بعض نے میرے ہاتھ کے ہبہ کر دیا یہاں تک کہ میں سب کا مالک ہوگیا۔ اب میں نے بہتری ہے دیکھی کہ میں اس کو اولا دفاطمہ والی ہو اپس کر دوں، اس پر لوگوں نے کہا کہ اگر تم نے بہتری اس کی اصل اپنے قبضے میں رہنے دو اور غلے کو قسیم کرا دو، تو عمر بن عبدالعزیز نے یوں ہی کرا دیا۔''

صاحب تخلیص شافی نے بھی انہی دونوں روایتوں کو بیان کیا ہے، مگر انہوں نے بھی منقول عنہ کتاب کا حوالہ نہیں دیا، جس سے معلوم ہو کہ انہوں نے سنیوں کی کسی کتاب سے قتل کیا ہے۔ اور ان دونوں روایتوں کے نقل کرنے کے بعد بلا حوالہ سند مامون کا قصہ کہ انہوں نے فدک آل فاطمہ کو واپس کیا لکھا ہے:

((كما قال و مما يدل على صحة دعويها النحل و ان ذلك كان معرو فاشائعا ما كان من عمر بن عبدالعزيز من رد فدك على و لدها لما تبين ان الحق كان معها و كذلك فعل المامون فانه نصيب لها وكيلا وكيلا لابى بكر و جس للقضاء وحكم لها بذلك ولولم يكن الامر معروفا معلوما كما فعلوا ذلك مع موضعهم من الخلافة وسلطانهم الذى ارادوا حفظ قلوب الرعية وان لايفعلوها يوى الى تنفيرهم وليس لاحدهم ان ينكر ذلك يدفعه لان الامر في ذلك اظهر

اَيتِ بينات - بيار على المسال المسال

من ان يخفى . ))

''کہ حضرت فاطمہ وُٹائیم کے دعویٰ ہبہ کی صحت پر دلالت کرنے والی باتوں میں سے ایک عمر بن عبدالعزیز کا قصہ ہے کہ انہوں نے فاطمہ وُٹائیم کی اولا دکو فدک واپس کر دیا جب کہ ان پر بیٹا بت ہو گیا کہ فاطمہ وُٹائیم حق پر تھیں۔ اور اسی طرح مامون نے کیا کہ انہوں نے ایک مجلس قائم کی اور اس میں ابوبکر و فاطمہ وُٹائیم کا مون نے کیا کہ انہوں نے ایک مقرر کیے اور خود فیصلہ کیا اور فدک آل فاطمہ وُٹائیم کو دونوں کی طرف سے وکیل مقرر کیے اور خود فیصلہ کیا اور فدک آل فاطمہ وُٹائیم کو واپس کر دیا، اگر بیہ بات کہ فاطمہ وُٹائیم نے فدک کا دعویٰ کیا ہے مشہور اور معلوم نہ ہوتی تو باوجود خلیفہ ہونے اور صاحب سلطنت ہونے کے وہ بھی ایسا نہ کرتے ، کیونکہ خیال رعایا کے دلوں کا ان کوکرنا ضروری تھا اور ایسی بات جس سے وہ شور مجائیس بھی نہ کرتے ، اگر ان کے نزدیک وہ بات حق نہ ہوتی ، اور اس بات کا تو کوئی انکار کر ہی نہیں سکتا ، کیونکہ یہ بات ظاہر ہے کہ چھیائے چھیٹ نہیں سکتا ۔ ''

( دیکھوصفحہ ۹ ۴۰ مطبوعہ ایران )

علامه لى نے كتاب "كشف الىحق" ميں ايك روايت واقدى كى لكھى ہے، چنانچہوہ فرماتے ہيں:

((وروى الواقدى وغيره من نقلة الاخبار عندهم و ذكروه فى الاخبار الصحيحة ان النبى لما افتتح خيبر اصطفى قرى من قرى اليهود فنزل جبرئيل بهذه الآية وات ذا القربى حقه فقال محمد و من ذوى القربى وما حقه قال فاطمة فدفع اليها فدك والحوالى فاستغلتها حتى توفى ابوها عليه الصلوة والسلام فلما بويع ابوبكر منعها و كلمته فى ردها اليها و قالت انهما لى فابى و دفعها اليها فقال ابوبكر فلا امنعك مادفع اليك ابوك فارادان يكتب لها كتابا فاستوقفه عمر بن الخطاب و

قال انها امرأة قطا لبها بالبينة على ما ادعت فامرها ابوبكر فجاء ت بام ايمن و اسماء بنت عميس مع على فشهد و ابذلك فكتب لها ابوبكر فبلغ ذلك عمر فاخذ الصحيفة فمحاها فحلفت ان لاتكلمها و ماتت وهي ساخطة عليهما.))

'' واقدی اور دوسرے ناقلین اخبار اہل سنت نے روایت اور اخبار صحیحہ میں ذکر کیا ہے کہ بیغمبر خداطلنے عَلَیْم نے جب خیبر کو فتح کیا تو ایک گاؤں یہود کے دیہات سے اینے لیے خاص کر لیا اور فاطمہ والٹیما کو بھکم خدا دے دیا۔ (جتنا حصہ فدک کے متعلق تھا وہ اویر ہم نقل کر چکے) آنخضرت طلطے آیا کی وفات کے بعد جب ابوبكر طلطي علية خليفه ہوئے تو انہوں نے فدک سے فاطمہ رہائٹیہا كو روكا، اس ير حضرت فاطمہ وٰنائیجہا نے اس کی واپسی کا دعویٰ کیا اور کہا کہ بیرمبرا ہے۔ابوبکر وٰنائید، نے اس کی واپسی سے انکار کیا، پھر ابو بکر ضافیہ نے کہا جو آپ کے باب نے آپ کو دیا ہے اسے میں نہیں روک سکتا اور ارادہ کیا کہ ان کواس کے متعلق سندلکھ دیں مگر عمر بن خطاب خالٹیو، نے ان کو اس سے روکا اور کہا کہ فاطمہ خالٹیوہا ایک عورت ہیں جس بات کا وہ دعویٰ کرتی ہیں،اس کے لیےان سے شہادت مانگنی جا ہےاس یر ابوبکر ظالئی نے شہادت پیش کرنے کا حکم دیا تب حضرت فاطمہ ظالئی ام ا یمن خالٹیما اور اساء بنت عمیس خالٹیما کومع علی خالٹیم کے لائیں اور ان سب نے شہادت دی، تب ابوبکر خالٹی نے سندلکھ دی مگر جب بی خبر عمر کو پینجی تو انہوں نے اس کاغذ کو لے کرمٹا دیا، اس پر جناب سیدہ ظاہیجا نے قسم کھائی کہان دونوں سے بات نہ کریں گیں اور ہمیشہان سے ناراض رہیں۔'' (احقاق الحق صفحہ ۱۴۸) دوسری روایت مامون کی لکھی ہے جس میں کتاب یا سند کا حوالہ ہیں، اور وہ بیہ ہے: ((جمع المامون الف نفس من الفقهاء وتناظروا وادى بحثهم الى رد فدك على العلوبين من ولدها فرد عليهم.))

المات بينات بينات

'' کہ مامون نے ہزار فقیہوں کو جمع کیا اور فدک کے متعلق مباحثہ کرایا جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ فدک فاطمہ رظائیہا کا ثابت ہوا اور مامون نے اسے فاطمہ رظائیہا کی اولاد کو واپس کر دیا۔'

تیسری روایت متعلق قصہ عمر بن عبدالعزیرؓ کے ابو ہلال عسکری کی کتاب اخبار الا وائل سے بیان کی ہےاوروہ بیہ ہے: • ابوہلال عسکری نے کتاب ''اخبارالاوائل'' میں ذکر کیا ہے کہ عمر بن عبدالعزیزً اوّل ان لوگوں میں سے ہیں جنہوں نے فدک فاطمہ رہایٹیہا کے وارثوں کو واپس کیا۔ علامه فضل بن روز بہان نے اپنی کتاب ''ابطال الباطل'' میں جو'' کشف الحق'' کے جواب میں لکھی ہے ان بے بنیا دقصوں کی نسبت یہ جواب دیا ہے: ((وامـــا دعـویٰ فاطمة والله فالله فالم يصح في الصحاح ويذكر ونها نقلة الاخبار من ارباب التواريخ و مجرد نقلهم لايصير سببا للقدح في الخلفاء.)) "كه فاطمہ طالٹیما کا دعویٰ کرنا صحاح میں ثابت نہیں ہے اور جو کچھ اہل تواریخ اور نا قلان اخبار ذکر کرتے ہیں فقط ان کے غلط سلط نقل کر دینے سے خلفاء پر الزام عائد نہیں ہوسکتا۔اس کے جواب میں قاضی نور اللہ شوستری نے'' احقاق الحق'' میں کوئی مستند روایت پیش نہیں کی اور دو بے برویا قول نقل کیے ہیں، ایک مجم البلدان سے کہ اس میں فدک کے ذکر میں بہلکھا ہے: ((وهي التي قالت فاطمه وَ الله الله الله نحلتها فقال ابوبكر اريد بذلك شهود او لها قصة)) كه فدك وبي ب جس كے ليے فاطمه ظالينها نے دعوىٰ كياتھا

<sup>•</sup> وذكر ابوها العسكرى في كتاب اخبار الاوائل ان اول من رد فدك على ورثة فاطمة عمر بن عبدالعزيز وكان معاويه قطعها لمروان بن الحكم و عمر بن عثمان و يزيد ابنه ثلاثا ثم غصبت فردها عليهم المهدى ثم غصبت فردها عليهم المامون ثم قال عن ابي هلال ثم غصبت فردها عليهم الواثق ثم غصبت فردها عليهم الراضي مع ان غصبت فردها عليهم المستنصر المعتمد ثم غصبت فردها الراضي مع ان ابابكر اعطى جابر بن عبدالله عطية ادعاها على رسول اله من غير بينة و حضر جابر بن عبدالله و ذكر ان النبي في وعده ان بحثواله ثلاث حيثات من مال البحرين فاعطاها ذلك و لم يطالبه البينة مع ان العدة لا يحب الوفاء يها والهبة للولدمع التصرف توجب التمليك فاقل المراتب انه كان تجرى فاطمة مجراهما - ١٢. (احقاق الحق صفحه ١٤٨).

کہ پیغمبر خدا طلقے علیہ نے انہیں ہبہ کر دیا ہے اور جس پر ابوبکر ضائٹیہ نے کہا تھا کہ اس کے لیے شہادت جا ہیے اور اس کا ایک قصہ ہے۔ دوسرے عمر بن عبدالعزیر اور مامون کے رد فدک کا قصہ۔ مگراس میں بھی کسی منقول عنہ کتاب یا سند کا ذکرنہیں کیا، مجملاً یوں لکھا ہے کہ 🏚 جب عمر بن عبدالعزیرؓ خلیفہ ہوئے تو انہوں نے عامل مدینہ کوفدک کے واپس کرنے کو اولا د فاطمہ طالٹیہا یرلکھ بھیجا۔ پھر فدک عمر بن عبدالعزیرؓ کی خلافت کے زمانے میں اولا د فاطمہ وٹائٹیہا کے ہی قبضے میں رہا، جب پزید بن عبدالملک خلیفہ ہوا تو اس نے پھر لے لیا اور پھر بنوامیہ ہی کے قبضے میں ر ہا بہاں تک کہ ابوالعباس سفاح خلیفہ ہوا کہ اس نے حسن بن حسن بن علی بن ابی طالب کو دے دیا اور وہی اس کے منتظم رہے اور علو یوں میں اس کوتقسیم کرتے رہے۔ جب منصور خلیفہ ہوا اور اس پر اولا دحسن نے خروج کیا تو اس نے ان سے پھر لے لیا۔ پھر جب مہدی بن منصور خلیفہ ہوا تو اس نے اس کوان پر واپس کر دیا، پھراس کوموسیٰ ہادی نے لے لیا اور جواس کے بعد خلیفہ ہوئے زمانہ مامون تک اسی طرح رہا۔ پھر مامون کے باس اولا دعلیٰ نے آکر اس کا مطالبه کیا تو اس نے حکم دیا کہ بیرایک و ثبقہ پرلکھ دیا جائے اور وہ لکھ کر مامون کو سنا دیا گیا۔

وعبل شاعر كھڑا ہوااوراس نے بیشعر پڑھا: ((اصبح وجے الزمان النج)) یعنی آج

زمانہ بہت خوش ہے کہ مامون نے بنی ہاشم کوفدک دے دیا۔ اور فدک کے باب میں بہت سا

اختلاف پیغیبر خداط اللے علیہ کی وفات کے بعد راویوں کی وجہ سے ہوا ہے کہ ہر شخص اپنی اپنی خواہش

<sup>●</sup> لماولى عمر بن عبدالعزيز الخلافة كتب الى عامه بالمدينة يامر برد فدك الى ولد فاطمة كلف فكانت فى ايديهم ايام عمر بن عبدالعزيز فلما ولى يزيد بن عبدالملك قبضها فلم يزل فى ايدى بنى امية حتى ولى ابوالعباس السفاح الخلافة فدفعها الى الحسن بن الحسن بن على بن ابى طالب فكان هو القيم عليها يفرقها فى بنى على بن ابى طالب فلماولى منصور و حرج عليه بنو الحسن قبضها عنهم فلما ولى المهدى بن المنصور الخلافة اعاده عليهم ثم قبضها موسى الهادى و من بعده الى ايام المامون فحاء بنو على فطالبها فامر ان يسجل لهم بها فكتب السجل و قرأ على المامون فقام و عبل وانشد شعراً: صبح وجه الزمان قد ضحكا بردمامون هاشما فدكا\_ وفى فدك اختلاف كثير فى امر ها بعد النبى على من رواة اخبروها بحسب الاهواء وشدة \_ انتهى.

کے موافق روایت کرتا ہے۔ مجم البلدان کی روایات یہاں تک تھی۔

اورایک روایت شیخ جلال الدین سیوطی کی'' تاریخ الخلفاء'' سے کھی ہے، جس میں عمر بن عبدالعزیزؓ کے رد فدک کا مختصراً بیان ہے۔ چنانچہ وہ لکھتے ہیں کہ ۴ یہ امر خلاف ہے اس روایت کے بھی جوشنخ جلال الدین سیوطی شافعی نے تاریخ الخلفاء میں کھی ہے کہ ابو بکر وعمر کے زمانہ میں فدک وہیا ہی رہا، پھر اس میں مروان نے قطع و برید کی۔ اور عمر بن عبدالعزیز نے فدک بنی ہاشم کولوٹا دیا۔ ۹

اورسوائے اس روایت کے اگر چہ اور کوئی سند جناب قاضی نور اللہ نے پیش نہیں کی مگر اجمالاً ایک مقام پر لکھا ہے کہ اور بھی بہت سے طریقوں سے ہبہ کے دعوے کے روایتی بیان کی گئی ہیں ((کما قال و امادعوی النحلة فقد مر نقلا عن کتاب المعجم و قدروی من عدة طرق من طریق غیر ها ایضا.)) (احقاق الحق صفح ۱۱۱۲)

اور دوسرے مقام پر فرمایا کہ ﴿ فاطمہ وَنالِیْمَ اکا دعویٰ فدک کا ایسامشہور ہے کہ کتب صحاح میں اس کی صحت کے طلب کی ضرورت نہیں کیوں کہ اس کی خبر تمام علماء، جہلاء اور عوام خواص سب کو معلوم ہے اور اب سے پانچ سو برس پہلے بعض حکماء شعراء نے بھی اس کومثل میں بیان کیا ہے:

- كما قال وايضا ينا قض ذلك مارواه الشيخ جلال الدين السيوطى الشافعي في تاريخ الخلفاء من ان فدكا كان بعد ذلك حيوة ابى بكر ثم عمر اقتطعها مروان عمر بن عبدالعزيز قد رد وفدكا الى بنى هاشم، وروى ايضا انه ردها الى اولاد فاطمة\_ انتهى (احقاق الحق صفحه ١١٢.)
- ع قاضی نور الله شوستری نے اوپر کی روایت غلط بیان کی ہے بلکہ تاریخ الخلفاء میں عمر بن عبدالعزیز کا بیان درج ہے کہ رسالت مآب طلط بیان کی وفات کے بعد باغ فدک حضرات شیخین کی نگرانی میں رہا اور لوگو گواہ رہنا کہ جس طرح اس باغ کی ملکیت رسول اکرم طلط بی عہد مبارک میں تھی اب بھی اسی طرح جمہور مسلمانوں کی ملکیت رہے گی۔ مترجم تاریخ الخلفاء .....(اقبال احمد)
- ⑤ واما دعوى فاطمة فدكا اشهر من ان يطلب صحتها في كتب الصحاح اذ قدعم خبرها العلماء و ـ الحهال والسادة والا تباع والرؤس والا ذناب و قد مثل به مثل ذلك بخمس مأة سنة بعض حكماء الشعراء بقوله: ملك بخشا ينده درحرمان ميمون خدمتت چون خلافت بے على بوده ست و بے زهرا فدك\_ واماما ذكره من ان مجرد نقل اهل التواريخ لايصير حجة و سببا للقدح في الخلفاء ⇔⇔

#### ا يت بينات - چهارم که کارگان کارگ

ملک بخشایندہ درحرمان میمون خدمتت چوں خلافت بے علی بودست بے زہرا فدک

مجیب نے جو یہ ذکر کیا ہے کہ صرف ارباب تواری کی کانقل کر دینا قدح خلفاء کے لیے کافی نہیں، تو اس میں یہ بات ہے کہ اگر کتب تواری میں وہ امور نقلی ہیں جواور کتا بول سے بھی ثابت ہوتے ہیں تو وہ ضرور صحیح ثابت ہوں گے اور اصول میں یہ مقرر ہو چکا ہے کہ نقلیات میں ایک شخص عادل کی خبر کافی ہوتی ہے اور اگر شہرت اور تو اتر معنوی کی حد کو پہنچ جائے تو تعدیل کی بھی ضرورت نہیں رہتی ۔مصنف حلی نے یہاں صرف واقدی ہی کی روایت سے تمسک نہیں کیا بلکہ اور راویوں کی بھی تصریح کی ہے اور ان اخبار کا بھی اشارہ کیا ہے جو خصم کے نزدیک صحیح مان فراد کی ہیں اور اس کی تائید اس مناظرے سے کی ہے جو ایام مامون میں اس بارہ میں ہزار فقہاء کے سامنے ہوا تھا اور ان دوحد شوں سے جو سید الحفاظ اور صدر الائمہ اہل سنت سے مروی میں اس کی تکمیل کی ہے،مصنف حلی کے ذمے اسی قدر ہے کہ نقل کی تھیج کر دیں اگر خصم انکار میں اس کی تکمیل کی ہے،مصنف حلی کے ذمے اسی قدر ہے کہ نقل کی تھیج کر دیں اگر خصم انکار کے این اس کی تکمیل کی ہے،مصنف حلی کے ذمے اسی قدر ہے کہ نقل کی تھیج کر دیں اگر خصم انکار

⇒⇔ ففيه ان ما اشتمل عليه كتب التواريخ من جملة العلوم النقلية فيثبت بما ثبت به غيره من الامور المنقلية وقد تقرر في الاصول ان خبر العدل الواحد في النقليات فيثبت به واذا بلغ الى حد الشهرة والتواتر المعنوى استغنى عن التعديل والمصنف لم يتمسك ههنا بمجرد رواية الواقدى بل صرح بغيره اشار لى كثرة الاخبار المحكوم عليها الصتحة عندالخصم وايده بما روى من مناظرة الف نفس من الفقهاء ايام المومن في ذلك واكمله بالحديثين المرويين عن سيد الحفاظ اهل السنة و صدرائمتهم الفقهاء ايام المومن في ذلك واكمله بالحديثين المرويين عن سيد الحفاظ اهل السنة و صدرائمتهم كي روايت كاج واتقاق التي يين وركيا ہے وہ متعلق وعولي فرك كنيس ہے، بلكہ بهدفدك كے ہے جمے بم اوپر ذكر كيا ہے وہ متعلق وعولي فرك كنيس ہے، بلكہ بهدفدك كے ہے جمے بم اوپر ذكر كيا ہي اور مدرالائمة كي روايت بھي وعولي بهد نے غير متعلق ہم، چنا نچر يدونوں روايتيں جو كثف التى بيان كي كي بيان على الله فاطمة على فاعطة ها فدك، وقدروى صدرالائمة اخطب خوارزم الموفق بن القربي حقه دعا رسول الله فاطمة على فاعطة ها فدك، وقدروى صدرالائمة اخطب خوارزم الموفق بن الحمد المكى قال و مما سمعت في معاويه باسنا دى عن ابن عباس قال قال رسول الله في يا على ان الله و جعل صدا قها الارض فمن مشيٰ عليها مبغضا لهامشيٰ حراما۔ احقاق الحق صفحه ۱۵ منه.

ایت بیات بهارم کی کارگری ک

اگرچہاس میں قاضی نور اللہ شوستری صاحب فرماتے ہیں کہ مصنف نے اور روایتوں کا بھی حوالہ دیا ہے، مگر ہمیں تو کوئی روایت کتاب''کشف الحق'' میں نہیں ملی ،سوائے ان کے جن کو ہم نے نقل کیا ہے۔ اور نہ قاضی صاحب نے اپنی ''احقاق الحق'' میں سوائے مجر دعوے شہرت کے کوئی روایت یا کوئی سند پیش فرمائی ہے۔ دونوں کتابیں ایران کے چھاپے کی موجود ہیں جوکوئی جاہے دیکھ لے۔

طرائف میں بھی اگرچہ جناب ثقة الاسلام علی بن طاؤس حلی نے بہت کچھ قلم کا زور دکھایا اور بہت کچھ زبان درازی فرمائی ہے مگر کوئی صحیح روایت اور کوئی معتبر سند آپ نے بھی دعویٰ ہبہ فدک کے متعلق پیش نہیں فر مائی ہےان کی طرائف مطبوعہ جمبئی میں صفحہ کا سے تاصفحہ ۸۰ فدک کا بیان ہے، مگر اس میں متعلق اس دعویٰ کے ماسوائے قصہ مامون اور عمر بن عبدالعزیز کی حکایت کے ایک روایت بھی درج نہیں ہے جس میں پہلکھا ہو کہ حضرت سیدہ نے فدک کا دعویٰ ابوبکرصدیق خالٹین کے سامنے کیا اور انہوں نے شہادت طلب کی اور اسے رد کیا، صرف معمولی سب وشتم پر کفایت کی ہے اورعوام کے دلوں میں شبہ پیدا کرنے کے لیے قوت بیانیه کا زور دکھایا ہے کہ باوجود بکہ فاطمہ رہائٹیا معصوم تھیں اور باوجود بکہ حضرت علی رہائٹیا نے شہادت دی اور حضرت ام ایمن طالبیما نے بھی تصدیق کی مگر ابوبکر طالبیہ نے ان سب کو حجموثا قرار دیا اور ان کے دعویٰ کی نسبت بیہ خیال کیا کہ وہ اپنے نفع حاصل کرنے کے لیے حقوق مسلمین کا غصب کرنا جا ہتی ہیں تا کہ ان باتوں کوسن کرلوگ پریشان ہوں اور ان کے دلوں میں حضرت ابوبکر خالٹین کی طرف سے شبہ پیدا ہو۔ مگر جب کہ نہ دعویٰ ہبہ کا پیش ہوا، نہ شہادت ما نگی گئی نهاس کی تر دید ہوئی۔ بلکہ بیہ سب جھوٹی با تیں اور بنائی ہوئی کہانیاں ہیں اور جن علماء اہل سنت نے اس کا جواب دیا ہے وہ محض علی سبیل انتسلیم و الفرض ہے۔ تو بیرساری خوش تقریریں لغواور فضول ہیں۔ ان کا کام تھا کہ اول بنیاد ثابت کرتے اور کوئی ایک بھی صحیح روایت متعلق اس دعوے کے ہمارے یہاں سے پیش فر ماتے ، پھر جو دل جا ہتا وہ لکھتے اور جو کچھالم کا زور دکھانا تھا وہ دکھاتے .... بے بنیاد بات اور جھوٹے قصے بیساری لن ترانیاں بننے

حرار آیات بینات ب

ان کی کتاب طرائف میں جوروایت متعلق قصہ مامون کے ہے، اسے وہ یوں لکھتے ہیں کہ عجیب وغریب ماجرا یہ ہے کہ باوجود بکہ فاطمہ خالفیجا بنت رسول اللہ طلقے آیم کی بزرگی اور جلالت وطہارت کا اقبال کرتے بھی تھے مگران پر طرح طرح کے ظلم وستم کیے اور ان کی اور ان کے باپ کی حرمت کو پامال کیا۔ اور باوجود یکہ حضرت فاطمہ رہالٹیما کا زنان اہل جنت کی سیدہ ہونے کی تصدیق کرتے تھے، مگران کوایذا دی اور طرح طرح سے ستایا۔ چنانچہ اہل تواریخ نے ایک طویل رسالہ میں جو مامون خلیفہ عباسی کے حکم سے موسم حج میں لکھا اور بڑھا گیا تھا،اس کا بیان کیا ہے۔صاحب تاریخ عباسی نے اسے لکھا ہے۔اور رومی فقیہ صاحب تاریخ نے بھی ان حوادث میں جو۲۱۲ء میں ہوئے اس کی طرف اشارہ کیا ہے۔ اور اس کا قصہ یہ ہے کہ اولا د حسنین ظافیجا نے اپنے قبضے کا مرافعہ خلیفہ مامون کے سامنے اس دعوے سے پیش کیا کہ فدک اورعوالی ان کی والدہ فاطمہ خالٹیما بنت محمد نبی طلتی علیم کا تھا ابو بکر خالٹیم نے ان کے قبضے سے ان کو ناحق لےلیا۔اب ہم اپناانصاف اورظلم کا انکشاف حیاہتے ہیں۔اسی پر مامون نے علاء حجاز وعراق کے دوسوعلاء کو جمع کیا اور نہایت تا کید کی کہ ادائے امانت اور انتاع صدق کریں اور ور ثه فاطمه رطالتی ان جوقضیه بیش کیا تھا ان سے بیان کی اور بوچھا کہ تمہارے نز دیک اس باب میں کوئی حدیث سیجے ہے۔اور اسی باب میں بہت سے لوگوں نے بشرین الولید اور واقدی اور بشر بن غیاث سے حدیثیں روایت کی ہیں کہ بیسب ان احادیث کواینے نبی محمر طلط علیم کیا پہنچاتے ہیں کہ جب خیبر فتح ہو گیا تو آپ نے یہود کے گاؤں میں سے ایک گاؤں اپنے لیے خاص كرليا۔ پھر جرئيل عَاليه ان ازل ہوئے اور بيآيت لائے ﴿وَاٰتِ ذَا الْقُرْ لِي حَقَّهُ ﴾ آپ نے یو چھا کہ ذی القربیٰ کون لوگ ہیں اور ان کاحق کیا ہے؟ جبرئیل نے کہا کہ فاطمہ ہیں، پھر آپ نے فدک ان کو دے دیا، اس کے بعد پھرعوالی ان کو دیا، اور بیمستقل طور پر فاطمہ رہا تھے کے پاس رہے۔ یہاں تک کہان کے والد بزرگوار محمد طلطے علیہ نے وفات یائی۔ جب ابوبکر ا سے بیعت ہوئی تو انہوں نے کہا کہ میں اس شے کو جسے تمہارے باپ نے تم کو دی ہے روک

نہیں سکتا۔اور پیرچاہا کہان کوایک و ثیقہ لکھ دیں کہ ابو بکر کوعمر بن خطاب نے ہوشیار کیا اور کہا کہ بیرا یک عورت ہیں ان سے گواہ طلب کرو۔ ابوبکر زمالٹین نے حکم دیا کہ گواہ لاؤ۔ تو فاطمہ زمالٹیما ام ایمن اور اساء بنت عمیس خلیجا کومع علی بن ابی طالب خلید؛ کے گواہ لائیں۔ پھریپخبرعمرکو پینچی تو وہ ابوبکر <sub>ظالفن</sub>' کے پاس آئے اور ابوبکر <sub>خالفن</sub>' نے اس ماجرے کوان سے کہا کہ ان سب نے گواہی ان کے دعوے کی دی اور فاطمہ رہائٹیما کے لیے ایک و ثیقہ لکھ دیا۔عمر نے وہ و ثیقہ لے لیا اور کہا کہ فاطمہ ایک عورت ہیں اورعلی اس کے شوہر ہیں اپنا نفع حیاہتے ہیں اور شہادت دو عورتوں کی بے مرد کی درست نہیں ہوتی۔ ابوبکر نے اس خبر کو فاطمہ طالٹیہا سے کہلا بھیجا۔ آپ نے قتم کھا کر فرمایا کہ خداوہ ہے جس کے سوا کوئی معبود نہیں کہ ان لوگوں نے شہادت حق کی ادا کی تھی ۔ پھرابو بکر خلائیۂ نے کہا کہ شاید آپ تیجی ہوں لیکن اور گواہ لے آؤ جواپنا نفع نہ جا ہتا ہو۔ انہوں نے کہا کہتم نے میرے باپ رسول الله طلط ایکا سے بیہیں سنا کہ فرماتے تھے کہ اساء بنت عمیس خالٹیجا اور ام بمن طالٹیجا اہل جنت سے ہیں، دونوں نے کہا کہ ہاں، آپ نے کہا کہ جوعورتیں اہل جنت سے ہوں وہ باطل گواہی دے سکتی ہیں۔ پھر آپ خفا ہوتی ہوئی گھر لوٹ آئیں۔اوراینے باپ سے پکارکرکہتی تھیں کہ میرے باپ نے مجھ کو بیخبر دی ہے کہ سب سے اول میں ان سے ملوں گی۔قشم ہے خدا کی کہ میں اس کی شکایت ان سے کروں گی۔ پھروہ مریض ہو گئیں اور علی رہائیہ ' کو وصیت کی کہ ابو بکر اور عمر ان کی نماز نہ پڑھیں۔ اور آپ نے ان دونوں کو جیموڑ دیا اور ان سے بات نہ کرتی تھیں، حتیٰ کہ آپ کا انتقال ہو گیا اور علی وعباس خلیجہا نے آپ کورات میں دفن کیا۔ پس مامون نے اسی مجلس میں اسی دن اولا د فاطمہ رہائی ہوا کوفدک دے دیا۔ پھر دوسرے دن ایک ہزارعلاء وفقہاء کو بلایا اوران سے صورت حال بیان کی اوران کواللّٰہ کا خوف دلایا اور ان سب نے آپس میں مناظرہ کیا۔ پھران کے دوفریق ہوئے۔ایک فريق ان ميں په کہنا تھا کہ ہمارے نز دیک شوہرا پنا نفع جا ہتا ہے تو اس کی شہادت قبول نہیں ہو سکتی، کیکن ہم خیال کرتے ہیں کہ حلف فاطمہ رہائٹیہا نے ان کے دعویٰ کو ثابت کر دیا تھا مع دو عورتوں کی شہادت کے .....اور ایک فریق بیر کہنا تھا کہ ہم یمین وشہادت برحکم لازم نہیں سمجھتے

ا يت بيات چهارم که کارگرای کارگ

کیکن زوج کی شہادت جائز ہے۔ اور ہم اس کواپنا نفع چاہنے والانہیں خیال کرتے اور ان کی شہادت دوعورتوں کی شہادت پر فاطمہ ظالمیہ طالمیہ طالمیہ اسکا ہے دعوے کو ثابت کرتی ہے۔ غرض ان دونوں فریق کا باوجود اختلاف کے اس امریرا تفاق تھا کہ فدک وعوالی کا استحقاق فاطمہ طالتی کا تھا۔ اس کے بعد مامون نے ان سے فضائل علی خالئیہ کو دریافت کیا۔ تو انہوں نے بہاں طرفہ جلیل بیان کیا ہے جورسالہ مامون میں مذکور ہے۔اور پھران سے فاطمہ رٹائٹیزا کا حال دریافت کیا تو انہوں نے ان کے باپ سے ان کے بہت سے فضائل بیان کیے، پھرام ایمن طالٹیما اور اساء بنت عمیس خلانیہ کا حال دریافت کیا تو انہوں نے اپنے نبی محمد طلقے علیم سے روایت کی کہ بیہ دونوں اہل جنت سے ہیں۔ مامون نے کہا: کیا بیہ ہوسکتا ہے کہ بیہ کہا جائے یا اعتقاد کیا جائے کے علی بن ابی طالب رضائیۂ باوجود ورع وز مدے فاطمہ رضائیۂ اکے لیے جھوٹی گواہی دیں، حالانکہ خدا و رسول طلط علیہ ان کے فضائل بیان کرتے ہیں۔ یا یہ ہوسکتا ہے کہ ان کے علم وفضل کا اعتقادر كاكريه كها جائے كه وه اليي شهادت دينے كو تيار ہو جائيں جس كا خود حكم نہ جانتے ہوں اور کیا بیہ جائز ہوسکتا ہے کہ فاطمہ خلائیہا باوجودعصمت وعبادت اورنساء عالمین ونساءاہل جنت کے سیدہ ہونے کے جس کی تم روایت کرتے ہوائیں شے طلب کریں جوان کی نہ ہواور تمام مسلمانوں برطلم پیند کریں اور اس پر لاالے الا ھے وکی شم کھائیں۔ یا پیرجائز ہے کہ ام ا يمن خالڻيئها اور اساء بنت عميس خالڻيءَ حجو ڻي گوا ہي ديب، حالا نکه و ہ اہل جنت سے ہوں \_ بے شک فاطمہ والٹیما برطعن کرنا کتاب اللہ برطعن کرنا ہے اور دین میں الحاد ہے، کبھی ہو نہیں سکتا کہ بیہ بات اس طرح ہوئی ہو۔ پھر مامون نے ان سے معارضہ اس حدیث سے کیا جسے انہوں نے روایت کیا ہے کہ علی بن ابی طالب نے بعد وفات آنخضرت طلعے علیم کے منادی کرائی کہ جس کسی کا رسول اللہ طلط علیہ میر خد ہو یا کوئی وعدہ تو وہ میرے یاس آئے تو بہت سے لوگ آپ کے پاس آئے اور انہوں نے جو بیان کیا آپ نے بے گواہ طلب کیے ان کو دے دیا۔اورابوبکر رضائلیہ نے بھی اس قتم کی منادی کرائی تو جربرین عبداللہ نے آ کر پیغمبر طلط علیم یرایک وعدہ کا دعویٰ کیا اور ابوبکر خالٹیۂ نے بے گواہی کے اس کو دے دیا۔اور پھر جاہر بن عبداللہ نے آکر دعویٰ کیا کہ ان سے پیغیر طفی آنے وعدہ کیا تھا کہ ان کو مال بحرین میں سے ایک تہائی دیں گے جب بحرین کا مال آپ کی وفات کے بعد آیا تو ان کو ابو بکر زباتیٰ نے ایک تہائی مال دے دیا۔ ان دونول نے دعویٰ بے گواہ کے کیا تھا۔ عبد المحمود کہتے ہیں ۔۔۔۔۔ کہ اس حدیث کو حمیدی نے الہ جسم بین الصحید حین افراد مسلم کی نویں حدیث مند جابر میں ذکر کیا حمیدی نے الہ کہ میں نے جو ان کا شار کیا تو پانچ سو تھے، تو ابو بکر زباتیٰ نے جابر سے کہا کہ اس حدیث ہیں کہ رسالہ مامون میں لکھا ہے کہ اس حدیث عبد اللہ کے المون نے نہایت تعجب کیا اور کہا کہ کیا فاطمہ زباتیٰ اور ان کے گواہ جریر اور جابر پسر ان عبد اللہ کے کامون نے نہایت تا کید کی اور عبد اللہ کے اس دیا نہایہ کے کہ اس حدیث میں مامون نے نہایت تا کید کی اور عبد اللہ کے کہ اس دیا نے اس رسالہ کے کلھے جانے کی نہایت تا کید کی اور یہ کہ موسم جج میں سارے لوگوں کے سامنے پڑھا جائے۔ اور فدک وعوالی کو محمد بین نجی الحسین بن علی بن الحسین بن الحسین بن الحسین بن علی بن الحسین بن الحسین بن علی بن الحسین بن الحسین بن الحسین بن علی بن علی بن علی بن الحسین بن علی بن علی بن علی بن ا

عمر بن عبدالعزیزؓ کا قصہ ردفدک کا ابو ہلال عسکری کی کتاب''اخبار الاوائل'' سے اسی طرح پرلکھا ہے،جبیبا کہ''کشف الحق'' میں لکھا ہے۔

بحارالانوار میں بھی کوئی معتبر روایت دعویٰ ہبہ فدک کے متعلق ہمارے یہاں کی کتابوں سے پیش نہیں کی گئی۔

عماد الاسلام میں جناب مولانا دلدارعلی صاحب نے بھی کوئی روایت باسناد صحیح اس دعویٰ کے ثبوت میں پیش نہیں فرمائی۔ آپ نے جو کچھ عماد الاسلام میں ارشاد فرمایا ہے اس میں ایک روایت تو وہ ہے جس میں مامون کے مباحثہ اور فدک کے رد کا قصہ ہے ، اور اسے آپ نے طرائف سے بعینہ نقل فرمایا ہے ، جبیبا کہ خود چو تھے فائدے کے پہلے مسئلے میں کھتے ہیں:

((وقال السيد على بن طاؤس في اطرائف و من الطرائف العجيبة . ))

ا يت بيات - بهارم المحال المحا

ما في الباب الثاني من الصواعق المحرقة و في الادب السابع من الذكر الخامس عشرمن القسم الثاني من الصواعق المحرقة و في الادب السابع من الذكر الخامس عشرمن القسم الثاني و من جواهر العقدين للسيد سهمودي اخرج الحافظ ابن شبه عن النمير بن الحسان قال قلت لزيد بن على هو اخوالبا قر و انا اريد ان اهجن امر ابي بكران ابا بكر انتزع من فاطمة فقالت ان رسول الله على هو اخوالبا قر و انا اريد ان اهجن امر ابي نغير شيئا تركه رسول الله في فاتته فاطمة فقالت ان رسول الله اعطاني فدك فقال هل لك على هذا بينة فجاء ت بعلى فشهد لها ثم جاء ت بام ايمن فقالت اليس تشهداني من اهل الحينة قال بلي قالت في قبال البينة فجاء ت بعلى فشهد لها ثم جاء ت بام ايمن فقالت اليس تستحقينها الى آخر القصة و في الفصل الخامس من الباب الاول من كتاب الصواعق المحرقة و دعواها انه نحلها قد كالم يات بينة الا بعلى وام ايمن فلم يكمل نصاب البينة على ان في قبول شهادة الزوج لزوجته خلافابين العلماء و عدم حكمه بشاهد و يمين اما لعله لكونه ممن لا يراه كالكثيرين من العلماء او انها لم تطلب الحلف مع من شهد لهما وزعمهم ان الحسن و الحسين وام كاثوم شهدوا لها السادس من شرح الواقف فان قبل ادعت فاطمة انه في نحلها فدكا وشهد على و الحسن والحسن والحسين وام كلثوم والصحيح ام ايمن فرد ابوبكر شهادتهم، قلنا اما الحسن و الحسين وام كلثوم فلقصور هما نصاب البينة ت ۱ اعماد الاسلام

ا يت بينات - يبارم المحال المح

گواہی نہیں دینے کہ میں اہل جنت سے ہوں۔ ابو بکر خلائیۂ نے کہا بے شک۔ تب انہوں نے کہا کہ میں گواہی نہیں دینے کہ میں اہل جنت سے ہوں۔ ابو بکر خلائیۂ نے فاطمہ خلائیۂ کوعطا کیا تھا۔ اس پر کہا کہ میں گواہی دینے فاطمہ خلائیۂ نے کہا کہ کیا ایک مرداور عورت کی گواہی سے دعوی ثابت ہوسکتا ہے .....الی آخر القصة .

اس کے آگے کا پورا قصہ بیان نہیں کیا ہے اور وہ یہ ہے کہ زید بن علی نے کہا کوشم ہے خدا کی کہا گریہ معاملہ میر ہے سامنے پیش ہوتا تو ہیں بھی اس میں وہی تھم دیتا جوابو بکر ڈواٹٹیئا نے دیا تھا۔ اور صواعق محرقہ کے باب کی پانچویں فصل میں بدلکھا ہے کہ حضرت فاطمہ ڈواٹٹیئا کا دعویٰ کہ آنخضرت ملتی ہوا اس لیے کہ سوائے علی ڈواٹٹیئا کا اور ام ایمن کے وہ اس پر اور کوئی گواہ نہیں لا کیں اور نصاب شہادت پورا نہیں ہوا۔ سوااس کے مان علماء میں اختلاف ہے کہ زوج کی شہادت زوجہ کے لیے قبول ہوسکتی ہے بیانہیں ۔ اور بیا گمان مان کا کہ حسنین اور ام کلثوم نے شہادت دی باطل ہے۔ سوااس کے فرع کی شہادت اور نابالغ کی گواہی غیر مقبول ہے۔ اور شرح مواقف کے چو تھے مقصد میں بیاکھا ہے کہا گر یہ بات کہی کی گواہی غیر مقبول ہے۔ اور شرح مواقف کے چو تھے مقصد میں بیاکھا ہے کہا گر یہ بات کہی جائے کہ فاطمہ بڑائٹیئا نے بہد فدک کا دعویٰ کیا اور علی وحسنین اور ام کلثوم ڈواٹٹیئا نے بہد فدک کا دعویٰ کیا اور علی وحسنین اور ام کلثوم ڈواٹٹیئا نے بہد فدک کا دعویٰ کیا اور علی وحسنین اور ام کلثوم ڈواٹٹیئا نے بہد فدک کا دعویٰ کیا اور علی وحسنین اور ام کلثوم ڈواٹٹیئا نے بہد فدک کا دوریٰ کیا اور علی وحسنین اور ام کلثوم ڈواٹٹیئا نے تہادت دی اور ابو بکر ڈواٹٹیئا نے اسے رد کیا تو اس کا جواب ہم بیدیں گ

جناب مولانا دلدارعلی صاحب نے اس کے سوا اور پچھنہیں لکھا۔ اور چونکہ یہ بھی بیان کیا جاتا ہے کہ حضرت فاطمہ وٹائٹی انے یہ دلیل بھی حضرت ابوبکر صدیق وٹائٹی کے سامنے پیش کی تھی کہ اس کے متعلق جناب ممدوح عماد الاسلام جیسی کہ فدک میرے قبضے میں تھا۔ امید ہوتی تھی کہ اس کے متعلق جناب ممدوح عماد الاسلام جیسی مبسوط اور مشہور کتاب میں کوئی سند ہمارے یہاں سے پیش کریں گے مگر جو پچھ انہوں نے بیان فرمایا اس سے ثابت ہو گیا کہ اس باب میں کوئی ضعیف حدیث اور غیر معتبر روایت نام کے واسطے بھی انہوں نے نہیں یائی۔

عماد الاسلام کے بعد طعن الر ماح جناب سیدمحمر صاحب قبلہ کی ایک ایسی کتاب ہے جس

ا يت بيات - چهارم که کارگرای که کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای کارگرای

کی نسبت خیال گزرسکتا ہے کہ اس میں ضرور دعویٰ جبہ فدک کے ثبوت میں کوئی شیخ روایت درج ہوگ۔ مگر افسوں ہے کہ متوقعین کی بیرتو قع بھی اس کے دیکھنے سے نا امیدی میں بدل گئے۔ جناب ممدوح نے سوائے اعادہ ان تاریخی اخبار کے جو ان کے متقد مین اور والد ماجد نے لکھے ہیں یا حوالہ دینے بعض اس قتم کی روایتوں اور اقوال کے کوئی ایک خبر یا ایک روایت بھی بہ اسناد شیخ ایسی پیش نہیں فر مائی جس سے اس دعوے کا ثبوت ہوتا۔ اور جس کی وجہ سے یہ کتاب بقول ان کے ہم مشر بوں کے لاجواب سمجھی جاتی۔ بحر حال جناب ممدوح نے طعن الرماح میں جن اقوال اور روایات کو اپنے متقد مین کی کتابوں سے قتل کیا ہے اور جو تازہ اقوال فور پیش کے ہیں ، ان میں سے ایک روایت تو نمیر بن حسان کی ہے ، جس میں حضرت زید سے فرد پیش کیے ہیں ، ان میں سے ایک روایت تو نمیر بن حسان کی ہے ، جس میں حضرت زید سے فرک کے متعلق سوال کرنے کا ذکر ہے ، جسیا کہ وہ فرماتے ہیں :

((ابن حجر درباب ثانی صواعق محرقه و سید سهمودی در جواهر العقدین از حافظ ابن شبه روایت کرده واللفظ للاخیر عن النمیر بن حسان قال قلت لزید بن علی و انا ارید ان اهجن ابا بکر سالخ.))

''ابن حجر نے صواعق محرقہ کے دوسرے باب میں اور سید سہمودی نے جواہر العقدین میں حافظ ابن شبہ سے نمیر بن حسان کی زبانی بیروایت کی ہے کہ میں نے زید بن علی سے کہا کہ میراارادہ ہے کہ ابو بکر کو میں معتوب بناؤں۔' اوران الفاظ کے لکھنے کے بعد جوعماد الاسلام میں فدکور ہیں، آپ فرماتے ہیں:

((ایس روایت صریح ست دریس که جناب سیده نزدابی بکر آمده دعوی هبه فرموده و اوگواه و شاهد طلب نمود و جناب باب مدینة العلم و نفس رسول وام ایمن که بنا بر حدیث متفق علیه نبوی مبشر بهشت وبد و ابوبکر نیز بآن اقرار نمود ادائے شهادت کردند پس او قبول نه کردو گفت از گواهی یك

ایت بیات پہاری کھو گاگھ کا گھاک کا گھا

مردو یك زن ثبوت حق نمی شود .....)) انتهی

''بیروایت بالکل صریح ہے کہ حضرت فاظمہ ونائٹی نے ابوبکر ﷺ کے اور حضرت باغ فدک کا دعویٰ کیا اور ابوبکر ونائٹی نے گواہ و شہادت طلب کیے اور حضرت علی ونائٹی اور حضرت ام ایمن ونائٹی جو بنا بر حدیث نبوی جنتی تھے، انہوں نے شہادت دی مگر ابوبکر ونائٹی نے بیشہادت قبول نہیں کی اور فرمایا کہ ایک مرد اور ایک عورت کی گواہی سے حق ثابت نہیں ہوتا۔''

دوسری روایت ابوبکر جو ہری کی جناب مجتهد صاحب نے "شرح نهج البلاغة ابن ابی الحدید" سے قتل کی ہے اور فرمایا ہے:

((وایضا ابوبکر جوهری که کنیت شریفش شاهد عدل نصب و تسنن اوست روایت کرده قالت فاطمة وااان ام ايمن تشهد ان رسول الله اعطاني فدك فقال لها يابنت رسول الله والله ماخلق الله خلقا احب الى من رسول الله ابيك ولوددت ان السماء تقع على الارض يوما مات ابوك الى ان قال ان هذا لما لم يكن للنبي انما كان مال من اموال الـمسلمين يحمل به الرجال و ينفقه في سبيل الله فلما تو في رسول الله وليته كما كان يوليه قالت والله لا كلمتك ابدا قال لا هـجرتك ابدا قالت والله لادعون الله عليك قال والله لا دعوت الله لك فلما حضرتها الوفاة اوصت ان لايصلى عليها فدفنت ليلا. )) انتهى على ممانقله ابن ابى الحديد. ''نیز ابوبکر جوہری نے جن کی کنیت ان کے سنی اور ناصبی ہونے کی دلیل ہے، روایت کیا ہے کہ،حضرت فاطمہ ظائیہا نے فرمایا کہ ام ایمن گواہی دیتی ہیں کہ رسول الله طلط الله طلط في الله عند مجھے ديا تھا تو ابوبكر نے ان سے كہا كہ اے بنت

رسول الله! میں قتم کھا کر کہتا ہوں کہ اللہ کی کوئی مخلوق میر نے نزدیک تمہارے باپ رسول اللہ طلق کی نے نیاں ہوں کہ جس روز تمہارے باپ نے انتقال فر مایا کہ آسمان زمین پر گر پڑے۔ یہاں تک کہ ابو بکر تمہارے باپ نے انتقال فر مایا کہ آسمان زمین پر گر پڑے۔ یہاں تک کہ ابو بکر نے کہا کہ یہ مال ناوں کا ہے، آپ اس مال نے کہا کہ یہ مال خاص پیمبر طلق آئے تا کا نہ تھا بلکہ مسلمانوں کا ہے، آپ اس مال سے لوگوں کو جہاد کا سامان دیتے اور راہ خدا میں صرف فر ماتے، اب رسول اللہ طلق آئے نے وفات پائی تو میں بھی اس میں اسی طرح کروں گا جس طرح آپ کہا کہ کہ کروں گا، ابو بکر فرائٹی نے کہا: میں بھی تم کو نہ چھوڑوں گا۔ فاطمہ وزائٹی نے کہا: میں بھی تم کو نہ چھوڑوں گا۔ فاطمہ وزائٹی نے کہا کہ میں اللہ سے تمہارے لیے بددعا کروں گی، ابو بکر وزائٹی نے کہا کہ جب حضرت فاطمہ وزائٹی کی وفات قریب پینچی تو میں تمہارے لیے دعا کروں گا۔ جب حضرت فاطمہ وزائٹی کی وفات قریب پینچی تو میں تمہارے لیے دعا کروں گا۔ جب حضرت فاطمہ وزائٹی کی وفات قریب پینچی تو میں تمہارے نے وصیت فر مائی کہ ابو بکر ان کی نماز نہ پڑھیں اس لیے وہ شب میں وفن کردی گئیں .....، نتی

تیسرے مجہد صاحب نے عمر بن عبدالعزیزؓ کے ردفدک کا ذکر ابو ہلال عسکری کی کتاب "اخبار الاوائل" اوریا قوت حموی کی کتاب "مجم البلدان "اورابن ابی الحدید کی "شرح نہج البلاغ،" سے کیا ہے اور اس میں انہی باتوں کونقل فرمایا ہے جن کو ان کے والد ماجد نے عماد الاسلام میں اور قاضی نور اللہ شوستری نے بیان فرمایا ہے۔

چوتھے خلیفہ مامون کی مجلس قائم کرنے اور فدک واپس دینے کی روایت جوطرائف میں منقول ہے اور طرائف میں منقول ہے اور طرائف سے عماد الاسلام میں نقل کی گئی، پھرنقل درنقل کی ہے، صرف بیت تصرف کیا ہے کہ بجائے عربی عبارت کے اس کا ترجمہ فارسی میں کر دیا ہے۔

پانچویں وہ روایت''معارج النوت'' کی جناب مجہد صاحب نے نقل کی ہے جوعماد الاسلام میں بیان کی گئی ہے جس میں ذکر ہے کہ بیغمبر خداط الم میں بیان کی گئی ہے جس میں ذکر ہے کہ بیغمبر خداط الم میں بیان کی گئی ہے جس میں ذکر ہے کہ بیغمبر خداط الم میں بیان کی گئی ہے جس میں وثیقہ تھا کہ آنخضرت طلط اللہ کی وفات کے بعد حضرت فاطمہ وٹائی کی وفات کے بعد حضرت

المرازية بينات بي

فاطمه و النجاب فی ابو بکر و النجاب فی الی اوراسے بول کھا ہے: (( و ایضا در روضة الصفا و هم در کتاب "معارج النبوت" که مشهور بسیر ملا معین هروی است از مقصد اقصی نقل کرده که بعضے می گوید النجا) باقی عبارت و بی ہے جو عاد الاسلام سے آیت ﴿ وَاٰتِ ذَا الْقُرْبِی حَقّه ﴾ کی بحث میں ہم پہلے قال کر چک بیں۔

چھے المال والنحل شہرستانی کا بھی حوالہ ہے کہ شہر ستانی در ملل و نحل گفته ((الخلاف الثالث فی امر فدك والتوارث عن النبی و دعوی فاطمة کھی علی نبینا و علیها السلام وراثه تارة و تملیکا اخری حتی دفعت عن ذلك بالروایة المشهورة عن النبی نحن سائر الانبیاء لانورث ماتر کناه صدقة)) که تیبرا خلاف فدک کے معاملے میں ہے اور پینم برخدا طی آی وراثت میں اور فاطمہ و فاطمہ و فائی کی نبیاد پر کہ پینم برخدا طی آی کیا اور بھی ملیت کا، اور اس سے وہ محروم کر دی گئیں اس حدیث کی بنیاد پر کہ پینم برخدا طی آی نی ہارا کوئی وارث نہیں ہوتا جو ہم چھوڑتے ہیں وہ صدقہ ہے۔''

ساتویں مواقف اور شرح مواقف کا اس دعوے کی تائید میں حوالے دیا ہے اور جو کچھ ''عماد الاسلام'' میں لکھا تھا اسے نقل کر دیا ہے۔

آ تھویں امام رازی کی''نہایت العقول'' کی سند پیش کی ہے اور''عماد الاسلام'' سے جو کہ''نہایت العقول'' کے جواب میں کھی گئی ہے عبارت نقل کی ہے، و ھو ھذہ:

((الفائدة الرابعة فيما يتعلق بنحلة النبى قال الرازى مجيبا عما ذكر من قبل الامامية ثانيا منعها فدكا بانه لو وجب عليه تصديقها في هذه الدعوى لكان ذلك المال ما يذكرونه من وجوب عصمتها و قد سبق الكلام عليه اوللبينة لكن البينة الرعية ما كانت حاصلة لايقال فيلزم ان تكون طالبة عن ذلك

من غير بينة و ذلك لايليق بها لانا نقول لعلها كانت تذهب اليه الى ان الحكم بالشاهد الواحد واليمين جائز كماذ هب اليه بعضهم وان ابا بكر ما كان يذهب الى ذلك.))

"تشئید المطاعن" میں جناب مولانا سیر محمد قلی کنتوری صاحب نے تحفہ اثنا عشریہ کے جواب میں بچیس کتابوں سے اس سند کے بیش کرنے کا دعویٰ کیا ہے، چنانچہ وہ فرماتے ہیں:

((اما آنچه گفته جواب ازیں طعن آنکه دعویٰ هبه از حضرت زهرا و شهادت دادن حضرت علی و ام ایمن یا حسنین علی اختلاف الروایات در کتب اهل سنت اصلا موجود نیست از مفتریات شیعه است در مقام الزام اهل سنت آوردن و جواب آن طلب یدن کمال سفاهست ست، پس مردود ست بانکه انکار وجود این دعویٰ و شهادت در کتب اهل سنت ناشی

از كمال عناد و عصبيت ست زيرا كه اين دعوي در كتب كثيره از كتب معتمده واسفار معتبر ايشان مذكورست مثل تصانیف عمر بن شبه و مجد مؤرخ و ابوبکر جوهری ـ ومغنى قاضى القضاة، و ملل و نحل شهرستانى ـ و كتاب الموافقة ابن سمان و معجم البلدان يا قوت حموى و محلى ابن حزم ونهاية العقول واتفسير كبير مسمى بمفاتيح الغيب ورياض النضرة وكتاب الاكتفا و فصل الخطاب و مواقف و شرح مواقف و جواهر العقدين ـ ووفاء الوفا وخلاصة الوفاهرسه از سيد سهمودي و حاشية صلاح الدين رومي برشرح عقائد نسفي از تفتازاني-و صواعق محرقة وبراهين قاطعة ومقصد اقصى و معارج النبوة و حبيب السير ورضة الصفا و در بسيار ع ازیں کتب وقوع ایں شهادت هم بریں دعویٰ مذکورست.)) ''صاحب تحفه اثناعشر بيرنے جو بيردعويٰ کيا ہے که حضرت فاطمه طالٹيها کا دعویٰ باغ فدک اور حضرت علی رضائتیهٔ و ام ایمن یا حسنین رشخانیم کا گواهی دینا که بیر باغ رسول الله طلطي الله عليه في ما يا تفاء بيدعوي سنيون كي كتابون مين بالكل موجود نهين اور پیسب شیعوں کی من گھڑت ہے اور اسے اہل سنت کے خلاف لا نا اور ان پر الزام قائم كركے ان سے جواب طلب كرنا بيشيعوں كى مكمل بے وقوفى و نادانى ہے۔مشارالیہ محدث دہلوی شاہ عبدالعزیز کا بیقول نا قابل قبول ہے اور سنیوں کی کتابوں میں اس دعویٰ وشہادت کا انکارصرف دشمنی وتعصب کی وجہ سے ہے۔ حالانکہ بیہ دعویٰ اہل سنت کی اکثر معتبر کتابوں اور تاریخوں میں موجود ہے۔ جیسے مٰدکورہ کتابوں میں،اوران بیشتر کتابوں میں بیدعویٰ اوراس کی شہادت تحریر ہے۔''

ا يت بينات - بيمارم كالمحاكم المحاكم ( 972 ) المحاكم ( 972 )

یہ لکھ کر پھر اپنے دعوے کے ثبوت میں ہر ایک کتاب کی عبارت لکھی ہے۔ اگر چہ صاحب "تشئيد المطاعن" نے بجیس کتابوں کے نام لکھ دیے ہیں مگر حقیقت میں ان میں سے کسی ایک کتاب میں بھی ایک روایت ایسی نہیں ہے جو سیح مواور بسلسلہ اسناد بیان کی گئی ہو۔اس میں اکثر کتابیں تو وہی ہیں جن کا ذکر''عماد الاسلام'' اور''طعن الرماح'' میں ہے۔اور وہی عبارتیں ہیں جوان میں نقل کی گئی ہیں اور بعض کتابیں جن کا ذکر ان میں نہیں ہے۔ان میں نہ کسی روایت کا بیان ہے نہ سوائے نام گنانے کے اس سے پچھ حاصل ہے۔ چنانچہ عمر بن شبہ میں سے خودان کی کسی تصنیف کا نام نہیں لکھا ہے، نہاس میں سے کوئی عبارت نقل کی ہے۔ بلكه "جواهر العقدين" مين جوروايت حافظ عمر بن شبه سيم منقول باسي كوآب نے لكھا ہے۔اورسیدنورالدین سہودی کی کتاب "وفاء الوفا باخبار دار المصطفعے" سے اسے قال کیا ہے جبیبا کہ "تشبید السمطاعن "صفحہ ۱۳۰ اور ۲۳۱ کے دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے۔ اور بیروہ روایت ہے جس میں حضرت زید شہید سے فدک کے متعلق سوال کرنے کا ذکر ہے۔شرح سے البلاغہ ابن ابی الحدید میں ابو بکر جو ہری سے بھی وہی روایت زید بن علی کی منقول ہے۔ اور مجد مؤرخ کی تصنیف کا جو ذکر ہے اس کی کیفیت یہ ہے کہ ان کی کسی خاص کتاب کا نہآ یہ نے نام لکھا ہے نہاس سے عبارت نقل کی ہے۔ بلکہ کتاب "وفاء الوف ابا خبار دار المصطفے "میں جوسیر نور الدین سہودی کی تصنیف ہے، اس سے بیقل کیا ہے۔ ((ذكر المجد في ترجمة فدك ما تقتضي ان الذي دفعه عمرالي على و عباس ووقعت الخومة فيه هو فدك فانه قال اعطاها فقال ابوبكر اريد بذلك شهودا شهد لها على فطلب لها شاهد آخر فشهدت لها ام ايمن فقال علمت يا بضعة رسول الله انه لا يجوز الابشهادة رجل و امرأتين فانصرفت ثم ادى اجتهاد عمرالي ردها لما ولى وفتحت الفتوح وكان

## ا يت بيات چهارم که کارگرای کارگ

على يقول ان النبى جعلها فى حياته لفاطمة وكان العباس يابى ذلك فكانا يختصمان الى عمر فيابى ان يحكم بينهما يقول انتها عرف بشانكما.))

''لینی مجد نے ترجمہ فدک میں بیان کیا ہے کہ مراد فدک سے وہی ہے جس کو حضرت عمر رضائنیہ' نے حضرت علی وعباس رضائنہا کو دیا اور جس میں ان دونوں کا جھگڑا ہوا تھا,اس لیے کہ مجد نے فدک کا حال یہ بیان کیا ہے کہ فدک وہ ہے جس کا دعویٰ فاطمہ رہایٹیمانے کیا تھا کہ رسول اللہ طلطے عَلیم نے ان کو دیا تھا اور ابوبکر رہائیہ، نے کہا تھا کہ میرے سامنے اس کے گواہ پیش کرو۔ اول حضرت علی خالٹین نے گواہی دی، پھر ابوبکر صدیق خالٹیئ نے دوسرا گواہ طلب کیا تو ام ایمن ضائبہا نے گواہی دی۔ابوبکرصدیق خالٹی<sup>،</sup> نے کہا کہاہےجگر یارۂ رسول <u>طلعی آی</u>م تم جانتی ہو کہ ایک مرداورایک عورت کی گواہی سے حق ثابت نہیں ہوتا اس کے لیے ایک مرداور دوعورتیں ہونا جا ہیے حضرت فاطمہ والٹی ایہ ن کر جلی گئیں۔ جب حضرت عمر وہا عنہ کا زمانہ آیا اور فتوحات بہت ہونے لگیں تو ان کی رائے اس کے لوٹا دینے کے لیے قرار یائی۔حضرت علی خالٹیہ تو یہ کہتے تھے کہ پیغمبر خداط ہے آتا ہے اس کو اپنی حیات میں فاطمہ وہالٹیما کو دے دیا تھا اور حضرت عباسؓ اس سے انکار کرتے تھے، بھر دونوں حضرات نے اس جھگڑے کو حضرت عمر ضائٹیہ کے سامنے بیش کیا تو انہوں نے ان میں کچھ حکم کرنے سے انکار کیا اور پیرکہا کہتم دونوں اپنے معاملات آپ ہی خود جانتے ہو۔''

اور کتاب "الـمـوافقه ابن سمان" کا اگر چه نام لکھا ہے، مگراس کی عبارت خواجہ محمر پارسا کی فصل الخطاب سے قتل کی ہے اور وہ بیہ ہے:

((وقال اى ابن سمان في كتاب الموافقة في ذكر فاطمة وَ الله والله وال

اورحاشیه صلاح الدین رومی سے جوشرح عقائد پر ہے بیعبارت نقل کی ہے: ((و من منع الارث و فدك بالنحلة و قع بین فاطمة و الله و ابنی بكر بغض و تشاجر ولم تتكلم مع مدة حیاتها.)) اور تفیر کیرسے یہ پیش کیا ہے کہ امام فخر الدین رازی لکھتے ہیں:

((فلمامات المحمد الله المحمد الله الله الله الله الله الله المحمد الله عنى فقراء و احبهم الى غنى لكنى الاعرف صحة قولك ولا يجوز ان احكم بذلك فشهد لها ايمن و مولى رسول الله فطلب منها ابوبكر الشاهد الذى يجوز قبول شهادته فى الشرع فلم يكن فاجرى ابوبكر ذلك على ما كان يجريه رسول الله الله الله الله وينفق منه على ماكان ينفق

رے سے در در بولٹ کینی شافعی کی'' کتاب الاکتفاء'' سے وہی روایت زید بن علی کی نقل کی ہے جوابن شبہ سے دوسری کتابوں میں نقل کی گئی ہے۔

اورابن حزم اندلی کی کتاب محلی سے بیروایت اقل کی ہے: ((روی ان علی بن ابسی طالب شهد لفاطمة عند ابی بکر الصدیق کی و معه ام ایمن فقال ابسوبکر لو شهد معك رجل او امرأة اخری لقضیت بها بذلك)) اورریاض النظر ہسے محبّ طبری کی بیروایت قل کی ہے: ((وعن عبدالله بن ابی بکر بن عمر ابن حزم عن ابیه قال جاء ت فاطمة کی الی ابی بکر فقالت اعطنی فدك فان رسول الله و هبها لی قال صدقت یابنت رسول الله و لکنی رأیت رسول الله یقسمها فیعطی الفقراء والمساکین و ابن السبیل بعد رأیت رسول الله یقسمها فیعطی الفقراء والمساکین و ابن السبیل بعد ان یعطیکم منها قوتکم فما تصنعین بها سی الخ .)) اور اس کے بعدائی کتاب سے زیر بن علی رائی گاوہ قول نقل کیا ہے جس کا ذکر اوپر ہو چکا۔ اور طبقات کبری سے بھی ایک

سر آیاتِ بینات۔ چہارم کی گروگ ک روایت نقل کی ہے اور وہ بیرہے:

((اخبرنا محمد بن عمر ثنا هشام بن سعد عن زید بن اسلم عن ابیه قالت (فاطمة) جائتنی ام ایمن فاخبر تنی انه اعطانی فدکا))

" كه حضرت فاطمه والنفيها في ابو بكر صديق والنفيه سے كها كه ام ايمن مير بے پاس
آئيں اور انہوں نے كها كه آنخضرت طلط النا ہے۔ "
ان كى كتابوں كے سوا" لـمعة البيضاء "اور "بـحـر الجواهر" اور "ناسخ التواریخ" اور "کفایة الموحدین "میں كوئی اور روایت منقول نہیں ہے جسے ہم بیان كریں حالانكه ان كتابوں میں فدك كی بحث نہایت تفصیل ہے کھی ہے۔

الحاصل! جوروایتیں اور اقوال ہم نے اویر بیان کیے اور جن کے سوا ہم نے کوئی اور قول اس دعوے کے ثبوت میں نہیں یایا اگر چہ تجزیہ کی جائیں تو وہ تین قسم کی معلوم ہوتی ہیں۔ایک وہ جن میں راویوں کے نام منقول ہیں، جبیبا کہ روایت اور خبر کا قاعدہ ہے۔ دوسرے وہ کہ جن میں تاریخی واقعات کے طور پر بلا سنداس دعویٰ کا ذکر ہے، جبیبا کہ مؤرخین کا قاعدہ ہے۔ تیسرے وہ کہضمناً کسی اعتراض کے جواب میں پاکسی بیان کے ذیل میں اس دعویٰ کا ذکر کیا گیا ہے۔ مگر جبیبا کہ ہم اس کتاب کے چوتھے مقدمے میں بیان کر چکے ہیں ایسے معاملات کی شہادت میں وہی روایت پیش کی جاسکتی ہے جو بقاعدہ احادیث اوراخبار کے بیان کی گئی ہواور جس کی صحت بعد تنقیح اور رعایت ان اصول کے جو اخبار کی صحت کے لیے فریقین میں قرار دیے گئے ہیں یایئہ ثبوت کو پہنچ گئی ہو۔ مگر وہ اقوال اور قصے جوبغیر سندکسی روایت کے تاریخ کی کتابوں یا دوسری تصنیفات میں لکھے گئے ہوں جن کا نہ ماخذمعلوم ہونہ جس کی سند بیان کی گئی ہو،اس قابل نہیں ہوتے کہ ایسے مباحث میں ان پر کچھ بھی توجہ کی جائے گووہ کتابیں کیسے ہی ناموراورمشہور شخص کی تصنیفات سے ہوں۔اس لیے کہ جو واقعہ تیرہ سو برس پہلے گزرا ہواس کی صحت قیاس سے تو ہونہیں سکتی نہ کسی کا مجرد قول اس پریفین کرنے کے لیے کافی ہے۔ وہ تو از

ایت بیات پہاری کی کو گاڑی کا کہ اور کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کہ کا کہ قتم اخبار ہے اور خبر میں جھوٹ اور سچ دونوں کا اختال ہوتا ہے۔اس لیے اس کے سچ ثابت کرنے کے لیے ضروری ہے کہ اس کے بیان کرنے والوں کا سلسلہ بیان کرے اور وہ سلسلہ اس حد تک پہنچ جائے جس پر وہ سلسلہ ختم ہوتا ہے اور جس سے روایت یا ساعت اپنی بیان کی ہو۔اور پھر یہ بھی شرط ہے کہ راوی بھی ایسے ہوں جن پر بھروسا ہواور جن کی سیائی اور دیانت داری پراطمینان۔اگر ایبا سلسلہ موجود بھی ہومگر راوی ایسے ہوں کہ جن کے حالات سے کچھ اچھی طرح آگاہی نہ ہویا ایسے ہوں کہ جو مسائل مذہبی میں مختلف تھے اور جن پریہ شبہ ہو کہ ا پنے مذہب کی حمایت میں انہوں نے کوئی روایت پیش کر دی ہو گی یا ایسے راوی ہوں جن کی طبیعت شکی اور وہمی تھی یا حافظہ کے ضعیف یا مجہول ہوں تو ان کی روایتیں یایئر اعتبار سے ساقط ہیں۔اوراگران میں کوئی راوی ایبا ہو جوجھوٹا یا حدیثوں کا بنانے والا بیان کیا گیا ہوتو اس کی روایت تو حجوٹی ہی مجھی جائے گی۔اورجس خبر میں روایت کا سلسلہ متصل نہ ہو بلکہ منقطع ہوتو وہ روایت شہادت سے خارج کرنے کے لائق ہے۔ اور ہم دیکھتے ہیں کہ مشہور اور نامور علمائے امامیہ نے جو روایتیں اور اقوال دعویٰ ہبہ کے ثبوت میں پیش کیے ہیں اور جن سے اپنی تصنیفات کا حجم بڑھایا ہے اس میں ایک روایت بھی قشم اول کی نہیں پیش کرنے کے لائق ہے اور نہ ساعت اور قبول کے قابل۔



# اب ہم ان اقوال اور روایات سے بحث کرتے ہیں جواویر بیان کیے گئے ہیں

ان روایات اور اقوال میں سے وہ روایتیں جن میں پچھ بھی راویوں کے نام بیان کیے گئے ہیں اور جن کوہم نے قتم اول میں داخل کیا ہے، چھ میں :

ایک وہ روایت ہے 6 جوشافی میں بیان کی گئی ہے اور جس کو ابراہیم بن محمد تقفی نے ابراہیم بن محمد تقفی نے ابراہیم بن میمون سے اور انہوں نے عیسیٰ بن عبداللہ بن محمد بن عمر بن علی بن ابی طالب سے اور انہوں نے اپنے باپ سے ، انہوں نے اپنے دادا سے اور انہوں نے اپنے پردادا سے قل کی ہے جس میں یہ بیان کیا ہے کہ حضرت فاطمہ والٹی نے ہبہ کا دعویٰ کیا اور ابو بکر صدیق والٹی نے انہیں سند بھی لکھ دی ، مگر عمر فاروق والٹی نے اسے جاک کر دیا۔

دوسری جوشافی میں عمر بن عبدالعزیز کے ردفدک کے متعلق بیان کی ہے جسے محمد بن زکر یا غلا بی نے اپنے شیوخ سے اور انہوں نے ابوالمقدام ہشام بن زیاد سے روایت کیا ہے۔
تیسری جو دو روایت ہے جو طرائف میں واقدی ، بشر بن غیاث اور بشر بن ولید سے بیان کی گئی ہے جس میں خلیفہ مامون کے مجلس قائم کرنے اور فدک آل فاطمہ پروایس کرنے کا بیان ہے۔

چوتھی 👁 وہ روایت جو''جواہر العقدین سیر سہمودی'' اور''صواعق محرقہ'' کے باب دوم

**<sup>1</sup>** بیردوایت پہلے گزر چکی ہے۔

علاحظه موسابقاً

<sup>🚯</sup> بدروایت اسی کتاب میں پہلے گز رچکی ہے۔

**<sup>4</sup>** پہلی روایت ملاحظہ ہوجو گزرچکی ہے۔

اور کتاب "وفاء الوفا باخبار دار المصطفیے" اور کتاب "خلاصة الوفا" اور کتاب "خلاصة الوفا" اور کتاب "ریاض النضرة" محبّ طبری اور شرح "نهج البلاغة" ابن الجالی الحدید سے بیان کی گئی ہے اور جس کو حافظ ابن شبہ نے روایت کیا ہے اور جس میں زید بن علی سے فدک کے متعلق سوال کرنے اور ان کے جواب کا ذکر ہے۔

یانچویں 6 وہ روایت ''ریاض النضر ہ'' کی ہے جوعبداللہ بن ابی بکر بن عمر و بن حزم نے اپنے بی ہے جوعبداللہ بن ابی بکر بن عمر و بن حزم نے اپنے باپ سے روایت کی ہے اور جس کو صاحب'' تشئید المطاعن' نے نقل کیا ہے جس میں یہ بیان ہے کہ حضرت سیدہ نے ابو بکر صدیق ضالیّۂ سے کہا کہ پینمبر خداط اللّٰے عَلَیْم نے ان کو فدک عطاکیا تھا۔

چھٹی ہے وہ روایت ہے جو "تشئید المطاعن" میں طبقات کبری سے قال کی ہے اور جسے محمد بن عمر وہشام بن سعد سے ، انہوں نے زید بن اسلم سے اور انہوں نے اپنے باپ سے بیان کی ہے، جس میں یہ بیان ہے کہ جناب سیدہ وٹائٹی مع امیر المونین وٹائٹی کے ابو بکر وٹائٹی کے بیان کی ہے، جس میں یہ بیان ہے کہ جناب سیدہ وٹائٹی مع امیر المونین وٹائٹی کے ابو بکر وٹائٹی کے پاس آئیں اور اول اپنے میراث کا اور آخر میں ہبہ کا دعویٰ کیا اور فرمایا کہ ام ایمن وٹائٹی انے محمد سے کہا تھا کہ رسول خداط ہوئے نے فدک مجھے عطا فرمایا ہے۔

یہ چھروایتیں ہیں جو بعد حذف و تکرار اور نقل در نقل کے شیعوں کی کتابوں میں بیان کی گئی ہیں اور جن میں مسلسل یا منقطع سلسلہ راویوں کا بیان کیا گیا ہے۔ اب ہم ہرایک روایت کی حقیقت بیان کرتے ہیں کہ وہ کہاں تک اعتبار کے لائق ہے، اور اس بات کو دکھاتے ہیں کہ ان میں سے ایک روایت بھی ایسی نہیں ہے جو ذرا بھی توجہ کے لائق ہو یا جس کے جھوٹ ہونے میں کچھ بھی شبہ ہو۔

پہلی روایت کی نسبت اول تو یہی معلوم نہیں کہ شافی میں کس کتاب سے قتل کیا ہے اور بیہ روایت سنیوں کی ہے یاشیعوں کی لیکن اگر فرض کیا جائے کہ بیسنیوں کی کسی کتاب سے لی گئی

**<sup>0</sup>** بیروایت پہلے گزر چکی ہے۔

<sup>🗗</sup> اس كتاب ميں ملاحظہ فر مائيں۔

المات بينات - بجارم المحلال المحلول المحلال المحلال المحلول ال

ہے، تب بھی بلحاظ راویوں کے اعتبار کے لائق نہیں ہے۔ بلکہ شیعوں کی روایت ہے۔ اس لیے کہ ابراہیم بن محمد ثقفی مجہولین سے ہیں اور ان کی کوئی حدیث صحیح نہیں ہے۔ میزان الاعتدال میں ان کی نسبت کھا ہے: ((ابراھیم بن محمد الثقفی قال ابن ابی حاتم ھو مجھول و قال البخاری لم یصح حدیثه .))

انہوں نے ابراہیم بن میمون سے روایت کی ہے اور ابراہیم بن میمون کا حال ہم ذکر ہبہ فدک اور شان نزول آیت ﴿ وَاٰتِ ذَا الْقُرْ لٰی حَقّہ ﴾ میں جہاں" کنز العمال" کی روایت سے جو" عماد الاسلام" میں ہے بحث کی ہے لکھ چکے ہیں کہ وہ اجلائے شیعہ سے ہیں اور منتھی المقال فی اسماء الرجال" میں جوشیعوں کی معتبر کتاب ہے ان کی نسبت لکھا ہے کہ وہ امام جعفر صادق کے معتمد علیہ تھے اور سب منفق ہیں کہ وہ قابل اعتماد ہیں۔

ابراہیم بن میمون نے عیسیٰ بن عبراللہ بن محمد بن عمر و بن علی بن ابی طالب سے روایت کی ہے۔ عیسیٰ بن عبراللہ کی نسبت میزان الاعتدال میں ہے: ((قال الدار قطنی متر وك السحدیث و قال ابن حبان یر وی عن آباء ه اشیاء موضوعة .)" دار طنی کہتے ہیں کہ وہ متروک الحدیث ہے اور ابن حبان کہتے ہیں کہ وہ اپنے باپ دادا سے موضوع احادیث روایت کرتا ہے۔ "پس کیا اس میں شبہ ہوسکتا ہے کہ یہ روایت شیعوں کی نہیں ہے یا کوئی بھی اسے سنیوں کی روایت کہ سکتا ہے جس کے راوی باقر ارعلاء امامیہ اجلائے شیعہ سے ہوں اور جن کی نسبت ان کی اساء الرجال کی کتاب میں کھا ہے: ((وھو معتمد علیه وفاقا للجمع .))

دوسری روایت جوشافی میں منقول ہے اس کے اول راوی محمد بن زکریا غلابی ہیں اور بیہ ضعیف اور حدیث کے وضع کرنے والوں میں سے ہیں، جیسا کہ'' میزان الاعتدال'' میں ان کی نسبت لکھا ہے: ((و هو ضعیف و قال الدار قطنی یضع الحدیث.))

اور انہوں نے ابوالمقدام ہشام بن زیاد سے روایت کی ہے جن کی نسبت میزان الاعتدال میں لکھا ہے: ((هشام بن زیاد ابو المقدام الصری ضعفه احمد

وغیرہ قال النسائی متروك و قال ابن حبان یروی الموضوعات عن الثقات و قال ابوداؤد كان غیر ثقة و قال البخاری یتكلمون فیه .) "امام احمد وغیرہ نے ان كوضعفول میں لکھا ہے اور نسائی نے كہا بیمتروك الحدیث ہیں اور ابن حبان كہتے ہیں كہ بیموضوع حدیثیں ثقات كے نام سے روایت كرتے ہیں اور ابوداؤد كہتے ہیں كہیہ یہ تقدیمیں ہیں اور بخاری نے كہا كہلوگ ان يركلام كرتے ہیں۔" انتھى .

جب ایسے ضیف اور متروک الحدیث بلکہ حدیث بنا کے ثقات کی طرف منسوب کرنے والے راوی ہوں تو اس حدیث کے جھوٹ اور غیرضیح ہونے کی بالفرض اگر کوئی تصریح نہ کرے، تا ہم اس کی صحت کیوں کر مانی جاسکتی ہے اور ان کی خبر کسی طرح شہادت میں پیش ہوسکتی ہے۔ اور اگر بیر روایت ثابت بھی ہوتی اور شیح بھی تب بھی اس میں کوئی الی بات نہیں ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت فاظمہ والتی ہانے ہیہ فدک کا دعوی کیا تھا۔ البتہ بیضمناً تکاتا ہے کہ جو کیے شیخیان والتی نے کیا وہ ٹھیک نہ تھا۔ اور اس وجہ سے شافی نے اس روایت کو کچھ بہت تو ی کیے شیخیان والتی اس میں کھا تھا۔ البتہ بیضمناً تکاتا ہے کہ جو دلیلوں میں سے جبوت میں دعوی ہیہ فدک کے خیال نہیں کیا ہے۔ اس لیے قاضی عبدالجبار نے مغنی میں لکھا تھا کہ عمر بن عبدالعزیز کا فعل ، یعنی فدک آل فاظمہ والتی ہا پر رد کرنا ہمہ فدک کے دعوے کو ثابت نہیں کرتا ، یعنی ہم ہے طور پر رد کیا ہو بلکہ انہوں نے وہی عمل کیا جو عمر بن خطاب والتی نے کیا تھا کہ حضرت امیر المونین کے ہاتھ میں دے دیا تھا تا کہ وہ اس کے فلے کو خطاب والتی کی میں جہاں پنیم خدا التی تھی جہاں پنیم خدا طرف فرمایا کرتے تھے۔ چنا نچے ایسا ہی ایک مدت تک جناب امیر المونین والتی نے کیا پھر حضرت عمر والتی نے نا پی خلافت کے اخیر سال

(شافی صفحه ۲۳۶)

<sup>1</sup> اصل عبارت بيه: فاما فعل عمر بن عبدالعزيز فلم يثبت انه رده على سبيل الخل بل عمل في ذلك ما فعله عمر بن الخطاب بان اقره في يدا امير المومنين ليصرف غلاتها في الموضوع الذي كان يجعلها رسول الله على فيه فقام بذلك مدة ثم ردها الى عمر في آخر سنية و كذلك فعل عمر بن عبدالعزيز ولوثبت انه فعل بخلاف ما فعله السلف لكان هوالمحجوع بقولهم و فعلهم واحد مايقوى ماذ كرناه ان الامر لما انتهى الى امير المومنين ترك فدك على ما كانت ولم يجعلها ميرا ثا لفاطمة ـ ١٢

میں واپس لے لیا۔ اسی طرح سے عمر بن عبدالعزیزؓ نے بھی کیا۔ اور اگر ثابت بھی ہو کہ عمر بن عبدالعزیزؓ نے خلاف سلف کے کیا تو ان کا فعل قابل سند نہ ہوگا۔ اس کے جواب میں جناب علم الهدی شافی میں لکھتے ہیں کہ • اول تو ہم عمر بن عبدالعزیزؓ کے فعل پر کسی طرح سے بھی جمت نہیں کرتے ، کیونکہ ان کا فعل کچھ جمت نہیں ہے ۔۔۔۔۔۔ اور اگر ہم اس قسم کی باتوں سے احتجاج کریں اور اس طرح کی جنیں اور دلیلیں لا کیں تو ہم مامون کے فعل کو بھی پیش کر سکتے ہیں کیونکہ خلیفہ مامون نے بھی ایک مجلس قائم کر کے اور مباحثہ کرا کے فدک کو واپس کیا تھا۔ سوائے اس کے صاحب مغنی عمر بن عبدالعزیزؓ کے اس فعل کا انکار کرتے ہیں جو کہ اہل نقل میں بلا اختلاف معروف وشہور ہے ، فقط۔ اور اس پر انہوں نے روایت محمد بن زکریا غلابی کی پیش کی ہے جس معروف وشہور ہے ، فقط۔ اور اس پر انہوں نے روایت محمد بن زکریا غلابی کی پیش کی ہے جس معروف وشہور ہے ، فقط۔ اور اس پر انہوں نے روایت محمد بن زکریا غلابی کی پیش کی ہے جس

عمر بن عبدالعزیز کے اسی قصے کو ابو ہلال عسکری کی کتاب "اخبار الاواکل" اور یا قوت حموی کی "معجم البلدان" اور ابن الی الحدید کی "شرح نهج البلاغة" ہے "طعن السر ماح" اور "تشئید السمطاعن" میں بھی نقل کیا ہے۔ اور ان تمام روایتوں کا ماحسل صرف یہ ہے کہ عمر بن عبدالعزیز نے فدک آل فاطمہ کو واپس کر دیا، اس سے کہیں یہ ثابت نہیں ہوتا کہ فدک کے ہمبہ کا دعوی حضرت فاطمہ والله الله نے حضرت ابو بکر صدیق والله کے سامنے کیا تھا۔ اس لیے یہ جنتی روایت پیش کی گئی ہیں وہ کچھ بھی مطلب کے لیے مفیر نہیں ہیں بلکہ بر خلاف اس کے جیسا کہ مولا نا شاہ عبدالعزیز صاحب نے مشکلو ہے ہے موایت ابوداؤدلکھا ہے۔ خلاف اس کے جیسا کہ مولا نا شاہ عبدالعزیز صاحب نے مشکلو ہے ہے بروایت ابوداؤدلکھا ہے۔

<sup>•</sup> فعله عمر بن الخطاب من اقرار هافی ید امیر المومنین لیصرف غلاتها فی جها تها فاول ما فیه انا لا فعله عمر بن الخطاب من اقرار هافی ید امیر المومنین لیصرف غلاتها فی جها تها فاول ما فیه انا لا نحتج علیه بفعل عمر بن عبدالعزیزعلی و جه وقع لانه فعله لیس بحجة ولواردنا الاحتجاج بهذا الحنس من الحجج لذكرنا فعل المامون فانه رد فدك بعد ان جلس مجلساً مشهوراً حكم فیه بین خصمین نصیبهما احدهما لفاطمة والآخر لابی بكر و رد ها بعد قیام الحجة و وضوح الامرومع ذلك انه انكر من فعل عمر بن عبدالعزیز ماهو معروف مشهور بلا خلاف بین اهل انقل فیه و قدروی محمد بن زكریا یا الغلابی عن شیوخه عن المقدام هشام بن زیاد ـ ۱۲ (شافی صفحه ۲۳۲)

### ا يت بينات بيات بيات بيات بينات بين

عمر بن عبدالعزیز کا آل مروان کو جمع کر کے بیہ کہنا ثابت ہوتا ہے کہ جس امر سے رسول اللہ طلطے آیا ہے۔ اس کا مستحق ہوسکتا ہوں، اس لیے میں تم کو اللہ طلطے آیا ہوں، اس لیے میں تم کو گواہ کرتا ہوں کہ میں اس کواسی حال پرلوٹا تا ہوں جس حال پر کہ وہ رسول اللہ طلطے آیا اور ابو بکر وعمر فرائے ہا کے زمانے میں تھا۔ چنا نجیہ اصل روایت اس کے متعلق تحفہ میں منقول ہے۔ من شاہ فلیر جع الیہ .

تیسری روایت جوطرائف میں واقدی اور بشر بن غیاث اور بشر بن الولید سے قال کی گئی ہے اور جس میں خلیفہ مامون کے مجلس قائم کرنے اور فدک کے مقدمے میں بحث کرنے اور آخر کارایک رسالہ لکھ کرموسم جے میں شائع کرنے کا ذکر ہے، وہ بھی سرایا جھوٹی اور شیعوں کی بنائی ہوئی ہے۔اس لیے کہ اس کے راوی واقدی اور بشر بن غیاث ہیں جن میں سے ہرایک کا حال ہم اوپر آیت ﴿وَالْتِ ذَا الْقُرْبٰی حَقّہ ﴾ کی بحث میں لکھ چکے ہیں کہ واقدی کذابین اور واضعین حدیث میں سے ہیں اور بشر بن غیاث زنادقہ میں سے۔

اور اسی روایت کو''عماد الاسلام'' میں مولا نا دلدارعلی صاحب نے طرائف سے نقل کیا ہے اور مجتہد سید محمد صاحب نے ''طعن الرماح'' میں اس کا ترجمہ لکھا ہے۔ اور ان دونوں مجتہدوں پرافسوس ہے کہ ایسے کا ذبین اور واضعین حدیث اور زندیقین کی روایتیں پیش کر کے اپنے دعوے کو ثابت کرنا چاہتے ہیں اور ان کی روایتوں کو اہل سنت کی اخبار صحاح میں بیان کرتے ہیں۔ اور اس کا سب صرف سے ہے کہ کوئی صحیح روایت تو دعویٰ ہبہ کے متعلق ہے نہیں، اس لیے اس قتم کی جھوٹی اور بنائی ہوئی باتوں کو جو جھوٹوں اور حدیث کے بنانے والوں کو زندیقوں نے اسلام میں رخنہ ڈالنے کے لیے مشہور کر رکھی تھیں طرح طرح سے پیش کرتے ہیں۔ بھی کچھ سند کا حوالہ دے کر، بھی کسی کتاب کا نام لے کر اور بھی کسی تاریخ سے نقل فرما کر۔ مگر ان کا جھوٹ کسی طرح جھپ نہیں سکتا اور جس رنگ میں وہ اسے دکھا کیں اصلی جلوہ نظر آجا تا ہے۔

بہر رکگے کہ خواہی جامہ می بیش من آل جلوهٔ قدمی شناسم

چوهی روایت وہ ہے جو' جواہر العقدین' سید سہمودی وغیرہ سے نقل کی گئی ہے۔ اور جسے حافظ عمر بن شبہ نے نمیر بن حسان سے روایت کیا ہے، بیروایت بوری''عماد الاسلام'' سے ہم اویرنقل کر چکے ہیں۔اس میں دوراویوں کے نام لکھے ہیں،ایک عمر بن شبہ دوسر نے نمیر بن حسان۔ باقی راویوں کے نام مذکور نہیں ہیں۔ دیگر راویوں کے نام یا سید سہمودی نے جھوڑ دیے ہوں یا حضرات مجتہدین نے نقل کرنے میں تخفیف فرمائی ہو۔ مگر پتہ چلانے سے معلوم ہوا کہ اس روایت کا اصلی ماخذ ابن ابی الحدید کی شرح ''نہج البلاغہ'' ہے اور ابن ابی الحدید نے اسے ابوبکر احمد بن عبدالعزیز جو ہری کی کتاب سقیفہ وفدک سے نقل کیا ہے اور وہ اصلی روایت يهے: ((قال ابوبكر اخبرنا ابوزيد قال ثنا محمد بن عبدالله بن الزبير قال ثنا فضيل بن مرذوق قال ثنا البخترى (عَالبًا نمير موكًا) بن حسان قال قلت لزيد بن على وانا اريد ان اهجن امر ابي بكران ابا بكر انتزع فدك من فاطمة ولي فقال ان ابابكر النجر الخ) باقى عبارت وه م جوعما والاسلام مين نقل کی گئی ہےاورجس کے آخری الفاظ جوانہوں نے جیموڑ دیے تتھا سے ہم نے اس کے بعد نقل کر دیے ہیں۔اس روایت میں اتنی باتنینغورطلب ہیں۔

اول تو ابن ابی الحدید اس کے ناقل ہیں اور وہ خود معتز لی اور شیعی ہیں، گوشیعوں نے ان کو علمائے اہل سنت سے بیان کیا ہے اور غرض اس سے بیہ ہے کہ لوگوں کو دھو کہ ہواور انہیں علمائے اہل سنت سے ہجھ کر ان کی بیان کی ہوئی روایتوں سے لوگ شبہ میں پڑیں، مگر ان کا معتز لی ہونا تو ایسا کھلا ہوا ہے کہ اس سے کوئی ا زکار ہی نہیں کرسکتا اور ان کے شیعہ ہونے یا کم سے کم شیعوں کے سے عقائدر کھنے پر ان کی کتاب شرح '' نہج البلاغ،' شامد ہے۔

دوسرے اس روایت کوابن ابی الحدید نے ابوبکر احمد بن عبدالعزیز جو ہری کی کتاب سقیفہ وفدک سے نقل کیا ہے۔اور یہ کتاب کہ آیا ابوبکر جو ہری کی ہے یانہیں، یا کوئی کتاب اس نام کی ہے بھی یانہیں،خودمعرض بحث میں ہے اور سوائے ابن ابی الحدید کے کسی اور مشہور عالم نے نہاس کا ذکر کیا ہے نہ کسی مشہور کتاب میں اس سے پچھ لیا گیا ہے۔اس لیے ایسی کم نام کتاب کی روایت کب قابل اعتنا اور لائق توجہ ہوسکتی ہے۔ ہم کواس روایت کے بیش کرنے پر نہایت تعجب آتا ہے، کیونکہ مولانا دلدارعلی صاحب نے "محجاج السالکین" کی روایت بیش کرنے سے مولا نا شاہ عبدالعزیز صاحب مرحوم پر نہایت غصہ ظاہر فر مایا تھا اور لکھا تھا: ((تا حال نام ایس کتاب بگوش کسے از شیعیاں نرسیدہ و بكتاب مجهول كه مصنف آن نيز مجهول است احتجاج و استدلال نتوال نمودچه مستبعد است که نام کتاب راخودش بدروغ ساخته باشد پس در مقابهل آن اگر کسے بگوید که در اعوجاج الهالكين شخصے از مردم بخارا نوشه كه ابوبكر اعتراف بکفر خود کردمی توان گفت و بالفرض اگر کتابے مسمى بایس اسم از كتب شیعه بوده باشد وایس روایت دران مندرج پس از کجا معلوم شد که نقل از کتب اهل سنت نكرده باشد وايس ناصب خواجه اوناديده ياديده و دانسته عذر و فريب تاسيا باماميه الغادرين ننموده باشند .....)) انتهى

(صوارم صفحه ۵۲)

"اب تک اس کتاب کے نام سے کسی شیعہ کے کان واقف نہیں اور ایک مجہول کتاب سے جس کا مصنف بھی غیر معروف ہے کسی قتم کا استدلال نہیں کیا جاسکتا۔ اور عین ممکن ہے کہ جھوٹ موٹ ایک کتاب کا نام گھڑ لیا ہو۔ اس دروغ ساختہ کے مقابلہ میں اگر کوئی کے کہ "اعو جاج الھالکین" میں ایک بخاری نے کھا ہے کہ ابوبکر نے اپنے کا فر ہونے کا خود اقر ارکیا ہے، تو ایسا کہا جا سکتا ہے۔ اور اگر بفرض محال "محجاج السالکین" نامی کوئی کتاب شیعوں کی ہو

اوراس میں بیروایت بھی موجود ہوتب بھی بیہ کیسے یقین کیا جا سکتا ہے کہ اسے سنیوں کی کتاب سے نقل کیا گیا ہے، اوران کے سردار نے نادیدہ یا دانستہ شیعوں برفریب کا الزام نہ لگایا ہو۔''

اورسید محمرصاحب نے ''طعن الرماح'' میں خطبہ بنت الی جہل کی روایت کی نسبت سید مرتفی علم الهدی کے کلام کوقل کیا ہے کہ وہ فرماتے ہیں: ((ھذہ الخبر باطل موضوع غیر معروف و لاثابت عند اھل النقل وانماذکرہ الکریسی طاعنابه علی امیر المومنین و معارضابذ کرہ لبعض شیعة من الاخبار فی اعدائه و هیهات ان یشبه الحق بالباطل . و بعد ازاں کلامے که فرمودہ است محصل آن این ست که امری دیگر دریں روایت نبودہ باشد پس همیس راوی آن کر ابیسی است واومعلن بعد اوت اھل بیت و ناصبی شیعی بودہ کافی ست در تو هین و تکذیب آن . )) (طعن الرماح صفحہ ۴۹) شیعی بودہ کافی ست در تو هین و تکذیب آن . )) (طعن الرماح صفحہ ۴۹) میم امید کرتے ہیں کہ حضرات شیعہ جو کھان دو مجتهدوں نے فرمایا اس کو ہماری طرف سے سیجھیں گے اور بہ تبدیل الفاظ ہمارے اس کہنے کو گوثل دل سے من کراسے تسلیم کریں گے سے سیجھیں گے اور بہ تبدیل الفاظ ہمارے اس کہنے کو گوثل دل سے من کراسے تسلیم کریں گے اور ایتوں کے جھوٹے ہونے میں شہر نہ فرما نیں۔

تیسرے ابوبکر جو ہری نے بیان کیا ہے کہ انہوں نے بیروایت ابوزید سے لی ہے اور ابو زید کنیت ہے مربن شبہ کی ، جسیا کہ تقریب میں بیان کیا گیا ہے: ((عہمر بن شبہ بن میں مگراس کا کیا عبیدہ بن زید النمیری ابوزید.)) اور وہ عمر بن شبہ معتبرین سے ہیں، مگراس کا کیا ثبوت ہے کہ حقیقت میں ابوبکر جو ہری نے جو روایت ان سے بیان کی ہے اور ابوبکر جو ہری کے نام سے جو کچھابن ابی الحدید نے لکھا ہے وہ جعل سے خالی ہے۔ ذہبی گی" تذکرة الحفاظ '' میں جہاں عمر بن شبہ بن عبیدہ سے روایت سنے والوں کا نام ہم میں جہاں عمر بن شبہ بن عبیدہ سے روایت سنے والوں کا نام ہم ان مشاہیر میں سے نہیں پاتے جنہوں نے عمر بن شبہ سے سنا تھا، جیسا کہ" تذکرة الحفاظ '' میں ذہبی کسے ہیں: ((عہر بن شبہ بن عبیدہ الحافظ العلامة الاخباری ابو زید

السندهيسرى البصرى صاحب التصانيف عن يوسف بن عطية الى قوله وعند ابن ماجة و ابن صاعد والمحاملي و محمد بن احمد الاثرم و محمد بن مخلدو خلق.)) اوراس سے معلوم ہوتا ہے کہ ابو بکر جو ہرى نے گو حافظ عمر بن شبہ سے سنا ہو مگر وہ مشاہیر میں سے نہیں ہیں اوراس لیے ابو بکر جو ہرى کامستقل ترجمہ اور ان کا حال ہم نے کسى کتاب میں نہیں دیکھا۔البتہ ابوالفرح اصفہانی مصنف کتاب "الاغانی" نے جو ہرى سے روایتیں کی ہیں، اور اس میں جو ہرى کی روایتیں عمر بن شبہ بلکہ صرف انہیں سے پائی جاتی ہیں، مگر ان کو مشاہیر محدثین اور ائمہ میں سے کہنا سراسر غلط ہے۔ ابوالفرح اصفہانی شیعہ تا اور علائے شیعہ نے باوجود زید ہے ہونے کے اسے علاء شیعہ میں شار کیا ہے، اسفہانی شیعہ قیا اور علائے شیعہ میں شار کیا ہے، جسیا کہ مرزا مجم باقر قرین حاجی زین العابدین موسوی نے جن کو" زیرۃ المجتہدین" اور "جۃ جسیا کہ مرزا محمد باقر قرین حاجی زین العابدین موسوی نے جن کو" زیرۃ المجتہدین" اور "جۃ الاسلام والمسلمین" کہا گیا ہے اپنی کتاب "رو ضات الجنات فی احوال العلماء و السادات "کے صفحہ ۱۸ مطبوعہ ایران کے ۱۳۰۰ میں اس طور پر لکھا ہے:

((على بن الحسين ابو الفرج اصفهانى صاحب كتاب الاغانى ذكره مولانا العلامة الحلى فى خلاصة فى القسم الثانى فقال انه شيعى زيدى واورده صاحب الامائل ايضا فى اعدعلماء الشيعة وكان عالما روى عن كثير من العلماء وكان شيعيا خبير ابا لاغانى والآثار والاحاديث المشهورة والمغازى انتهى وكان اشتهار تشيعه بين جماعة من اصحابنا من جهته مدناة مذهب الشيعة مع الزيديه و مشاركتهما فى القول بان الامامة غير خارجة عن الفاطمية.))

''صاحب کتاب الاغانی ابوالفرج اصفهانی کے بارے میں علامہ حلی نے خلاصہ کی فتم ثانی میں ذکر کیا ہے کہ وہ زیری شیعہ ہیں اور صاحب'' الاماکل' نے بھی ان کو علمائے شیعہ میں شار کیا ہے۔ یہ عالم تھے اور بہت سے علماء سے روایت کی ہے

اور بی شیعہ تھے غنا، آثار، احادیث مشہورہ اور مغازی کی اچھی معلومات رکھتے سے شیعوں میں زید بیہ ہونے کے باوجود فدہب شیعہ سے قربت کے لیے مشہور سے اور اس سلسلہ میں ان کے ہم عقیدہ سے کہ امامت فاطمیوں سے باہر نہیں ہے۔''

چوتھے ابوزید نے اسے محمد بن عبداللہ بن زبیر سے روایت کیا ہے اور بیہ حضرت شیعہ تھے۔جیسا کہ میزان الاعتدال میں لکھا ہے: ((محمد بن عبدالله بن الزبير قال العجلى كوفى ثقة يتشيع وقال ابو حاتم له اوهام. )) اورانهول فضيل بن مرذوق سے روایت کی ہے، اورفضیل بن مرذوق کا حال ہم بحث آبت ﴿وَاٰتِ ذَا الْـقُــرُ لِنِي حَقَّهُ ﴾ میں مفصل لکھ چکے ہیں کہ وہ یکے شیعہ تھے، اور انہوں نے نمیر بن حسان سے روایت کی ہے مگراس میں غلطی معلوم ہوتی ہے،خواہ وہ چھایے کی ہو یانقل کی۔اس لیے کہ''عمادالاسلام'' اور''طعن الرماح'' میں ان کا نام نمیر بن حسان لکھا ہے اور شرح ''نہج البلاغ'' ابن ابی الحدید میں البختری بن حسان \_مگر ہم کو ان دونوں ناموں میں سے کوئی نام تقریب اور تہذیب اور تهذيب اورتذ هيب اورميزان الاعتدال مين نهيس ملابه بهرحال اگراورتمام راوي ثقه اورصدوق بھی ہوتے مگر جب کہاس روایت میں فضیل بن مرذوق داخل ہیں تو بیروایت بجزاس کے کہ شیعوں کی مجھی جائے اور کچھ خیال نہیں کی جاسکتی۔اگر سارے سلسلہ میں ایک راوی بھی جھوٹا اورمتهم اورمخالف العقیدہ ہوتو ساری روایت باطل اور حجوٹی سمجھی جاتی ہےاور علاوہ اس کے اخیر راوی اس کےخواہ نمیر بن حسان ہوں یا بختری بن حسان،خودان کے بیان سےمعلوم ہوتا ہے کہ بیصاحب بڑے کٹر شیعہ اور دشمن صحابہ ریخانیہ ہے، اس لیے وہ خود فرماتے ہیں کہ میں نے زید بن علی سے یو چھا کہ میری خواہش پیھی کہ اس سے ابوبکر رضافیہ کے فعل برعیب لگاؤں اور اس کی برائی کروں۔اس لیے کہاس نے ابھن کا الفظ استعمال کیا ہے اور بھجین کے معنی منتھی الارب میں ہیں ((زشت و عیب ناك گردانیدن .)) اور قاموس میں ہے: ((الهجنة من الكلام مايعيبه والهجين اللئيم والتهجين التقبيح.))

پانچویں روایت جو "تشئید المطاعن" میں "ریاض النضرة" سے نقل کی ہے۔
اس کے راوی عبداللہ بن ابو بکر بن عمر و بن حزم ہیں۔ اور انہوں نے اپنے باپ سے روایت کی ہے۔
ہے اس میں اس روایت کا نہ سر ہے نہ دم۔ اس لیے کہ یہ ہیں معلوم ہوتا ہے کہ عبداللہ بن ابی بکر کے باپ نے کس سے اس روایت کو سنا ہے، جب تک کہ پوری روایت اور تمام راوی بیان نہ کیے جائیں اور اس قتم کی روایتوں پر اعتبار نہیں کیا جاسکتا۔

چھٹی وہ روایت ہے جو "تشئید المطاعن" میں طبقات کبری سے قال کی ہے۔اس کے راوی محمد بن عمر ہیں اور انہوں نے ہشام بن سعد سے اور ہشام بن سعد نے زید بن اسلم سے اور انہوں نے اپنے باپ سے اس روایت کو بیان کیا ہے۔ اس میں راوی اول محمد بن عمر ہیں اور بیہ وہ ہیں جو واقدی کے نام سے مشہور ہیں، اس لیے کہ یہی ہشام بن سعد ہیں اور ہشام بن سعد زین بن اسلم سے اور انہوں نے اپنے باپ سے اس روایت کو بیان کیا ہے۔ جبیها که''میزان الاعتدال'' میں لکھا ہے اور واقدی کا حال اور ان کے تمام صفات ہم اوپر آیت ﴿ وَانْتِ ذَا الْقُرْنِي حَقَّهُ ﴾ كى بحث ميں مفصل لكھ چكے ہيں كہوہ حديثوں كے بنانے والوں میں سے ہیں اور کسی بات میں ان کی کوئی روایت حدیث یا انساب یا کسی چیز میں بھی قابل اعتبار نہیں ہے۔ اور ایسے متروک الحدیث ہیں کہ تذکرۃ الحفاظ میں ذہبی نے ان کی نسبت ((لم اسق ترجمته هنا لا تفاقهم على ترك حديث)) كههران كاترجمنهين لکھا ہے۔ دوسرے راوی ہشام بن سعد ہیں ان کی نسبت میزان الاعتدال میں لکھا ہے: ((كان يحي بن القطان لا يحدث عنه و قال النسائي ضعيف.)) اور تقریب میں لکھا ہے: (( له او هام ورمی بالتشیع . )) اور تہذیب میں ہے: (( قال ابوحاتم يكتب حديثه ولا يحتج به . ))

قتم اول کی روایتوں کا حال اب ہم بیان کر چکے اور ان کے راویوں کا غیر معتبر اور جھوٹا ہونا ثابت کر دیا۔ اور اس لیے ان روایتوں پر وہ مقولہ صادق آتا ہے جو مولانا شاہ عبد العزیز صاحب نے فرمایا ہے کہ ((خبس غیسر صحیح چوں گو زشتر است .)) اب باقی المرازية بينات المرازية المرازية

ر ہیں اور اقسام کی روایتیں ان کی نسبت اگر چہ ہم کوزیادہ لکھنے کی ضرورت نہیں ہے۔اس لیے کہ ہم بر تفصیل اس کتاب کے چوتھے مقدمے میں بیان کر چکے ہیں کہ ایسے واقعات کے متعلق کسی کی رائے پاکسی کا قیاس پاکسی کا بیان اس واقعہ کی صحت اور تصدیق کے لیے کافی نہیں ہے گواس کا بیان کرنے والاکسی فن کا امام ہواور گووہ بڑامشہور عالم اور کسی خاص علم میں بڑا ماہر اور نامی ہو۔ ان واقعات کی تصدیق کے لیے روایت متصل السند اور صحیح السند ہونی جاہیے۔اگر ہزار عالم غلطی یا بےخبری یا نا واقفیت یا بے خیال سے کسی واقعہ کا اس طور پر ذکر کریں کہاس واقعہ کی تصدیق بظاہر یائی جاتی ہوتو واقعہ کی تصدیق کے لیے بچھ مفیز ہیں ہے۔ اس سے زیادہ نہیں کہ بیہ خیال کیا جائے کہ اس عالم نے اس خبر کی تحقیق اور تنقیح نہیں کی اور بغیر غور وتحقیق کے اسے لکھ دیا۔خصوصاً متکلمین کہ جو اعتراضوں کا جواب دینے میں بہت کچھ رائے اور قیاس کو دخل دیتے ہیں اور جواب دینے کے خیال میں بڑ جاتے ہیں اور علی سبیل التسليم والفرض جواب دينے لگتے ہيں جس سے خالفين کو بيرشبہ ہوتا ہے کہ وہ روايت سيجيح ہے اور ایسے شبہ کو دھوکہ دینے کے لیے برز ورتقریروں میں ظاہر کرتے ہیں۔ یہی حال ان اقوال کا ہے جوعلمائے امامیہ نے اس باب میں نقل کیے ہیں۔اور نہ ہونامسلسل روایت کا اس کے عدم صحت کے ثبوت میں کافی ہے۔ مگر ہم اپنی کتاب کے ناظرین کے اطمینان کے لیے ان اقوال سے بھی بحث کرتے ہیں تا کہ یہ ناقلین کی بے اعتباری یا ان کی عدم واقفیت یا ان کافن حدیث سے ماہر نہ ہونا معلوم ہو جائے کہ یہی وجوہ ہیں جن سے اس قسم کی روایتیں کتابوں میں درج ہو گئیں اور علمائے امامیہ کوعوام کومغالطہ میں ڈالنے کا موقع ملا۔

اس قسم کی روایتیں شافی سے لے کر''طعن الرماح'' کے زمانے تک جو پچھ بیان کی گئی ہیں وہ او پرہم نقل کر چکے۔اب ہم ان کامخضر حال لکھتے ہیں، وہ روایتیں بیہ ہیں:

ا۔ واقدی کی روایت جو علامہ حلی نے کتاب'' کشف الحق'' میں نقل کی ہے اور جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ ابو بکر صدیق خالئیہ' نے حضرت فاطمہ خالئیہ اکے دعوے پر انہیں سند لکھ دینے کا ارادہ کیا مگر حضرت عمر خالئیہ' مانع ہوئے۔

#### المركزية بينات المركزي الم

- ۲۔ مجم البلدان کی روایت جس کو''احقاق الحق'' میں بیان کیا ہے اور جس میں خلیفہ عمر بن عبدالعزیز اور مامون کے ردفدک کا حال ہے۔
- س۔ روایت جلال الدین سیوطی کی'' تاریخ الخلفاء'' کی ہے جو''احقاق الحق'' میں نقل کی گئی ہے۔ ہے اور جس میں عمر بن عبدالعزیز کے ردفدک کا ذکر ہے۔
- ۵۔ صواعق محرقہ کی متعلق دعویٰ ہبہ کے ہے جس کو''عماد الاسلام'' اور''طعن الرماح'' اور ''تشئید المطاعن'' میں نقل کیا ہے۔
- ۲۔ ملل ونحل شہرستانی ،مواقف ،شرح مواقف ،نہایت العقول اور تفسیر کبیر کی روایت ہے جس میں دعویٰ ہبہ کا بیان ہے۔
- اسیر" اور سعارج النبوت" سس"در مقصد اقصیٰ "سس" حبیب السیر" اور "روضة الصفا" کی روایت ہے۔

اب ان روایتوں کا حال سنیے کہ واقدی کی روایت مختاج بیان نہیں، واقدی کا حال اس تفصیل سے ہم لکھ چکے ہیں کہ ہر شخص اس کی روایت کو جھوٹی سمجھے گا اور اس روایت کے پیش کرنے والے یر تعجب کرے گا۔

مجم البلدان کی روایت جس میں عمر بن عبدالعزیز اور مامون کے ردفدک کا ذکر ہے اس کی پوری بحث ہم طرائف کی روایت میں کر چکے ہیں اور مامون کے ردفدک کی حقیقت ہم نے تفصیل سے اس طرح پر بیان کر دی ہے کہ اس کے غلط ہونے میں بقیناً کسی کوشبہ نہ رہے گا۔
شخ جلال الدین سیوطی کی تاریخ المخلفاء میں متعلق فدک صرف ایک روایت ہے، احوال عمر بن عبدالعزیز نے بنی مروان عمر بن عبدالعزیز نے بنی مروان سے کہا کہ فدک آنخضرت طلعے آئے کا تھا، اس سے بنی ہاشم کے بچوں کی اور بیواؤں کی اعانت

کرتے تھے۔ فاطمہ وٹائٹیما نے فدک مانگا تھا آنخضرت طشیقاتی نے نہیں دیا۔اسی طرح ابوبکر و عمر وٹائٹیما کے زمانے میں رہا، مروان نے اس کو جا گیر بنالیا، پستم لوگ گواہ رہو کہ میں فدک کو اس طرح کرتا ہوں، جبیبا کہ زمانۂ نبوت طشیقاتی میں تھا۔انتہا ی ملخصا . •

چونکہ تاریخ الخلفاء میں سوائے اس ایک روایت کے اور کوئی روایت فدک کے متعلق نہیں ہے، اور بیروایت صرح بتارہی ہے کہ فاطمہ والٹی انے فدک ما نگاتھا آنخضرت طلط ایک ہیں دیا۔ فدک کی آمدنی آنخضرت طلطے آئے ہم جس مصرف میں صرف فرماتے تھے شیخیان والٹھ ہم اسی مصرف میں اسے خرچ کرتے تھے جس سے ہبہ فدک و دعوی ہبہ فدک بیخ و بن سے منہدم ہو گیا۔ لہذا ہبہ فدک یا دعوی ہبہ فدک پر تاریخ الخلفاء سے سند پیش کرنے کی نسبت سوائے اس کے کیا۔ لہذا ہبہ فدک یا دعوی ہبہ فدک پر تاریخ الخلفاء سے سند پیش کرنے کی نسبت سوائے اس کے کاریخ کیا کہا جائے کہ بیدار باب علم بلکہ اصحاب حیا کی شان سے بعید ہے۔ علاوہ اس کے تاریخ الخلفاء میں بیان حال یا غیر صحیح روایت نہ لکھنے کا التزام نہیں ہے، لہذا بجز ناقد بصیراہل حق کے دوسراکوئی اس سے استدلال نہیں کرسکتا ہے۔

ابوبکر جوہری کی روایت جو شرح'' نیج البلاغ' سے''طعن الرماح' میں نقل کی ہے، اس میں جناب مجہدصاحب نے راوی کا نام جھوڑ دیا ہے تا کہ دیکھنے والے کوکوئی موقع روایت کی اصلیت دریافت کرنے کا نہ ملے۔ مگر اصل کتاب یعنی شرح'' نیج البلاغ' پر رجوع کرنے سے معلوم ہوا کہ اس کے راوی ہشام بن محمد کلبی ہیں اور انہوں نے اپنے باپ سے روایت کی ہے، جسیا کہ شرح'' نیج البلاغ' جلد دوم مطبوعہ ایران کے صفحہ ۲۹۵ میں اصل روایت یول کھی ہے: (قال ابو بکر وروی هشام بن محمد عن ابیه قال قالت فاطمة لابی بکر

( تاریخ الخلفاء صفحه ۵۷ مطبوعه مطبع محمدی لا هور۴ ۱۳۰۰ ۴ جری )

<sup>•</sup> اصلى الفاظروايت يم إلى: وعن مغيرة قال جمع عمر حين استخلف بنى مروان فقال ان رسول الله صلى الله عليه وسلم كانت له فدك ينفق منها ويعول منها على صغيرة بنى هاشم ويزوج منها ايمهم و ان فاطمة سالته ان يجعلها لها فابى فكانت كذلك حيوة ابى بكرتم عمر ثم قطعها مروان ثم صارت لعمر بن عبدالعزيز فرأيت امرا منعه رسول الله عليه فاطمة فليس لى بحق و انى اشهد كم انى قد رد تها على ما كانت على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ١٢ -

ا يت بيات بهارم که کارگرای کار

ان ام ایسمن تشہدسس النے)) (باقی عبارت وہ ہے جوطعن الرماح سے اوپر ہم قال کر چکے ہیں) اور ہشام بن محر کلبی کے خطاب سے مشہور ہیں اور ان کے باپ بھی اس لقب سے معروف۔ اور بیہ بایت کٹر شیعہ اور جھوٹے اور غیر مستند تھے، چنا نچہ ان کے باپ کا حال جو ابو ہشام کلبی کے نام سے بھی مشہور ہیں بحث آیت ﴿وَاٰتِ ذَا الْـ قُرْ بٰی حَقّ فَ ﴾ میں اوپر ہم لکھ چکے ہیں، ان کی روایتوں کا پیش کرنا۔ اگر زرارہ احول کی روایتی سنیوں پر جمت ہو سکتی ہیں تو ہشام بن محر کلبی اور ابو ہشام محمد بن السائب کلبی، یعنی ان باپ بیٹوں کی روایتیں مجمد بین السائب کلبی، یعنی ان باپ بیٹوں کی روایتیں بیش کی جاسکتی ہیں۔

''صواعق محرقہ'' کی ایک روایت تو وہ بیان کی گئی ہے جس میں زید بن علی سے سوال کرنے اور ان کے جواب دینے کا ذکر ہے، اس کی حقیقت ہم اوپر بیان کر چکے۔ دوسرے ایک مقام پر انہوں نے ہبہ کے دعویٰ کا یہ جواب دیا ہے کہ نصاب شہادت نہیں تھا۔ اس میں صاحب صواعق محرقہ نے ہبہ کے دعوے کی روایت سے بحث نہیں کی، صرف علی التسلیم و الفرض اس کا جواب دیا ہے اور یہ عادت متکلمین کی ہے۔ اس میں انہوں نے یہ بیان نہیں کیا الفرض اس کا جواب دیا ہے اور یہ عادت متکلمین کی ہے۔ اس میں انہوں نے یہ بیان نہیں کیا کہ یہ یہ روایت صحیح ہے جس طرح پر کہ انہوں نے اس کی تکذیب بھی نہیں کی۔ غایت ما فی الباب یہ ہے کہ انہوں نے اس روایت کی اصلیت نہیں تحقیق کی اور اس طور پر جواب دیا ہے جس سے ضمناً اس دعوے کے پیش کرنے کا خیال پیدا ہوتا ہے اور یہ امر اس بات کو نابت نہیں کرتا کہ وہ روایت فی نفسہ تھے ہو۔ روایت کی تکذیب ثابت کر چکے۔

ملل ونحل شہرستانی اور مواقف کے قولوں کونقل کرنے سے سوائے کتاب کے جم بڑھانے کے اور کچھ فائدہ نہیں۔ اس لیے کہ ملل ونحل شہرستانی نے کسی روایت کا بیان نہیں کیا، صرف بہ دو لفظ کھے ہیں کہ تیسرا خلاف امر فدک میں ہے اور پینمبر خدا طلطے آیا کے ارث میں اور فاطمہ ظاہری کی نبیت کہ بھی وراثتاً کیا اور بھی ملکیت کا لیس بہدولفظ کہ ((تارة وراثة و تملیکا اخری .)) کچھاصل روایت کو ثابت نہیں کرتے۔ بلکہ غور کرنے سے وراثة و تملیکا اخری .))

تملیکا اخری کے الفاظ بھی مشتبہ معلوم ہوتے ہیں۔ اس لیے کہ اگر خلاف تھا تو توریث میں، یعنی اس مسلہ میں کہ آیا پیغمبر خدا الطبیع آج کے متر و کہ میں میراث جاری ہوسکتی ہے یا نہیں، یہ مسلہ مختلف فیہ نہیں تھا کہ کوئی شخص اپنی ملکیت پر قابض رہ سکتا ہے یا نہیں، اس لیے اس موقع پر یہ الفاظ دعوے فاطمہ والٹی اور اثنا و تملیکا اخری مہمل اور بے معنی ہیں۔ سوائے اس کے جودلیل بیان کی ہے: ((حتی دفعت عن ذلك بالروایة المشهورة)) اس سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ بید دعوی کے نہ سنے جانے کی صدیث نصن معاشر الانبیاء ہے اور یہ تعلق بمیراث ہے نہ کہ متعلق بھبة و تملیک۔ تملیکا اخری کے دعوے کی فابت کرنے کے لیے یہ بھی لکھنا ضروری تھا کہ اس وجہ سے یہ دعوی نہ سنا گیا کہ شہادت پوری ثابت کرنے کے لیے یہ بھی لکھنا ضروری تھا کہ اس وجہ سے یہ دعوی نہ سنا گیا کہ شہادت پوری شہیں ہوئی۔

بہر حال ہر ایک غور کرنے والا سمجھ سکتا ہے کہ بیدالفاظ ہی مہمل اور بے معنی ہیں۔ بنابریں ملل ونحل کے لکھنے والے شہرستانی بزرگوں میں سے ہیں جوخود عقائد میں متہم ہیں، جبیبا کہ ابن تیمیہ نے ''منہاج السنة'' میں لکھا ہے:

((بل یمیل الشهرستانی کثیرا الی اشیاء من امور هم بل یذکر احیانا اشیاء من کلام الاسما علیة منهم بوجه ولهذا التهمة بعض الناس بانه من الاسماعلیة و قدیقل هو مع الشیعة بوجه و مع اصحاب الاشعری بوجه وبالجملة فالشهرستانی یظهر المیل الی الشیعة و لایحتج به الامن هو جاهل و آن هذا الرجل الشهرستانی کان له بالشیعة المام واتصال وانه دخل فی اهوائهم بما ذکره فی هذا الکتاب یعنی الملل والنحل) (دیمی شیعول کے فرقہ اساعیلیہ باطنیکا کلام ذکر کرتا ہے، پھراسی کی توجیہ بیان کرتا ہے اس سے فرقہ اساعیلیہ باطنیکا کلام ذکر کرتا ہے، پھراسی کی توجیہ بیان کرتا ہے اس سے بعض لوگوں نے اس کواساعیلیوں میں متم کیا ہے۔ اور بھی لوگ یہ بھی کہتے ہیں بعض لوگوں نے اس کواساعیلیوں میں متم کیا ہے۔ اور بھی لوگ یہ بھی کہتے ہیں

کہ وہ ایک طرح شیعوں کے ساتھ ہے اور ایک طرح سے اہل سنت کے ہم خیال ہے۔ غرض کہ شہرستانی کا میل شیعوں کی طرف ظاہر ہوتا ہے اور اس سے جاہل شخص ہی احتجاج کرسکتا ہے۔ اس شہرستانی کوشیعوں کے ساتھ ایک خاص تعلق ہے اور ان کے خیالات فاسدہ میں سرشار۔''

مواقف اور شرح مواقف کے قول جونقل کیے گئے ہیں وہ خوداس قول کی تضعیف کرتے ہیں،اس لیے کہاس نے فان قیل کے لفظوں سے شروع کیا ہے اور طالب علم تک اس بات کو جانتے ہیں کہ بیرلفظ قول ضعیف کے ذکر میں استعمال کیا جاتا ہے اور بالفرض والتقدیر اور علی سبیل کتسلیم جواب دینے کے مقام میں۔علاوہ بریں صاحب مواقف اور اس کے شارح بلاشبہ علمائے متکلمین اہل سنت سے ہیں مگر حدیث وخبر میں صرف ان کا قول قابل سندنہیں ہے۔ غایت مافی الباب ان عالموں کا درجہ سنیوں میں ایباسمجھ لینا جاہیے، جبیبا کہ خواجہ نصیر الدین طوسی کاشیعوں میں ہے۔صرف خواجہ نصیرالدین طوسی کی روایتوں اور حدیثوں کو کوئی عالم علمائے شیعہ میں سےمتنداور قابل استدلال نہیں مانے گا جب تک کہوہ حدیث نقل نہ کرے یا کسی حدیث صحیح بران کا قول مبنی نه ہو۔ گو وہ کیسے ہی فلسفی ،معقولی اور متکلم تھے۔ اور شارح مواقف کا کہنا کہ والصحیح ام ایمن اس بات پردلالت نہیں کرتا کہ وہ اس حدیث کی تصدیق کرتے ہیں بلکہ اس بات پر دال ہے کہ سیجے یہ ہے کہ اس جھوٹی روایت کے بنانے والے کا لفظ ام کلثوم نہیں ہے بلکہ اس ذات والا صفات کا لفظ ہجائے ام کلثوم کے ام یمن طالٹیما ہے نہ کہ ام کلثوم والٹینا، اس لیے کہ انہوں نے ام کلثوم کے بعد بیکھا کہ و السحسے ام ایسمن ﷺ۔ اوراس سے ایک بات اور معلوم ہوتی ہے جس سے ہمارے قول کی تائید ہوتی ہے کہ صاحب مواقف کوا تنابھی معلوم نہ تھا کہ علماء نے ام ایمن کا نام لکھا ہے، یا ام کلثوم کا اور غلطی سے وہ ام کلثوم لکھ گئے۔ اور چونکہ شارح مواقف اول شیعہ تھے اور بعد اسی کے سنی ہوئے اس لیے ان کو ان روایات پرخوب اطلاع تھی ان کو بیلطی بادی النظر میں معلوم ہوگئی اوراس کی اصلاح کر دی۔اس سے بیہ ثابت نہیں ہوتا کہانہوں نے کل روایت کی صحت ثابت

کی اوراگر وہ اپنے نز دیک اس روایت کو سیجھ کر بھی بیان کرتے اور تسلیم کیا جائے کہ انہوں نے اس لیے بیان کیا ہے تو وہ ان کا خیال ہے اور اس کا جواب صاف ہے کہ وہ خیال ان کا غلط تھا، اس لیے کہ یہ چیزیں قیاسی نہیں ہیں بلکہ خبر سے متعلق ہیں اور خبر کے لیے اس کی تصدیق ضروری ہے۔ واذ لیس فلیس .

امام رازی کی نہایت العقول اورتفسیر کبیر ہے بھی روایت کی صحت ثابت نہیں ہوتی ، اس لیے کہاس میں بھی امام رازی نے جواب اعتراض کا دیا ہے اور تنقیح اصل دعوے کی نہیں کی اور نہ سے اس بات کی کہ روایت جس میں ذکر ہبہ کا ہے شیعوں کی ہے یا سنیوں کی۔ اور اس طرح کے جواب دینے سے کسی عالم کے بیرلازم نہیں آتا کہ وہ روایت فی نفسہ صحیح اور ثابت ہواور یہی سبب ہے کہانہوں نے اپنی تفسیر میں بھی جس کا حوالہ''طعن الر ماح'' اور'' تشئید المطاعن'' میں دیا ہے، بحث روایت سے نہیں کی اور اس کی تنقیح تصحیح کی طرف متوجہ نہیں ہوئے اور اس کا سبب به که وه معقولی اورفلسفی تصاور ایسے مباحث میں معقولی متکلمین کسی طرح نفس مطلب پر رجوع کرتے اور اعتراض کو مانا ہوالشلیم کر کے اس کا جواب دیتے ہیں، وہ ان محدثین اور محققین میں سے نہیں ہیں جن کا قوال اخبار اور احادیث میں سند ہواور خصوصاً ایسی حالت میں جبکہ ضمناً ان کے جواب دینے سے صرف اتنا ثابت ہوتا ہے کہ وہ اس روایت کی تکذیب پر متوجہ نہیں ہوئے۔اور ہم از روئے اصول مقررہ فریقین کے بیہ بات اوپر بیان کر چکے ہیں کہ اخبار واحادیث میں کسی کا قول معتبر نہیں ہے گو وہ کیسا ہی مشہور عالم اور مصنف اور محدث ہی کیوں نہ ہو، بلکہ اصل خبر اورنفس روایت دیکھنے کے لائق ہوتی ہے اور جن راویوں سے وہ بیان کی گئی ہےان کے حالات کی تنقیح لازم ہے۔اگر راوی ثقہ ومعتبر ہوں اور ان پر کوئی الزام نہ لگایا گیا ہووہ البتہ لائق لحاظ کے ہیں۔اور پھراس میں بیجھی دیکھنا ہے کہ وہ خبر آ حاد میں سے ہے یامشہور، اور دوسرے صحیح اخبار اورمتندروایتوں کے متناقض ہے کہ ہیں، اوریہ کام محققین اور اہل فن کا ہے، اس لیے چند عالموں کی کتابوں میں سے چند عبار تیں نقل کر دینے سے مدعا ثابت نہیں ہوتا۔

اگرکوئی حضرات اما میہ سے یہ کہے کہ ایسے مشہور عالموں کی روایتوں کے نہ ماننے سے جو کہ ایسے مشہور عالموں کی روایتوں کے نہ ماننے سے جو کہ ائمہ اہل سنت سمجھے جاتے ہیں باب مناظرہ ہی بند ہو جاتا ہے اور صرف یہ جواب کہ وہ حدیث میں ماہر اور نقاد نہ تھے یا باوجود محدث ہونے کے ان سے خطا ہوگئی یا انہوں نے غلط اور ضعیف روایات کو تسلیم کر لیا ،اسے چاہیے کہ اس کتاب کا چوتھا مقدمہ غور سے پڑھے کہ اس سے اس کو اس قتم کے خیالات کا کافی اور تسلی بخش جواب ملے گا۔

جوشہادت ہمارے بہاں کتابوں سے حضرات امامیہ نے اس بات کے ثابت کرنے کے لیے کہ حضرت فاطمہ زہراؤلائی انے فدک کے ہبہ کا دعویٰ کیا تھا پیش کی تھی اس کی حقیقت کہ وہ کہاں تک قابل ماننے کے ہے بتفصیل ہم نے بیان کر دی۔ اب ہم اس بات کو دکھاتے ہیں کہاں تک قابل ماننے کے ہے بتفصیل ہم نے بیان کر دی۔ اب ہم اس بات کو دکھاتے ہیں کہ خود شیعوں کی روایتیں اس دعوے کے متعلق ایسی متناقض اور مختلف ہیں کہان کا باہمی تناقض اور اختلاف ان کے دعوے کو باطل کرتا ہے۔



# تناقض اوراختلاف جوشیعوں کی ان روایتوں میں ہے جس میں میں ہبہ فدک کے دعویٰ کا ذکر کیا گیا ہے

تناقض ثابت کرنے کے لیے ضروری ہے کہ اول ہم شیعوں کی روایتیں جو دعوئے ہبہ فدک کے متعلق ہیں، بیان کریں، پھران کا تناقض دکھا کیں۔مفصلہ ذیل روایتیں شیعوں نے اس کے متعلق بیان کی ہیں۔

#### ا:....احتجاج طبرس • قديم مطبوعه ايران صفحه ۵۲ ذيل عنوان احتـــجـــاج اميــر

1 اصل عبارت بيرے: عن حماد بن عثمان عن ابي عبدالله قال لما بويع ابوبكر و استقام له الامر على جميع المهاجرين والانصار بعث الى فدك من اخرج وكيل فاطمة بنت رسول الله عِينَ منها فجاء ت فاطمة الى ابى بكر ثم قالت لم تمنعني ميراثي من ابي رسول الله عِينَ و اخرجت وكيلي من فدك و قد جعلها لى رسو ل الله عِينَا بامر الله تعالىٰ فقال هاتي على ذلك به شهود فجاء ت بام ايمن فقالت لااشهديا ابا بكر حتى احتج عليك بما قال رسول الله عِين انشدك بالله الست تعلم ان رسول الله عِينَا قال ام ايمن امرأة من اهل الجنة فقال بلي قالت فاشهد ان الله عزو جل او حلى الى رسول الله عِلَيْ فآت ذا القربي حقه فجعل فدك لفاطمة بامر الله فجاء على فشهد بمثل ذلك فكتب لها كتابا فدفعه اليها فدخل عمر الكتاب من فاطمة وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَفرقه فخر جت فاطمة وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه ابى بكر و هو في المسجد و حوله المهاجرين والانصار فقال يا ابا بكر لما منعت فاطمة وَ الله عنها من من رسول الله و قد ملكته في حيوة رسول الله عِيناً فقال ابوبكر هذا فئي للمسلمين فان اقامت شهودا ان رسول الله عِنْ على جعله لها والا فلا حق لها فيه فقال امير المومنين يا ابابكر تحكم فينا بخلاف حكم الله في المسلمين فقال لا قال فان كان في يدالمسلمين شئى يملكونه ثم ادعيت انافيه من تسئل البينة قال اياك اسئل البينة قال فما بال فاطمة سلتها البينة على مافي يدها وقد ملكته في حيوة رسول الله عِنْ وبعد و لم تسئل المسلمين البينة على ما ادعوها مشهودا كما سئلتني على مادعيت عليهم فسكت ابوبكر فقال عمريا عملي و عنا من كلامك فانا لا نقوى على حجتك فان اتيت بشهود عدول والا فئي للمسلمين لا حق لك ولا لفاطمة كلي فيه قال فدمدم الناس و انكر بعضهم بعضا وقالوا صدق والله على و رجع على الى منزلة قال دخلت فاطمة ﴿ المسجد و طاقت بقرا بيها وهي تقول: قد كان بعد ابناء بنثبة الخ١٦\_ (احتجاج طبرسی جلد ۱ صفحه ۲۳۵ ۲۳۵ مطبوعه ایران ۲۲۵ ۱ع)

المومنين على ، ابى بكر و عمر لما منع فاطمة الزهرا فدك بالكتاب والسنة میں بسند حماد بن عثمان امام جعفر صادق سے روایت ہے کہ جب ابو بکر خلیفہ ہوئے اور تمام مہاجرین وانصار پر پورے طور پران کی حکومت قائم ہوگئی تو انہوں نے فدک اپنا آ دمی بھیجا اور اس سے حضرت فاطمہ رہائیہا کے وکیل کو زکال دیا تب حضرت فاطمہ رہائیہا ابوبکر کے یاس آئیں اور فرمایا کیوںتم مجھے باپ کی میراث سےمحروم کرتے ہواور کیوں میرے وکیل کو فدک سے نکال دیا؟ اس بر انہوں نے ان سے گواہ مانگے۔ اور اسی روایت میں بعد بیان شہادت کے لکھا ہے کہ ابو بکر خالٹین نے فاطمہ خالٹینا کو سندلکھ دی اور عمر خالٹین نے اسے جاک کر ديا اور فاطمه رَفْاتِيْهَا رُوتِي هُوئِي چِلِي كَئين ( فـلـمـا كـان بعد ذلك جاء على الى ابي بكر و هو في المسجدو حوله المهاجرون والانصار . )) اس كے بعد حضرت علی، ابوبکر خلیجہا کے پاس آئے اور ان کے ..... پاس مسجد میں مہا جرین و انصار جمع تھے اور علی خالٹیہ نے آکر کہا کہ کیوں تم فاطمہ خالٹیہا کو پیغمبر کی میراث سے منع کرتے ہو حالانکہ وہ آ تخضرت طلطے عَلیْم کی زندگی میں اس کی ما لک تھیں ، ابوبکر نے کہا: بیہ مال مسلمانوں کا ہے ، اگر وہ گواہ پیش کریں تو ان کو ملے گا ورنہان کا حق نہیں، اس پر امیر المومنین نے فر مایا کہ اے ابوبكر! كياتم ہمارے قق ميں خدا كے حكم كے خلاف فيصله كرو گے؟ انہوں نے كہا كہ ہيں تو آپ نے کہا کہا گرکوئی چیزمسلمانوں کے قبضے میں ہواور وہ اس کے مالک ہوں اور میں اس پر دعویٰ كرون توتم كس سے گواہ مانگو كے؟ انہوں نے كہاتم سے، كہا بيكيا سبب ہے كہتم فاطمہ سے گواہ ما نگتے ہواس چیز کے متعلق جوان کے قبضے میں ہے، اور جس کو وہ پیغمبر خداط ہے آتا کی زندگی میں اور اس کے بعد مالک تھیں، اور مسلمانوں سے تم گواہ نہیں مانگتے کہ وہ اس کا دعویٰ کرتے ہیں۔ بیس کرابوبکر جیبے ہورہے۔ تب عمر نے کہا کہا ہےا گیا! بیہ باتیں جانے دو کہ ہم تمہاری حجتوں پر غالب نہیں آسکتے۔اگرتم گواہ عادل پیش کرو گے تو خیر ، ورنہ بیہ مال مسلمانوں کا ہے، نہ تمہاراحق ہے نہ فاطمہ کا۔ پھر آخر اسی قسم کی چنداور باتوں کا ذکر کر کے لکھا ہے کہ بیرحالت د کیچ کرلوگ غصے میں آئے اور بعض نے اس بات کو بہت برا جانا اور کہا: واللہ! علی سیج کہتے

ہیں۔علی رخالیٰ اپنے گھر چلے آئے اور فاطمہ رخالیٰ اسبجد نبوی میں تشریف لے گئیں اور اپنے آپ
کو باپ کی قبر پر گرا دیا اور بیا شعار پڑھنے لگیں: ((قد کسان بعد ک انباء هنبشة
سسال نے) اس کے بعد اس روایت میں بیربیان ہے کہ ابو بکر وعمر نے بیرحالت و بکھ کر اور
آئندہ کا خوف کر کے ارادہ کیا کہ علی کوئل کرا دیں۔ اور اس کے لیے خالد کو تجویز کیا، اس کا
بیان ہم اپنے موقع پر کریں گے۔

۲:..... "علل الشرائع والاحكام" و تالیف شخ ابوجعفر محمد بن علی بن الحسنی بن موسی بن بابوید فی کی بات صدو پنجاه و یکم مطبوعه ایران صفحه ۸ میں ایک حدیث علی بن ابراہیم نے اپنے باپ سے اور انہوں نے ابن عمیر سے اور انہوں نے ایک اور راوی سے امام جعفر صادق کی یہ بیان کی ہے کہ آپ نے فرمایا: جب ابوبکر نے فاطمہ نوائٹی کو فدک سے روکا اور ان کے وکیل کو نکال دیا، حضرت علی نوائٹی مسجد میں آئے اور ابوبکر وہاں بیٹھے ہوئے سے اور ان کے گردم ہاجرین و انصار جمع تھے تو آپ نے فرمایا: اے ابوبکر! ہم نے کیوں فاطمہ نوائٹی کو روکا اس چیز سے جو رسول اللہ مطبع ایک تھے ان کو دی تھی اور ان کا وکیل اس پر برسوں سے قابض تھا۔ ابوبکر نے کہا کہ یہ مال مسلمانوں کے لیے نے ہے، اگر وہ شاہد عادل لا کیں تو خیر ورنہ فاطمہ کا اس میں کچھی تہیں ہے۔ علی نوائٹی نے فرمایا کہ کیا ہمارے لیے برخلاف اس کے حکم دو کے جو اور مسلمانوں کے لیے تم حکم دیتے ہو؟ تو انہوں نے کہا کہ ہیں، تب آپ نے فرمایا کہ اگرا کہ کیا کہ کہ بیس، تب آپ نے فرمایا کہ اگرا گروئ چیز مسلمانوں کے باتھ میں ہواور میں دعو کی کروں تو تم کس سے گواہ ما گو گے، فرمایا کہ اگرا کوئی چیز مسلمانوں کے باتھ میں ہواور میں دعو کی کروں تو تم کس سے گواہ ما گو گے، فرمایا کہ اگرا کوئی چیز مسلمانوں کے باتھ میں ہواور میں دعو کی کروں تو تم کس سے گواہ ما گو گے، فرمایا کہ اگر کوئی چیز مسلمانوں کے باتھ میں ہواور میں دعو کی کروں تو تم کس سے گواہ ما گو گے،

<sup>1</sup> قال حدثنا على بن ابراهيم عن ابيه عن ابن ابي عمير عمن ذكره عن ابي عبدالله قال لما منع ابوبكر فاطمة فدكا واخرج وكيلها جاء امير المومنين الى المسجد و ابوبكر جالس و حوله الهماجرون والانصار فقال يا ابابكر كم منعت فاطمة ماجعله رسول الله لها ووكيلها فيه منذ سنين فقال ابوبكر هذا فئى للمسلمين فان اتت بشهود عدول والا فلاحق لها فيه قال يا ابا بكرا تحكم فينا بخلاف ما تحكم في المسلمين قال لا قال اخبرني لوكان في يدالمسلمين شئى فادعيت انا فيه فممن كنت تسئل البينة قال ياك كنت اسئل، قال فاذا كان في يدى شئى فادعى فيه المسلمون تسئلني فيه البينة قال فسكت ابوبكر وقال عمر هذا فئى للمسلمين و لسنافي خصومتك في شئى قال فبكى الناس و تفرقوا و مدموا ابوبكر وعلل الشرائع)

المرازية بيات بهاري المرازية ا

ابوبکرنے کہاتم سے علی نے کہا کہ جو چیز میرے ہاتھ میں ہواور مسلمان اس پر دعویٰ کریں تو تم مجھ سے گواہ مانگو گے! ابوبکر بیس کر چیپ ہورہے، عمر رضافیٰ نے کہا: بیہ مال مسلمانوں کا ہے اور ہم تمہارے جھکڑے کی باتیں نہیں سنتے، پھر اس پر اور باتیں ان کے آپس میں ہوئیں جسے سن کرلوگ رونے گے اور بصلاح عمر کے ابوبکر نے علی کے تل کا ارادہ کیا جس کی تفصیل اس روایت میں ہے اور اس کو ہم اپنے موقع پر بیان کریں گے۔

(بیروایت ترجمه اردوملل الشرائح صفحه ۱۴۵ - ۲ ۱۲۸ مطبوعه کصنوً پربھی موجود ہے)

سانسسروایت سے کہ وصرت فاطمہ و نوائی ابو بکر و نائی اور ان سے فدک کا مطالبہ کیا اور بہت ہی بحقوں کے بعد ابو بکر قائل ہوئے اور فدک کی سند فاطمہ کے لیے لکھ دی، مطالبہ کیا اور ام ایمن و نائی کی اس پر گواہی ہوئی، حضرت فاطمہ و نائی اس سند کو لے کر باہر نکلیں عمر ان کو ملے اور بوچھا کہ آپ کہاں سے آئی ہیں؟ حضرت فاطمہ و نائی نے جواب دیا ابو بکر کے پاس سے اور سند لکھ دینے کا بھی ذکر کیا، عمر و نائی نے نہا کہ ذرا مجھے دکھائے۔ آپ ابو بکر کے پاس سے اور سند لکھ دینے کا بھی ذکر کیا، عمر و نائی نے نہا کہ ذرا مجھے دکھائے۔ آپ نے وہ کا غذ عمر و نائی کی دورے دیا، عمر نے اس پر تھوک دیا اور اس کو مٹا دیا۔ پھر علی فاطمہ کو سلے اور پوچھا کہ اے بنت رسول اللہ! کیوں تم غصے میں ہو؟ فاطمہ و نائی ہا نے بیان کیا کہ جو پھے عمر و نائی نے کیا تھا۔ تب حضرت علی و نائی نے فرمایا: ((مار کبوا منی و من ابیك اعظم من نے کیا تھا۔ تب حضرت علی و نائی میرے تن میں اور تہ ہارے باپ کے تن میں اس سے بڑھ کر دوسری بات نہیں کی ..... الی اخر القصه ۔ (بحار الانوار صغی ۱۹ از مصابح الانوار)

سم:.... بحارالانوار كتاب الفتن مطبوعه ابران صفحه اما ميس كتاب الاختصاص سے بسند

<sup>1</sup> اسل عبارت بيه: عن ابى جعفر قال دخلت فاطمة بنت محمد على على ابى بكر فسأله فدكا قال النبى على النبى على الابورث فقالت قال الله تعالى وورث سليمان داؤد فلما حاجته امر ان يكتب لها وشهد على بن ابى طالب و ام ايمن فخرجت فاطمة وَ الله على فاستقبلها عمر فقال من اين جئت يا بنت رسول الله على قالت من عند ابى بكر من شان فدك قد كتب لى بها فقال عمر هاتى الكتاب فاعطه فبصق فيه و محاه عجل الله جزاء فاستقبلها على فقال مالك يا بنت رسول الله على فذكرت لماصنع عمر فقال ماركبوا منى و من ابيك اعظم من هذا ـ ١٢ (بحار الانوار)

#### عبداللد بن سنان 4 کے امام کے امام جعفرصادق سے روایت ہے کہ جب پیغمبر خوالتے عالم نے وفات

 عن عبدالله بن سنان عن ابي عبدالله قال لما قبض رسول الله عِين و جلس ابو بكر مجلسه بعث الى وكيل فياطمة في خرجه من فيدك فياتته فاطمة فقالت يا ابا بكر ادعيت انك خليفة ابي و جلست مجلسه دانت بعثت الى وكيلى فاخرجته من فدك و قد تعلم ان رسول الله على صدق بها على و ان لى بذلك شهودا فقال ان النبي عِلَيْ لايورث فرجعت الى على فاخبرته فقال ارجعي اليه قولي زعمت ان النبي لايورث وورث سليمان داؤد وورث يحيي زكريا وكيف لا ارث انا ابي فقال عمر انت معملة قالت و ان كنت معملة فانما علمني ابن عمى فقال ابوبكر فان عائشة تشهد و عمر انهما سمعا رسول الله عِينَ وهو يقول ان النبي لايورث فقالت هذا اول شهادة زور شهد به في الاسلام ثم قالت فان فدك انما هي صدق بها على رسول الله عِيْكُمُ ولي بذلك بينة فقال لها هلمي ببينتك قال فجاء ت بام ايمن و على فقال ابوبكريا ام ايمن انك سمعت من رسول الله عِينَ يقول في فاطمة فقالت سمعته رسول الله ﷺ يقول ان فاطمة سيدة نساء اهل الجنة ثم قالت ام ايمن فمن كانت سيدة نساء اهل الجنة تدعى ماليس لها وانا امرأة من اهل الجنة ماكنت لاشهد بما لم اكن سمعت من رسول الله عِيَّكُمُّ فقال عمر دعينا يا ام ايمن من هذه القصص باي شئي تشهدين فقالت كنت جالسة في بيت فاطمة و رسول الله عِنْ الله عليه حبر عليه جبر ئيل فقال يا محمد قم فان الله تبارك و تعالىٰ امرني ان اخط لك فدكا بحناحي فقام رسول الله عِنْ مع جبرئيل فمالبث ان رجيع فقالت فاطمة يا ابي اين ذهبت فقال خط جبرئيل لي فدكا بجناحيه وحدلي حدودها فقالت يا ابت اني اخاف العيلة والحاجة من بعدك فصدق بها على فقال هي صدقة عليك فقهضتها قالت نعم فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم يا ام ايمن اشهدي ويا على اشهد ثم خرجت و حملها على اتان عليه كساء حمل فداء بها اربعين صباحا في بيوت المهاجرين ولا انصار والحسن و الحسين معها وهي تقول يا معشر المهاجرين والانصار نصروا الله ابنة نبيكم وقد بايعتم رسول الله عِينَ يوم بايعتموه ان تمنعوه وذرية مماتمنعون منه انفسكم وذراريكم ففوا الرسول عِينَ الله عند كم قال فما اعاننا احد ولا اجابها والا نصرها قالت فانتهيت الى معاذ بن جبل فـقـالـت يـا معاذ بن جبل انبي قد جئتك مستنصرة و قد بايعت رسو ل الله ﷺ على ان تنصر و ه و ذرية و تمنعه مماتمنع ذريتك و ان ابا بكر قد غصبني على فدك و اخرج و كيليي منها قال فمعي غيري قالت لا ما اجابني احد قال فاين ابلغ من نصرك قال فخرجت من عندنا و دخل ابنه فقال ماجاء ابنة محمد اليك قال جاء ت تطلب نصرتي على ابي بكر فانه اخذ منها فدكا قال فما اجبتهابه قال قلت وما يبلغ من نصرتي انا وحدى قال فابيت ان تنصرها قال نعم قال فاي شئى قالت لك قال قالت لي والله لا نازعنك الفصيح من راسي حتى ارد على رسول الله عِينَ اذا لم تجب ابنة محمد عِينَ قال و حرجت فاطمة وهي تقوى والله لا اكلمك كلمة حتى اجتمع انا وانت عند رسول الله عِيْكُمُ ثم انصرفت، فقال على رَّفَاكُنْهُ لها ايتها ابا بكر وحده فانه ارق من الاحر وقولي ادعيت مجلس ابي وانك خليفة و جلست مجلسه ولوكانت فدك ثم استوهبتها منك لوجب ردها على فلما اتته وقالت له ذلك قال⇔⇔

یائی اور ابوبکر خالفہ ہوئے تو انہوں نے فاطمہ خالفہا کے وکیل کو فدک سے نکال دیا۔ تب حضرت فاطمہ ظاللیما آئی اور کہا کہتم دعویٰ کرتے ہو کہ میرے باپ کے خلیفہ ہو، اور ان کے مقام پر بیٹھے ہو،تم نے اس بات کے جاننے کے باوجود کہ رسول اللہ طلقے ملی ہم مجھے فدک دے گئے تھے میرے وکیل کو نکال دیا حالانکہ اس کے میرے پاس گواہ موجود ہیں۔ ابوبکر ضائٹیہ نے کہا کہ پیغمبر خدا طلطے علیم کا کوئی وارث نہیں ہوتا۔ بیس کر حضرت فاطمہ علی کے یاس کئیں اور ان سے بیرسب حال کہا،حضرت علی خالٹیز نے ان کوصلاح دی کہتم کچرابوبکر خالٹیز کے پاس جاؤ اور ان سے کہو کہ پیغمبر خداط ہے آتا کا کوئی وارث نہیں ہوتا، حالانکہ سلیمان داؤد کے اور کیجیٰ زکریا کے وارث ہوئے ، تو میں اپنے باپ کی وارث کیوں نہیں ہوسکتی ؟ عمر خالٹیہ، نے کہا کہتم سکھلائی عم علی نے، ابوبکر خالٹیہ نے کہا کہ عائشہ اور عمر دونوں گواہی دیتے ہیں کہ انہوں نے پیغمبر خداط السياماية سيسنا ہے كہ النبى لايورث، فاطمہ نے كہا كہ يہ بہلى جھوٹى شہادت ہے جو اسلام میں دی گئی۔ تب حضرت فاطمہ نے فر مایا کہ فدک پیغمبر خداط اللے عَلَیْم نے مجھے عطا فر مایا ہے اور میں اس برگواہ بھی رکھتی ہوں تو ابوبکر خالٹیۂ نے کہا کہ احیصا گواہی پیش کروتو وہ ام ایمن خالٹیہا اورعلی خالٹین کولائیں۔ابوبکرنے کہا کہاےام ایمن! کیاتم نے پیغمبرخداط ہے آتا ہے جو فاطمه کہتی ہیں؟ انہوں نے کہا: ہاں، میں نے سنا ہے اور کیاتم نے نہیں سنا کہ پیغمبر خداط اللے علیم نے فر مایا کہ فاطمہ خالٹیم سیّدہ زنان جنت ہیں تو کیا جوسیدہ نساءاہل جنت ہووہ اس چیز کا دعویٰ کرے گی جواس کی نہ ہو؟ اور میں ایک عورت اہل جنت سے ہوں، کیا میں وہ گواہی دوں گی جو میں نے پینمبر طلعی ایم سے نہ سنا ہو؟ عمر ضائلیہ نے کہا ہیہ باتیں جھوڑ اور کہو کہ کیا تم

<sup>⇒ ⇔</sup> صدقت قال فدعا بكتاب فكتبه لها برد فدك فخرجت والكتاب معها فلقيها عمر فقال يا بنت محمد على معمد على الذي معك؟ فقالت كتاب لى ابوبكر و فدك فقال هلميه الى فابت ان تدفعه اليه فرسها برجله و كانت حاملة بابن اسمه المحسن فاسقطت المحسن من بطنها ثم لطمها فكانى انظر الى قرط كان فى اذنها حين نقضها ثم اخذ الكتاب فخر قه فمضت و مكثت خمسة و سبعين يوما مريضة مماضربها عمر ثم قبضت \_ ١٢ (بحارالانوار)

المرازية بينات بيات بينات بينات بينات بينات بينات بينات بينات المرازي المرازي المرازي المرازي المرازي المرازي ا

گواہی دیتی ہو، تو ام ایمن والٹیجا نے کہا کہ میں حضرت فاطمہ وناپیجا کے گھر میں بیٹھی ہوئی تھی اورآ تخضرت طلطي مليم ومان تشريف فرماتھ كەاتنے ميں جبرئيل عَليتِلا آئے اور كہا: اے محمد! اٹھو! تا کہ بموجب حکم خدا کے میں فدک کی حد بندی اینے بروں سے کر دوں۔ آپ اُٹھے اور جبرئیل عَالِیلًا آپ کے ہمراہ ہوئے، کچھ دیر نہ ہوئی تھی کہ آپ واپس تشریف لائے۔ فاطمه والليم أن يوجها كه آپ كهال تشريف لے كئے تھے؟ آپ نے فرمايا كه جبرئيل عَاليتاً الله نے فدک کے حدود بتائے اوراس پر خط تھینچ دیا، تب حضرت فاطمہ نے فرمایا: ((یا ابت انبی اخاف العيلة والحاجة من بعدك فصدق بها على فقال هي صدقة عليك فقبضتها. )) کہاہے میرے باپ میں افلاس اور مختاجی سے آپ کے بعد ڈرتی ہول، یہ فدک مجھے دے دیجیے۔آپ نے فرمایا: احیما بیتمہارے لیےعطیہ ہے اور فاطمہ ضافینہا نے اس یر قبضہ کرلیا۔ پھر آنخضرت طلنی آیا ہے ام ایمن خالٹیما اور علی خالٹیر، سے کہا کہتم اس برگواہ رہو۔ اسی روایت میں پھر یہ ذکر ہے کہ حضرت علی ضائٹیہ فاطمہ کو سوار کرا کے حیالیس دن رات مہاجرین وانصار کے گھر پھرے اور کسی نے ہمدر دی نہ کی اور پھر معاذین جبل ظائیہ کے پاس آئیں اوران سے مدد جاہی ،انہوں نے بھی انکار کیا اور کہا کہ میں تنہا ہوں ، پس فاطمہان سے خفا هوكر چلى آئيس .....الى آخر القصة.

۵:..... ملا با قرمجلسی نے کتاب بحارالانوار میں ایک روایت بحواله کشکول علامه کے مفضل بن عمر ۹ سے نقل کی ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ میرے آتا امام جعفر صادق نے فرمایا کہ جب

المات بيات - بيارم المحاوية ال

ابوبکر رہائی خلیفہ ہوئے تو عمر رہائی نے کہا کہ آدمی دنیا کے دلدادہ ہیں، اس لیے علی رہائی اور اہل بیت سے خمس اور فے اور فدک کوروک دو کیونکہ ان کے بار بیامر جان جائیں گے تو علی رہائی کو چھوڑ دیں گے اور دنیا لینے کی غرض سے ہماری طرف رجوع کریں گے۔ ابوبکر رہائی نے ایسا ہی کیا۔ پھر جب ابوبکر رہائی نے بیمنادی کرائی کہ جس کسی کا رسول اللہ طبیع آئے ہے ہماری کو وی وعدہ ہوتو وہ میرے پاس آئے کہ میں اس کوادا کروں گا۔ اور جابر اور جربر بجلی کا وعدہ بورا

> ⇒ و ولدى اقرب الخائق الى رسول الله ﷺ فخحلني و ولدى فدكا فلما تلا عليه جبرئيل المسكين و ابن السبيل قال رسول الله عِنْ ما حق المسكين و ابن السبيل فانزل الله تعالى واعلموا انما غنمتم من شئى الخ فقسم الخمس على حمسة اقسام فقال ما افاء الله على رسوله من اهل اقرى فلله والرسول ولذي القربي واليتامي والمساكين و ابن السبيل كيلا يكون دولة بين الاغنياء منكم فما لله فهـو لرسوله وما لرسول الله فهو لذي القربي ونحن ذوي القربي قال الله تعالىٰ قل لا اسئلكم عليه اجر الا المودة في القربي فنظر ابوبكر بن ابي قحافة الى عمر ابن الخطاب و قال ما تقول فقال عمر و من اليتامي و المساكين وابناء السبيل فقالت فاطمة اليتامي الذين ياتمون بالله ورسوله و بذي القربي والـمسـاكيـن الذين اسكنوا معهم في الدنيا والا خرة و ابن السبيل الذي يسلك مسلكهم قال عمر فاذا الخمس والفئي كله لكم ولمو اليكم ولا شياعكم فقالت فاطمة اما فدك فاوجبها الله لي ولولدي دون موالينا و شيعتنا واما الخمس فقسمه الله لنا ولموا لينا و اشيا عنا كما فقرأ في كتاب الله قال عمر فما السائر المهاجرين والانصار التابعين باحسان قالت فاطمة ان كا نوا موالينا و من اشيا عنا فلهم الصدقات التي قسمها الله واوجبها في كتابه فقال عزوجل انما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم و في الرقاب الى آخر القصة قال عمر فدك خاصة والفئي لكم ولا وليائكم ما احسب اصحاب محمد يرضون بهذا قالت فاطمة فان الله عزو جل رضى بذلك ورسوله رضي به قسم على الموالات و المتبعة لا على المعاداة والمخالفة ومن عادانا فقد عاد الله و من خالفنا فقد خالف الله و من خالف الله فقد استوجب من الله العذاب الاليم والعقاب الشديد في الدنيا والاخرـة فـقـال عمرهاتي ببينة يا بنت محمد عِلَيْنَ على ما تدعين فقالت فاطمة قدصد قتم جابر بن عبـدالـله و جرير بن عبدالله ولم تسئلو هما البينة و بينتي في كتاب الله فقال عمران جابرا وجريرا ذكرا امر اهينا وانت تدعين امرا عظيما يقع به الردة من المهاجرين والا نصار فقالت ان المهاجرين برسول الله واهل بيت رسول الله هاجروا الى دينه والانصار بالايمان بالله ورسوله وبذي القربي احسانا فلاهجرة الا الينا ولانصرة الامناولا اتباع باحسان الابنا و من ارتد عنافالي الجاهلية فقال لها عمر وعينا من ابا طيلك واحضرينا من يشهد لك بما تقولين فبعث الى على والحسن والحسين وام ايمن و اسماء بنت عميس و كانت تحت ابي بكر بن ابي قحافه فاقبلوا الى ابي بكر و شهد والها بجميع ما قالت وادعته فقال اما على فزوجهاو اما الحسن و الحسين ابناها وام ايمن فمولا تها واما اسماء بنت ٢٠٠٠

بھی کیا۔تو علی خالٹین نے فاطمہ سے کہا کہ ابو بکر خالٹین کے پاس جا کر فدک کا ذکر کرو، فاطمہ خالٹیما نے ان سے فدک اور فے اور ٹمس کا ذکر کیا ، ابوبکر ضائنیہ نے کہا کہ گواہ لاؤ۔ فاطمہ رہائیہا نے کہا کہ فدک کوتو خداوند تعالیٰ قرآن میں فرما تا ہے کہ اس کو مجھے اور میری اولا د کو دے دو، لیعنی پیہ آیت ﴿وَاٰتِ ذَا الْقُرْبِي حَقَّهُ ﴾ میں اور میری اولا درسول الله کی سب سے زیادہ اقرب تھے تو آپ نے مجھے اور میری اولا د کو فدک عطا کر دیا تھا۔ جبرئیل مَالِیلاً نے بھراس کے بعد مسکین اور ابن تبیل کو بڑھا تو آپ نے یو چھا کہ سکین اور ابن تبیل کا کیاحق ہے؟ تواللہ تعالیٰ نَي بِرَآيت ﴿ وَاعْلَمُ وَا النَّمَا غَنِمْتُمْ مِّنُ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُول وَلِذِي الْقُرْبِي وَالْيَتْهِي وَالْمَسْكِينَ وَابْنِ السَّبِيْلِ اللَّبِيلِ عَازِل كَى ، پُرْمُس كَ يَا نَجُ صَ لِياور فرماياكه ﴿مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهُلِ الْقُرَى ... الخ ﴿ جُواللَّهِ كَلِيهِ مِنْ اس کے رسول کا ہے اور جورسول کے لیے ہے وہ ہم قرابت داروں کے لیے ہے۔ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے ﴿ قُلْ لَا أَسُأَلُكُمْ عَلَيْهِ آجُرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَي ﴾ ابوبكر نے عمر ظاليُّها كى طرف دیکھا اور کہا کہتم کیا کہتے ہو۔عمر خالٹیوئنے نیو چھا کہ بنتیم اورمسکین اور ابن تبیل کون لوگ ہیں؟ فاطمہ نے کہا بنتیم وہ لوگ ہیں جو اللہ اور رسول اور ذوی القربیٰ سے بنتیم ہوں اور

⇒ ⇒ عميس فقد كانت تحت جعفر بن ابي طالب فهي تشهد لبني هاشم و قد كانت تخدم فاطمه و كل هولاء بحزون الي انفسهم فقال على اما فاطمة فبضعة من رسول الله و من اذاها فقداذي رسول الله و من كذبها فقد كذب رسول الله و اما الحسن والحسين فابنا رسول الله و سيدا شباب اهل الجنة من كذبها فقد كذب رسول الله اذ كان اهل الجنة صادقين و امام انا فقد قال رسول الله في الدنيا و لآخرة الراد عليك هوالراد على من اطاعك فقد الله في انت منى و انا منك وانت اخى في الدنيا و لآخرة الراد عليك هوالراد على من اطاعك فقد اطاعني و من عصاك فقد عصاني و اما ام ايمن فقد شهد لها رسول الله في بالجنة و دعا لاسماء بنت عميس و ذريتها فقال عمر انتم كما وصفتم به لانفسكم ولكن شهادة الجارالي نفسه لاتقبل فقال على اذاكنا نحن كما تعرفون و لاتنكرون و شهادتنا لا نفسنا لاتقبل و شهادة رسول الله لاتقبل فانا لله وانا اليه راجعون اذا اوعينا لانفسنا تسأ لنا البينة فما من معين يعيين و قد و ثبتم على سلطان على سلطان الله و سلطان رسوله فاخر حتموه من بيته الي بيت غيره من غير بينة الاحجة وسيعلم الذين ظلموا اي منقلب ينقلبون ثم قال لفاطمة انصر في حتى يحكم الله بيننا و هو خير الحاكمين ٢٠

(بحارالانوار صفحه ۱۰۲)

مسکین وہ ہیں جوان کے ساتھ دنیا اور آخرت میں رہے ہوں، اور ابن سبیل وہ ہے جوان کا طریق چلتا ہو۔عمر نے کہا توخمس اور فے سب تمہارا اور تمہارے احباب اور شیعوں کا ہوا، فاطمہ ظائٹی نے کہا کہ فدک تو اللہ نے میرے اور میرے بچوں کے لیے کر دیا ہے، اس میں احباب اورشیعوں کا کیچھنہیں، اورخمس کو ہم میں اور ہمارے احباب میں نقشیم کیا ہے۔عمر ضالٹیر، نے کہا کہ اور تمام مہاجرین اور انصار و تابعین باحسان کے لیے کیا ہوگا؟ فاطمہ ظائیہا نے کہا کہ اگروہ ہمارے احباب میں سے ہیں تو ان کے لیے وہ صدقات ہیں جن کی خدانے تقسیم کی ہے، لعنى اس آيت من ﴿إِنَّهَا الصَّدَفْتُ لِلْفُقَر آءِ وَ الْمَسْكِيْنِ وَالْعَبِلِيْنَ عَلَيْهَا وَ الْمُؤَلَّفَةِ قُلُونُهُمْ وَفِي الرَّقَابِ عمرنے كها كه فدك تو تمهارا خاص موااور في تمهارا اور تمهارے ا حباب کا ہوا، میں نہیں سمجھنا کہ اصحاب محمد طلقے علیم اس سے راضی ہو جائیں گے، فاطمہ ظالمیما نے کہا کہ اللہ اور رسول تو اس بر راضی ہو چکے اور محبت اور متابعت ہی براس کی تقسیم کی ہے نہ عداوت اور مخالفت بر۔ وہ ہم سے عداوت کرتا ہے جو ہمارا مخالف ہے، وہ خدا کا مخالف ہے اور جوخدا کا مخالف ہے تو وہ خدا کی طرف سے عذاب الیم کا دنیا اور آخرت میں مستحق ہے۔ عمر خالٹیو نے کہا کہتم جس کا دعویٰ کرتی ہواس کے گواہ لاؤ۔ فاطمہ نے کہا کہتم نے جابراور جربر کی تصدیق کی اوران سے گواہ نہ طلب کیے اور میرا گواہ کتاب اللہ ہے۔عمر شائٹیہ نے کہا کہ جابر اور جربر نے تھوڑی سی شے کا ذکر کیا تھا اور تم تو بہت بڑا دعویٰ پیش کرتی ہوجس سے مہاجرین اور انصار مرتد ہو جائیں گے، فاطمہ رہالٹیما نے کہا کہ جومہاجر رسول اللہ اور آپ کے اہل بیت کے ساتھ ہیں تو انہوں نے تو ان کے دین کی طرف ہجرت کی ہے، اور انصار وہ ہیں جواللہ اور رسول پر ایمان رکھتے ہیں اور ذوی القربیٰ کے ساتھ احسان کریں تو ہجرت بھی ہمارے لیے ہوئی اور نصرت بھی، اور انتاع باحسان بھی ہمارے نہیں ہوسکتا۔ اور جوہم سے مرتد ہو جائے تو وہ جاہلیت میں جاملے۔عمر رضائٹیئر نے کہا کہ بیفضول با تیں جھوڑ واور گواہ لاؤ۔ فاطمہ نے علی وحسنین وام ایمن واساء کو بلوا بھیجا، ان سب نے آپ کے دعوے کی پوری پوری گواہی دی۔ عمر خالثیر، نے کہا کہ علی خالثیر، فاطمہ خالٹیما کے زوج ہیں اور حسنین بیٹے ہیں اور ام ایمن ان کی

محبّ اوراساء پہلے جعفر بن ابی طالب کی بیوی تھیں تو وہ تو بنی ہاشم ہی کی گواہی دیں گی اور اب فاطمه کی خدمت کرتی ہیں، اور بیسب اپنا نفع جائتے ہیں، علی نے کہا کہ فاطمہ تو ایک جزءرسول الله طلق علیم ہیں جوان کوایذا دے گا وہ رسول اللہ کوایذا دیتا ہے اور جوان کی تکذیب کرتا ہے وہ رسول الله کی تکذیب کرتا ہے۔ اور حسنین ظافیہا رسول الله طلقے علیم کے نواسے ہیں اور جوانانِ جنت کے سر دار ہیں جوان کی تکذیب کرتا ہے وہ رسول اللہ طلقے آیم کی تکذیب کرتا ہے، کیونکہ اہل جنت صادق ہوتے ہیں اور میری شان میں رسول اللہ طلع قلیم نے فرمایا ہے کہ تو مجھ سے ہے اور میں جھے سے ہوں اور تو میرا دنیا وآخرت میں بھائی ہے، جو بچھ پر رد کرتا ہے وہ مجھ پر رد کرتا ہے اور جو تیری اطاعت کرتا ہے وہ میری اطاعت کرتا ہے، اور جو تیری نافر مانی کرتا ہے، وہ میری نافر مانی کرتا ہے۔ اور ام ایمن طالبین کے بارے میں رسول الله طلط آیم نے جنت کی گواہی دی ہے اور اساء ضالتینا اور اس کی اولاد کے لیے آپ نے دعا دی ہے۔ عمر ضالتین نے کہا کہ جو تعریف تم کرتے ہوتم ویسے ہی ہولیکن جار کی شہادت مقبول نہیں ہوتی۔علی نے کہا کہ جب ہم ایسے ہیں جبیباتم جانتے ہواورا نکارنہیں کرتے اور پھر ہماری شہادت ہمارے لیے مقبول نہیں اور نہ رسول کیا تو تم ہم سے گواہ مانگتے ہواور ہمارا کوئی معین نہیں کہ وہ گواہی دے اورتم لوگوں نے اللہ کے سلطان پر جسارت کی اور اس کواس کے گھر سے غیر کے گھر کی طرف بے گواہ و ججت کے نکالا: ﴿وسيعلم الذين ظلموا اى منقلب ينقلبون ﴾ پيرفاطمه ظالينها عيكها كه چلوخدابي بهارا فيصله كركار (وهو خير الحاكمين)) (بحارالانوارصفحه١٠٢،١٠١)

۲: ..... احتجاج طبرسی اور شیعوں کی دوسری کتابوں میں ایک خطبہ لکھا ہے جو خطبہ فاطمۃ الز ہرا فرائی کا سے مشہور ہے اور جس میں بیان کیا گیا ہے کہ حضرت فاطمہ کو جب خبر ہوئی کہ ابوبکر نے فارک سے محروم کرنے کا ارادہ کرلیا ہے تو وہ مسجد نبوی میں ابوبکر کے پاس آئیں اور بہت بڑا فصیح و بلیغ خطبہ ارشاد کیا، جس میں ان کے ظلموں کی شکایت کی اور آیات قرآنی اور دیگر حجتوں سے ابوبکر کی ملامت کی اور اپنے حق ثابت کرنے میں کوئی دقیقہ سعی کا اٹھانہ رکھا۔

اس خطبہ کو چونکہ بہت بڑا ہے ہم آئندہ موقع پر بیان کریں گے، گراس میں کچھ ذکر ہبہ فدک کا یا پنے قبضہ کا اس پرنہیں فرمایا، جو کچھ فرمایا وہ میراث کے متعلق ہے، جیسا کہ بیان کیا گیا ہے کہ اس تقریر میں آپ نے فرمایا: ((انتہ الآن تیز عہون ان الارث لینا افحکہ الہ جیا ہیں ہیں آپ نے فرمایا: ((انتہ الآن تیز عہون ان الارث لینا افحکہ الہ جیا ہیں الہ تبغون یا ابن ابی قحافة فی کتاب اللہ و نبذتموہ وراء ظھر کم لفقد جئت شیئا فریا افعلی عمد ترکتم کتاب اللہ و نبذتموہ وراء ظھر کم اذیہ نے ورث سلیمان داؤ دسس الخ) کہم گمان کرتے ہو کہ ہم کومیراث نہیں مل سکتی کیا جاہیت کا حکم چلاتے ہو؟ اے ابو برا کیا خدا کی کتاب میں بیہ کہم اپنے باپ کی میراث نہ ملے؟ کیا جان ہو جھ کرتم نے خدا کی کتاب کو چھوڑ دیا اور اسے لیس پشت کھینک دیا، خدا تو صاف فرما تا ہے کہ سلیمان عالیا اوارث ہو کے چھوڑ دیا اور اسے لیس پشت کھینک دیا، خدا تو صاف فرما تا ہے کہ سلیمان عالیا اوارث ہو کے باپ کی اور آل ایخ جو باب کی وارث ہو، باوجود اس کے تم سمجھتے ہو کہ نہ میرا کچھ حق ہو نہ نہ میرا کے حق باپ کی میراث مل سکتی ہے، خیر خدا تم سمجھتے ہو کہ نہ میرا کچھ حق ہو نہ نہ میرا کے حق ہو کہ نہ میرا کے حق ہو کہ نہ میرا کے حق ہو کہ کا کے میراث میں ہوجائے گا۔

2: ...... کارالانوار کے صفحہ ۱۰ میں لکھا ہے کہ روایت کی گئی ہے کہ 6 فاطمہ، ابو بکر رفی ہا کہ میری اہل اور اولا د۔ آپ کے پاس آئیں اور بوچھا کہ تمہار وارث کون ہوگا؟ انہوں نے کہا کہ میری اہل اور اولا د۔ آپ نے فرمایا کہ پھر میں کیوں اپنے باپ کی وارث نہ ہوں؟ تب انہوں نے جواب دیا کہ پنجمبر کا کوئی وارث نہیں ہوتا، لیکن میں اس کام میں صرف کروں گا جس میں پنجمبر خداط اللے آئے خرج کر کے وارث نہیں دوں گا جن کو پنجمبر خداط اللے آئے ہے دیا کہ تھے۔ تب آپ نے فرمایا کہ قسم کرتے تھے۔ تب آپ نے فرمایا کہ قسم ہے خداکی جب تک میں زندہ رہوں گی ایک بات بھی تم سے نہ کروں گی، اور پھر جب تک زندہ رہیں انہوں نے ابو بکر والٹی ہے بات چیت نہ کی۔

<sup>•</sup> وروى ان فاطمة جاءت الى ابى بكر بعد وفاة رسول الله على فقالت يا ابا بكر من يرثك اذا مت قال اهلى وولدى قالت فما لى لاارث رسول الله على فقال ان النبى لايورث ولكن انفق على من كان ينفق عليه رسول الله على واعطى ماكان يعطيه، قالت والله لاكلمك بكلمة ما حييت فما كلمته حتى ماتت ١٦ ـ ( بحار الانوار صفحه ١٠٤)

ابوبکر ضائیہ کے الو بیر ضائیہ کے میں کھا ہے کہ بیر بھی کہا گیا ہے کہ و فاطمہ و فائیہ ابوبکر ضائیہ کیا ، ابوبکر ضائیہ نے کہا کہ بیغیبروں کا کوئی وارث نہیں ہوتا۔ تو آپ علی ضائیہ کے پاس واپس تشریف لائیں ، علی ضائیہ نے کہا کہ پھر واپس لوٹ کر جاؤ اور کہو کہ آپ علی ضائیہ کے پاس واپس تشریف لائیں ، علی ضائیہ نے کہا کہ پھر واپس لوٹ کر جاؤ اور کہو کہ پھر سلیمان داؤد کے کیوں وارث ہوئے ، زکریا نے کیوں کہا کہ خدایا مجھے ایک ولی دے کہ جو میرا اور آل یعقوب عَالِیٰ کا وارث ہو، مگر انہوں نے نہ سنا۔

9: ..... بحارالانوار میں جابر بن عبداللہ انصاری نے امام باقر سے روایت کی ہے کہ علی والٹی نے فاطمہ وناٹی سے کہا کہ جاؤ اور اپنے باپ کی میراث کا مطالبہ کرو، اس پر حضرت فاطمہ وناٹی ابو بکر وفائی کے باس آئیں اور کہا کہ میرے باپ کی میراث مجھے دو۔ انہوں نے جواب دیا کہ پیغیبر کا کوئی وارث نہیں ہوتا۔ تب آپ نے فرمایا: کیا سلیمان عَالِیٰ اور داؤد عَالِیٰ اور داؤد عَالِیٰ اور داؤد عَالِیٰ اور داؤد عَالِیٰ کے وارث نہیں ہوئے اس پر ابو بکر خفا ہوئے اور کہا کہ پیغیبر کا کوئی وارث نہیں ہوتا۔ تب فاطمہ وناٹی ان کہا کہ کیا ذکر یاعالیٰ ان نے نہیں کہا ﴿ فَهَبْ لِیْ مِنْ لَّدُنْكُ وَلِیَّا ٥ یَّدِ ثُنِیْ وَ اَرْفُ اللّٰهُ فِیْ اَوْلَادِ کُمْ لِللّٰ کَوْمِ اللّٰهُ فِیْ اَوْلَادِ کُمْ لِللّٰ کَوِمِ مِنْ اللّٰهُ فِیْ اَوْلادِ کُمْ لِللّٰ کَوِمِ مِنْ اللّٰهُ فِیْ اَوْلادِ کُمْ لِللّٰ کَوِمِ مُنْ اللّٰهُ فِیْ اَوْلادِ کُمْ لِللّٰ کَوِمِ مُنْ کُومِ اللّٰهُ فِیْ اَوْلادِ کُمْ لِللّٰہ کو مِنْ اللّٰهُ فِیْ اَوْلادِ کُمْ لِللّٰہ کو مِنْ اللّٰهُ فِیْ اَوْلادِ کُمْ لِللّٰہ کو مِنْ اللّٰهُ فِیْ اَوْلادِ کُمْ لِللّٰہ کومِ مِنْ اللّٰه مِنْ اللّٰه فِیْ اَوْلادِ کُمْ لِللّٰہ کومِ مُنْ کُومِ اللّٰہ کُومِ اللّٰہ کو اللّٰہ کی اس پر بھی انہوں نے بہی کہ ﴿ یُومِیْ کُمْ اللّٰهُ فِیْ اَوْلادِ کُمْ لِللّٰہ کومِ اللّٰہ کومِی انہوں نے بہی کہا کہ: النبی لایور ث۔ مِنْ اللّٰہ کیور ث۔ مُنْ اللّٰہ کُومِیْ اللّٰہ کومُیا نہوں نے بہی کہا کہ: النبی لایور ث۔

• وقيل جاءت فاطمة الى ابى بكر فقالت اعطنى ميراثى من رسول الله على قال ان الانبياء لاتورث ما تركوه فهو صدقة فرجعت الى على قرات فقال راجعى فقولى ما شان سليمان ورث داؤد و قال زكريا فهب لى من لدنك وليا يرثني ويرث من آل يعقوب فابواو ابى ١٢ بحارالانوار صفحه ١٠٤\_

وعن جابر بن عبدالله الانصاری عن ابی جعفر ان ابا بکر قال فاطمة النبی لایورث قالت قدورت سلیمان داؤد قال زکریا فهب لی من لدنك و لیا یرثنی و یرث من آل یعقوب فنحن اقرب الی النبی مین من زکریا اللی یعقوب و عن جعفر قال قال علی فاطمة انطلقی فاطلبی میراثك من ابیك رسول الله عمن فحاء ت الی ابی بکر فقالت اعطنی میراثی من ابی رسول الله عمن قال النبی لا یورث فقالت الم یرث سلیمان داؤد فغضب و قال النبی لا یورث یقالت الم یقل زکریا فهب لی من لدنك و لیا یرثنی و یرث من آل یعقوب فقال النبی لایورث فقالت الم یقل یوصیکم الله فی او لاد کم فللذ کر مثل حظ الاتثیین فقال النبی لایورث مفحه ۱۰۶)

اب بین بیارالانوار میں لکھا ہے کہا ابوسعید خدری سے روایت ہے کہ کہ بینجمبر کی وفات کے بعد فاطمہ فدک مانگنے کے لیے آئیں۔ ابوبکر زبالٹی نے کہا کہ میں جانتا ہوں کہ تم سوائے سچ کے بعد فاطمہ فدک مانگنے کے لیے آئیں۔ ابوبکر زبالٹی کو لے گئیں اور انہوں نے گوا ہی دی ، پھر کے کچھ نہ کہو گی ،لیکن گواہ لاؤاس پر وہ علی زبالٹی کو لے گئیں اور انہوں نے گوا ہی دی ، پھر ام ایمن زبالٹی کو لے گئیں ، انہوں نے بھی شہادت دی ، اس پر ابوبکر زبالٹی نے کہا کہ ایک مرد عورت اور لاؤ تو میں فدک کی سندلکھ دوں۔

اا: .....احتجاج طبرسی صفحه ۵۳ مطبوعه تهران قدیم اوراحتجاج طبرسی جلد اصفحه ۲۴۲ مطبوعه ایران ۱۲۴۳ء میں لکھا ہے کہ جب حضرت علی ضائفیہ کو اس بات کی اطلاع ہوئی کہ ابوبکر رضائفیہ نے فاطمہ رضائفیہا کوفدک سے محروم کر دیا تب آ یہ نے ان کو بیہ خط لکھا:

((شقوا متلاطمات امواج الفتن بحيازيم سفن النجاة وحطوا تيجان اهل الفخر بجمع اهل الغدرو استضاؤ بنور الانوار، اقتسمو امواريث الطاهرات الابرار، واحتقبوا ثقل الاوزار، بغصبهم نحلة النبى المختار، فكانى بكم تتردد ونفى العمى، كما يترد د البعير في الطاحونة، اما والله لواذن لى بما ليس لكم به علم لحصدت رؤسكم عن اجسادكم كحب الحصيد بقواضب من حديد، ولقلعب من جماجم شجعانكم ما اقرح به آماقكم وأو هش به محالكم، فانى منذ عرفت مردى العساكر، ومفنى الجحافل ومبيد خضر ائكم، ومخمد ضوضائكم، وجزار الدواين اذ انتم في بيوتكم معتكفون وانى لصاحبكم بالا مسس لعمرابي لعن تحبوا ان

(بحارالانوار صفحه ۱۶)

<sup>1</sup> وعن ابى سعيد الخدرى قال لما قبض رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم جاءت فاطمة عليها السلام تطلب فدكا فقال ابوبكر انى لا علم ان شاء الله انك لن تقولى الاحقا ولكن هاتى ببينتك فجاءت بعلى تشهد ثم جاءت بام ايمن فشهدت فقال امرأة اخرى او رجلا فكتبت لك بها ١٢.

تكون فينا الخلافة والنبوة، وانتم تذكرون احقاد بدر و ثارات احد، اما والله لوقلت ما سبق من الله فيكم لتداخلت اضلاعكم في اجوافكم كتداخل اسنان دوارة الرحى فان نطقت تقولون حسد، وان سكت فيقال ان ابن ابي طالب جزع من الموت، هيهات هيهات، الساعة يقال لي هذا؟ وانا لمميت المائت وخواض المنايا في جوف ليل حالك، حامل سيفين الثقيلين، والرمحين الطويلين، ومنكّس الروايات في غط مط الغمرات، مفرج الكربات عن وجه خير البريات، ايه نوافوالله، لا بن ابي طالب آنس بالموت من الطفل الي محالب امه هبلتكم الهوابل لوبحت بما انزل الله سبحانه في كتابه فيكم لاضطربتم اضطراب الارشية في الطوى البعيدة، ولخرجتم من بيوتكم هاربين وعلى وجوهكم مائمين، ولكنى اهون وجدى حتى القيى ربى بيدجذاء صفراء من لذاتكم خلوا من طحناتكم، فما مثل دنياكم عندى الاكمثل غيم علا فاستعلى ثم استغلظ فاستوى، ثم تمزق فانجلى، رويداً فعن قليل ينجلي لكم القسطل وتجنون ثمر فعلكم مرا، و تحصدون غرس ايديكم ذعافا ممقراً وسما قاتلا و كفي بالله حكيما، وبرسول الله خصيما، وبالقيامة موقفا، فلا بعد الله فيها سواكم، ولا اتعس فيها غيركم، والسلام على من اتبع الهدى . ))

'' لیمنی پہلے تو تم فتنوں سے بچے اور فخر وغرور کو چھوڑ دیا اور نور نبوت کی روشنی میں آئے کی بہلے تو تم فتنوں سے بچے اور فخر وغرور کو چھوڑ دیا اور رسول اللہ طابقے آئے کا آئے کی میراث لوٹ کی اور رسول اللہ طابقے آئے گا

عطیه چیین کر بارگناه سر برلیا، میں دیکھر ہا ہوں کہتم گمراہی میں اس طرح ٹکراتے پھررہے ہوجس طرح اونٹ چکی میں پھرتا ہے، خدا کی قشم! اگر مجھ کواجازت ہوتی تو میں تلوار سے تمہارے سر اس طرح اڑا دیتا جس طرح کھیتی کاٹ کر ڈھیر کر دیتے ہیں، اور تمہارے بہادروں کو اس طرح قتل کرتا کہ تمہاری آئیمیں پھوٹ جاتیں اور تمہارے گھر وحشت ناک ہو جاتے ،تم ابتدا سے مجھ کو جانتے ہو کہ میں نے فوجیس غارت کر دی ہیں،لشکروں کو تباہ کر دیا ہے،تمہاری سرسبر زمینیں تباہ کر دی ہیں، تمہارے ہنگاموں کو دبا دیا ہے، تمہارے بہا دروں کو ٹکڑے ٹکڑے کر دیا ہے۔اس وقت تم اپنے گھروں میں دیکے بیٹھے تھے،کل تم نے مجھ کواپنا سردار مان لیا تھا،لیکن قشم ہے کہتم نے دل سے بھی نہیں جا ہا کہ ہمارے گھر میں خلافت اور نبوت دونوں رہنے یا ئیں، کیونکہ تم کو بدر کے کینے اور احد کے خون بہا کبھی نہیں بھولے، بخدااگر میں خدا کے فیصلے کو جوتمہارے متعلق وہ کر چکا ہے ظاہر کر دوں تو تمہاری ہڈیاں پسلیاں اس طرح آپس میں ٹکرا جائیں جس طرح چکی کے دونوں یا ٹوں کے دندانے مل جاتے ہیں، میں کچھ کہتا ہوں تو تم کہتے ہو کہ حسد سے کہتا ہوں اور جیب رہتا ہوں تو لوگ کہتے ہیں کہ ابو طالب کا بیٹا موت سے ڈر گیا۔ افسوس صد افسوس! میں خودموت ہوں اور میری نسبت بیہ کہا جاتا ہے، میں مرگ گمشدہ ہوں، میں اندھیری راتوں میںمعرکوں میں تھس جانے والا ہوں، میں تیخ و سنان کا حامل ہوں، میں لڑائی کے ہنگاموں میں نیزوں کوٹکرا کر توڑ دیتا ہوں، میں نے رسول الله طلط علیم کے سامنے سے مشکلیں ہٹا دی ہیں، ذراکھہرو! خدا کی قشم! ابوطالب کا بیٹا موت سے اس قدر مانوس ہے جتنا بچہ ماں کی جھاتی سے۔تم یر موت آئے خدانے جو کچھ تمہاری شان میں کہا ہے اگر میں ظاہر کو دوں تو تم رسی کی طرح بل کھاؤ اور گھر جھوڑ کر بھا گو، ادھر اُدھر ٹکراتے پھرو،کیکن میں اپنے جوش کو دباتا ہوں اس وفت تک کہ اپنے خدا سے اسے حال میں ملوں کہ میرے

ہاتھ دنیا کی لذتوں سے (جس کوتم محبوب رکھتے ہو) خالی ہوں، کیونکہ تمہاری دنیا میر نے نزدیک گویا ایک ابر ہے جو بلند ہوا پھر دلدار ہوکر ہر طرف چھا گیا، پھر پھٹ کرنکل گیا۔ ذرا تھہر جاؤتھوڑی دیر میں غبار صاف ہو جائے گا اور تم اپنے کیے کا پھل یاؤ گے جو تلخ ہوگا، یا اپنے ہاتھوں کی بوئی ہوئی کھیتی کا ٹو گے جو سم قاتل ہوگی۔ اور کافی ہے اللہ کا حاکم ہونا اور رسول اللہ طلقے آیا ہم کا مدعی ہونا اور میدان قیامت کا عدالت گاہ ہونا، خدا اس دن کسی کوتمہار سے سوا اپنی رحمت سے دور نہ رکھے، اور تمہار سے سواکسی کو ہلاک نہ کر ہے، اور جو ہدایت کے پیچھے چلے اس پرسلام ہو۔۔۔۔انتہیں،'

ا: ..... بحرالجواہر مصنفہ سیدمحمہ باقر بن سیدمحمہ مطبوعہ ایران صفحہ ۳۲۳ میں جعفر جعفی سے پیروایت ہے کہ والیک شخص کے دوایک شجاع آدمی تھا اوراس کا بھائی علی والٹیو کے

**1** اصل عبارت بیر بے: از جابر جعفی مروی است که ابوبکر صدقات دهات مدینه و فدك راغصب نموده بووو سائرا طراف نواحي مدينه رادر عهدهٔ اشجع بن مزاحم ثقفي نموده واومرد عبود دلير و با على ﴿ الله على آمد اول، محلے راکه دست تعدی براو کشود مزرعه بوداز اهل بیت مسمیٰ بانقیا اهل مزرعه رسولے نزد آنحضرت فرستادند کیفیت را علام نمو دند، آنحضرت ﷺ عمامه سیاه هے برسربست و دو شمشیر برمیان بست و براسپ صحاب سوار شدواسپ دیگر رابیدك كشیدو حسنین ﴿ اللَّهُ وعمار و فضل بن عباس و عبدالله جعفر و عبدالله بن عباس و الله عباس المناه بردو چون مآن مزرعه رسید در مسجد فضا فرود آمد و امام حسین رابطلب اشجع فرستادو چو نزد او رفت فرمودا جب امیر المومنین ابن ملعون گفت كيست امير المومنين فرمود على گفت بلكه ابوبكر است كه در مدينه و اگزاردهٔ اورا، باز حضرت فرمودا جب عليا، گفت من سلطانم واورعيت و احتياج بمن دار دائوبيايد، حضرت امام حسین برگشت و کیفیت را عرض کرد فرمود بعمار تو بروواور ابرفق و مدارا بیار، پس عمار رفت و گفت مرحبایا اخاثقیف چه چیز ترابران داشته که با امیر المومنین بد سلو کی کنی و چیزیکه در تصرف اوست بگیری حال بیاوغدر خود بگوفحش بسیار بعمار داد و عمار هم شدید الغضب بوددست به شمشیر برد کسے آمد بنزد آنحضرت که در باب عمار را که الحال اور اپاره پاره می کنند پس آنحضرت اهل بیتی که بهمراه آورده بودند فرستادوفرمود متر سید واور اکشال کشال بنزد من آرید پس ایشان آمدندواور اکشان کشان آوردند آنحضرت فرمود و اگزارید اور او تعجیل مکنید ⇔⇔

## ایت بیات - بہارم کھر کا کھیں کے اور کا کھر کا کھیں کہ کا کھیں کے کہ کے کہ

ہاتھ سے قبل ہوا تھا فدک اور مدینہ کی دیگراملاک پراپنی طرف سے متولی کیا۔اس نے اہل بیت کی املاک کو ضبط کر لیا اور ان کی رعایا پرظلم شروع کیا۔ان لوگوں نے حضرت علی خالٹین کوخبر دی اور اس کے ظلم وستم کا استغاثہ کیا۔ بیسنتے ہی حضرت علی خالٹین بعجلت سوار ہوئے اور عمامہ سیاہ سر

⇒ ⇒ که بتیز مغزی حجت خدا تمام نشو د بعد ازاں فرمو د وای بر تو بچه متمسك اموال اهل بیت را حلال دانسته و چه حجت ترا بجرأت انداخته برایل که گردهٔ آل ملعول گفت تو نیز بچه حجت قتل مردم رابر خود حلال كرده، و من رضاء صاحب خود را دوست تر دارم از موافقت باتو\_ حضرت فرمود بلے تقصیرے برحود سراغ ندارم مگر کشتن برادرت و آن بگفته رسول حدا بود چیزے نبود که تلافي خواهم خدا ترا هلاك كند وصورت راقبيح گرداند\_ اشجع گفت بلكه خدا ترا هلاك كندو عمرت راقطع نماید که پیوسته با حلفاء حسدمی و رزی و آن ترا بهلاکت می کشاند و بمراد خو د آخر نحواهي رسيد پس فضل بغضب در آمد و شمشير خودرا براورا حواله نمود ودر اور ابادست راست اوانداخت پس اصحاب او که سی نفربو دند و همه از شجاعان بر فضل هجوم آو ردندو امیر المومنین دست بذوالفقار برده چون برق ذوالفقار برق چشم آنحضرت دید ندزهرهٔ ایشان آب شده و براق خودرار یختند و گفتند الطاعة الطاعة فرمودوای بر شما سیرایل صاحب کو چك خود راببرید نزدآل صاحب بزراء خود که مثل شما کسی نیستند که کشتن شما خواهی نخواهی داشته باشد پس رفتند بمدينه و سر رفيق خودرا پيش ابوبكر اندا حتند پس اومردم راطلبيد و ترغيب نمود كه بروند بسر آنحضرت و خون اشجع رابخواهند مردم سكوت كردند گفت شما چرا گنك شده ايايا پيرو خذف گردیده اید حجاج بن صخر گفت بسم الله تو پیشوائے مائی پیش بروتا ما از عقب تو بیائیم و اگر بیائی محموع قشوں راذبح كند و نحر نمايد مثل نحر كردن شتراں ، ديگرے گفت مي خواهي كه باستراحت در حانه بنشینی و مارا بفرستی نزد جراراعظم که مردم را شمشیر خودمی رباید بخدا ملاقات عزرائیل برما آسان تراست از ملاقات او، پس ابوبکر نفریں کرد برایشاں راوبعمر شوری نمود او گفت خالد رابفرست پس خالد راگفت تو سیف الله هستی جمعیت خوبے بردار و بروعلی که شیر درنده ماراکشته و می خواهد که تفرقه درمیان امت بینداز داولا اور ابطریق خوش مستمال نموده تابیاید و بخانه خود بنشیند که ما از تقصیر او گذاشتیم والا اور ابا سیری بیار پس خالد باپا نصد سوار از شجاعان مكمل و مسلح روانه شد فضل بن عباس چون گرد لشكر راديد عرض كرد، يا امير الـمـومنين لشكر آمد حضرت فرمو دتشويش مكن و آسان بگيراينهارا كه اگر همه بزرگان قريش قبائل هوازن جمع شوند و حشتے از برائے من حاصل نشودا نگاہ برخاست و جلواسپ را گرفته خوابید برپشت خود بر روئے زمیں بقصداهانت و بے التفاتی و بر نخاست تا پواز سم اسپاں بلند شد و ایشاں رسیدند انگاه بر خاست چوں خالد راوید فرمود یا ابا سلیمان چه چیز ترا پورده است بایں سمت گفت کسی مرا فرستاده که تو بهتر از من میدانی فرمود حال بگو گفت عالمی و محتاج بتعلیم نیستی گفت ایس چه عمل است که از تو صادر شده وایل چه عداوتے است که از تو ظاهر گردیدا ⇔⇔⇔

پررکھا اور دوتلواریں باندھیں ، امام حسین خالئی ، عمار اور عبداللہ بسران حضرت عباس اور عبداللہ برکھا اور دوتلواریں باندھیں ، امام حسین خالئی کو بھیجا بن جعفر کو ہمراہ لیا اور اس گاؤں کے پاس جو مسجد تھی وہاں تھہر ہے، اور امام حسین خالئی کو بھیجا کہ ابوبکر کے متولی کو بلا لاؤ۔ آپ گئے اور اس سے کہا کہ امیر المومنین تجھے بلانے ہیں ، اس نے کہا کہ کون امیر المومنین ؟ آپ نے فرمایا کہ علی بن ابی طالب خالئی ، اس نے جواب دیا

⇒ ⇒ گر تـو این مرد یعنی ابوبکر را خوش نداری ابا تو چنین نیست و ترا دو ست می دار دو و لایت اور نگین نباشد برخواطر تو که بعد از اسلام و هجرت دیگر نزاعے باقی نمانده بگذار مردم رابحال خودمی خواهند گمراه نشوند یارستگار نو عبث باعث تفرقه میان امت مشو آتش خاموش شده رامیفر وزکه اگر چنیں کردی عاقبت حوشی نخواهد داشت آنحضرت فرمود تهدیدی کنی مرابخود و پسر ابوقحافه مگر نمی دانی که از سخنان تو داد با مثال من تهدیدے واقع نمی شود وا گزارایں لاف و گزاف رامطلبے که داری بگو گفت بمن گفته اند که اگر برگشتی ازیں اطویق در پیش ما عزیز و مکرم خواهی بودوا گربرنه گشتی ترابا سیری ببرم نزدا و حضرت فرمودای کنیز زاده تومی توانی حق و باطل را ازیك دیگر فرق كنى و مى توانى مثل منى را اسير وار ببرى اے پسر مرتد از اسلام وائے برتو مراهم گماں مالك بن نويرہ كردہ كه رفتي واور اكشتى وزن اور امتصرف شدى اے حالد بايں عقل سبك و راى خالى از شهرم آمده بامن معارضه كنى بخدا قسم اگر شمشير خودرا بكشم برتو واينال كه هـمراه تو انـدسيـر مـي كـنم از گوشت بدن شما هرچه در صحرا از كفتا رو گرا باشدوا عنومن آن عیستم که تو در قیقت مرا تو انید کشیدو من قاتل خودرامی شناسم وازخدا آرزومی کنم صبح و شام که مرای مرا ازین زحمت روز گار نجات و هدوا گر بخوا هم حالادرزیرد یوار همیں مسجد ترا خواهم کشت خالد بغضب در آمدو گفت تهدید وعید تو مثل غریدن شیرمی ماندو درسو راخ خود حزیدن و گریختن مثل روباه چه بسیاربزبان تعدی می کنی و فعلت مطابق قولت نیست، حضرت گفت هر گاه عقيده توايل ست پس بايست تابفعل هم برسي و شمشير ذوالفقار ااز غلاف كشيده براو حواله نمود خالد همیس که برق چشم آنحضرت و برق ذوالفقار را مشاهده نمود مرك معائنه دید گفت یا ابا الحسن برائے ایس نیا مدہ بودم پس آنحضرت پشت ذوالفقار ابروفرود آور دواز اسپ در غلطید و قاعده آنحضرت نبود که شمشیررا فروآوردی دوباره دوباره برگرداند مبادا که اور ابترس و جبن حمل نمایند، اصحاب خالد ازین کار آنحضرت هول غریبی و ترس عجیے بهم رسانیدند، پس آنحضرت بایشان خطاب نمود که چرا حمایت سید و بزراگ خود نمی کنید والله اگر من سردار شمابودم حال سرهائے شمارامی کندم و برمن آسان تربوداز آنکه دانه گندم را از حوشه بچیتد و باین رشادت مال خدا و رسول و مسلمانان رامی بلید\_ پس مثنی بن الصباح که عاقل کاملے بو داز اصحاب خالد گفت والله مابعداوت و دشمنی نیا مده ایم یاآن نبود که ترانشناسیم بلکه کو چك و بزرك مامی دانیم که توئی شیر خدا در زمین و شمشیر انتقام او بر معاندین لیکن ماما مو ریم و بجبر ⇔⇔⇔

کہ امیر المونین تو ابو بکر ڈوائٹیڈ ہیں جو خلیفہ ہیں، اس پر امام حسین ڈوائٹیڈ نے فرمایا کہ اچھاعلی بن ابی طالب بلاتے ہیں ان کے پاس چلو، اس پر اقبع نے کہا کہ میں سلطان ہوں اور علی ڈوائٹیڈ عوام میں سے ہیں اور ان کو مجھ سے کام ہے تو خود ان کو میرے پاس آنا چاہیے۔ اس پر امام حسین ڈوائٹیڈ نے جواب دیا کہ افسوس ہو تجھ پر کیا میرے والد جیسا عوام میں سے ہو اور تو سلطان، اس نے کہا کہ ہاں بے شک۔ تہمارے باپ نے ابو بکر ڈوائٹیڈ کی بیعت نہیں کی، مگر بجبر واکراہ۔ اور ہم نے ان کی بیعت نہیں کی، مگر حضرت علی ڈوائٹیڈ کو اس کی جبر دی، تب آپ عمار ڈوائٹیڈ کی طرف متوجہ ہوئے اور کہا کہ تم اس کے پاس جاؤ اور کہو کہ ہم مثل خانہ کعبہ کے ہیں کہ اس کے پاس لوگ آتے ہیں نہ یہ کہ وہ لوگوں کے پاس جاؤ اور کہو کہ ہم مثل خانہ کعبہ کے پاس گئے اور اس سے سخت گفتگو کی، یہاں تک کہ لوگوں کے پاس جائے۔ عمار ڈوائٹیڈ انجع کے پاس گئے اور اس سے سخت گفتگو کی، یہاں تک کہ لوگوں کے پاس جائے۔ عمار ڈوائٹیڈ نے اپنا ہاتھ تماوار کی طرف بڑھایا۔ اس کی خبر حضرت علی ڈوائٹیڈ کو نوبت اس کی پہنچی کہ عمار ڈوائٹیڈ نے اپنا ہاتھ تعلوار کی طرف بڑھایا۔ اس کی خبر حضرت علی ڈوائٹیڈ کو نوبت اس کی پہنچی کہ عمار ڈوائٹیڈ نے اپنا ہاتھ تعلوار کی طرف بڑھایا۔ اس کی خبر حضرت علی ڈوائٹیڈ کو اور اس کے کہار ڈوائٹیڈ نے اپنا ہاتھ تعلوار کی طرف بڑھایا۔ اس کی خبر حضرت علی ڈوائٹیڈ کو اور اس کے کہار ڈوائٹیڈ نے اپنا ہاتھ تعلوار کی طرف بڑھایا۔ اس کی خبر حضرت علی ڈوائٹیڈ کو

ك كمارا فرستاده اندو مامور معذو راست خدا تلف كند او را كه مارا فرستاد، پس أنحضرت شرم كردا از سخن آن مردور ورا از ايشال گردانيد و با خالد شوخي و مزاح مي نمود بعلت صدمه والے كه باورسیده از ضرب پشت شمشیر واوهیچ جواب نمی دادانگاه فرمود وای برتو اے خالد چه بسیار مطیع و فرمانبردار گناهگاران و عهد شکنان گردیده مگر نقل روز غدیر کیایت نکردترا بحق آن کسی که دانه راشگافته اگر آنچه بخیال تو پسرابوقحافه و پسر خطاب رسیده چیزے را اظهار می گردید واز شماشمه ازان بظهور مي رسيد اول كسيكه باين شمشير كشته مي شدتو وايشان مي بوديدو آنچه مقدر الهيي بود بعمل مي آيد و مشيت آن بدبخت ترا فاسد ملي كندو تو هم دانسته چشم از حق مي پوشی و حال آمده که با این کثافت مرا اسیر وار ببری بعد از آنچه بچشم خود دیدی و تجربها کر دی چناں می دانی که آنچه رفیقت در وقتیکه ترامی فرستاد بتو گفت و باهم شوری و صلاح گردید بر من مخفى و پوشيده است چنان و چنان گفتند و تومى گفتى كه اين همان ابو الحسن است كه عمر بن عبدؤ دراکشت و مرحب رباد ونیم کرد و در خیبر را، او جواب بتو گفت تو همیں نقلهائے گزشته او رامی کنی آنها از برکت دعائے پیغمبر بود و حال پیغمبر از دنیا رفته و آنهارا نمی تو اند کرد پس بترس اے خالد از خدا و رفیق خیانت کاراں مباش، خالد گفت یا ابا الحسن والله می دانم که چی می گوئی و طائفه عرب و عامه مردم از تورو گردان نشده اند مگر بمحبت دین آباء و اجداد خود از قدیم واز عداوت اینکه سرهائے ایشاں را انداخته بودی و میل با ابوبکر بهم نرسانید ند مگر بعلت اطمینان پاس و سطوت او و نرمی طبیعت او و زیاده بر حق ایشان ایشان دادن ۲ - ۱ ۲

المركزية الم پینچی، آپ نے اپنے ہمراہیوں سے کہا کہ انتجع کو جا کر پکڑ لاؤ، اس پر آپ کے اہل بیت جو آپ کے ہمراہ تھے گئے اور انتجع سے کہا کہ آج تو علی خالٹیز کے ہاتھ سے مارا جاتا ہے اور اسے پکڑ لائے، اسے دیکھ کرآپٹے نے فرمایا کہ کیا سبب ہے کہ تونے اہل بیت کا مال لے لیا اور اس یرا پنا قبضہ کیا۔اس نے جواب دیا کہ کیا سب ہے کہتم نے آ دمیوں کا خون بہایا۔اور میں ابوبکر صدیق خالٹیہ کے فرمان ومرضی کوتمہاری موافقت اور انتاع سے بہتر جانتا ہوں۔آپ نے فرمایا کہ میں کوئی اپنا گناہ نہیں سمجھتا سوائے اس کے کہ میں نے تیرے بھائی کو مارا ہے، اور وہ باعث انقام نہیں ہوسکتا، خدا تحجے ذلیل کرے۔ اس نے بھی ایبا ہی سخت جواب حضرت علی خالٹین کو دیااور کہا کہ خلفاء کے حسد میں تم ہلاک ہو گے۔اس پرفضل کو غصہ آیا اوراس کا سر اڑا دیا، اس پر اشجع کے ہمراہیوں نے فضل پر حملہ کیا۔ بید دیکھ کر حضرت علی خالٹیز نے ذوالفقار میان سے نکال لی۔ جب انتجع کے ہمرا ہیوں نے علی خالٹیز' کی جبکتی ہوئی آئکھیں اور ذوالفقار کی چیک دیکھی تو اپنے ہتھیار پھینک دیے اور کہا کہ ہم اطاعت کرتے ہیں۔علی خالٹیہ نے ان سے کہا کہاس اپنے جھوٹے صاحب کا سراپنے بڑے صاحب کے پاس لے جاؤ، چنانچہاس کے ہمراہی انتجع کا سرلے گئے اور اس کو ابوبکر خالٹیہ کے سامنے ڈال دیا۔ پیرحالت دیکھ کرتمام مہاجرین وانصار جمع ہوئے،اس وقت ابوبکر رہالٹیہ' نے کہا کہ تمہارے بھائی ثقفی نے خدا اور اس کے رسول کے خلیفہ کی اطاعت کی اور میں نے اسے صدقات مدینہ پر متولی کیا اور اب علی خالٹیہ؛ نے اسے اس بری طرح سے مارا اور مثلہ کیا ، اب جا ہیے کہ جوتم میں سے شجاع ہیں وہ جائیں اور اس کا تدارک کریں۔سب اسے سن کر سکتہ میں رہ گئے اور نقش بردیوار ہو گئے ، ابوبکر خالتین نے کہا کہ کیاتم لوگ زبان نہیں رکھتے اور کچھ بولتے نہیں؟ اس پر ایک اعرابی نے کہا کہ اگرتم چلتے ہوتو ہم بھی چلتے ہیں، اور دوسرے نے کہا کہ ملک الموت کا دیکھنا بہتر ہے علی کے دیکھنے سے۔ ابوبکر خالٹیو، نے کہا کہتم علی خالٹیو، سے ڈرتے ہواور مجھے ایسا جواب دیتے ہو۔ اس برغمر خالٹین متوجہ ہوئے اور کہا کہ بیرکام سوائے خالد کے سی سے نہیں ہوسکتا۔ تب ابوبکر خالٹین نے خالد سے کہا کہ یا ابا سلیمان تم سیف اللہ ہوخدا کی تلوار ،تم ایک فوج لے کر جاؤ کہ علی نے

المرازية بينات بيات بينات بين

ہماری رفقا میں سے ایک ایسے تخص کو جوشجاعت میں بےنظیر ہے تل کیا ہے،علی کو لے آؤ۔اور کہو کہا گرتم جلتے ہوتو تمہاری خطا معاف ہوگی اوراگر وہ لڑائی پر آمادہ ہوں تو ان کوزندہ پکڑ کر لے آؤ، بیس کر خالد پانچ سومردان کارزار لے کر روانہ ہوئے۔فضل نے ان کو آتا دیکھے کر علی خالٹیہ' کوخبر کی ۔ آپ نے فر مایا کہ تمام صنا دید قریش اور سوران ہوازن جمع ہوں تب بھی میں ان سے نہیں ڈرتا، خالد وہاں پہنچے اور علی خالتہ؛ سے یو چھا کہ یہ کیا سخت حرکت تھی جوتم نے کی اور کیوں بجھی ہوئی آگ کو مشتعل کیا؟ آپ نے فرمایا کہتم مجھے اپنی شجاعت اور ابوبکر خالٹیو، سے ڈراتے ہواور مجھے مالک نوریہ جانتے ہو کہ جس کوتم نے مارا اوراس کی بی بی کواپنے نکاح میں لائے۔ میں اپنے قاتل کوخود جانتا ہوں اور شہادت کی امید رکھتا ہوں، اگر میں جا ہوں تو تمہیں ابھی اس مسجد کے صحن میں مار کر گرا دوں۔اس پر خالد غصہ میں آئے، اور آپ نے ذوالفقار نکالی جب خالد نے آپ کی آنکھ اور ذوالفقار کی چیک دیکھی تو گڑ گڑانے لگے، حضرت نے تلوار کا قبضہ خالد کی بیثت پر مارا کہ وہ زمین پر گر گئے۔ بیرحالت دیکھے کر ابن صباح نے کہ ایک عاقل مرد تھا کہا کہ بخدا اے علی! ہم براہ عداوت نہیں آئے ،تم شیر خدا اورشمشیر غضب الہی ہوہم سب آپ کے خادم ہیں، اس پرحضرت امیر المومنین ٹالٹیو، نرم پڑے اور خالد سے مزاح كرنے لگے، خالد درد كمرسے بے خود تھے، آپ نے فرمایا: اے خالد! تعجب ہے كہ غدر خم كا معاملہ تمہاری یاد سے جاتا رہا اور بہت جلدتم نے ناکثین اور خائنین کی بیعت کر لی اور اب جا ہتے ہو کہ مجھے قید کر کے لے جاؤ، کیاتم حالت عمر بن عبدوداور مرحب اور جنگ خیبر کی بھول گئے؟ اس پر خالد نے کہا کہ جوآپ فرماتے ہیں وہ میں جانتا ہوں کیکن عرب نے آپ کوآپ کی تلوار کے خوف سے چھوڑ دیا ہے اور ہم نے ابوبکر خالٹین کی بیعت صرف ان کی نرمی اور زائد از استحقاق مال ملنے کی امیدیر کی ہے۔

ان روایتوں میں جو تناقض اور اختلاف ہے وہ ایبا صریح اور صاف ہے کہ اس میں تاویل کی کچھ گنجائش نہیں ہے، اور بیان ممکن ہے کہ کل روایات متناقضہ کی صحت تسلیم کی جائے اور تسلیم صحت کے بعد دعویٰ ہبہ کا زبان پر لایا جائے۔ ہم ان اختلا فات میں سے بعض ضروری

اورظاہری اختلاف اب بیان کرتے ہیں۔

پہلی روایت جواحتجاج طبرس سے ہم نے نقل کی ہے اس میں بیلھا ہے کہ جب حضرت فاطمہ والنی کا وکیل فدک سے نکال دیا گیا تو وہ خود حضرت ابو بکر صدیق والنی کے پاس آئیں اور ان سے سوال کیا کہ کیوں میرے باپ کی میراث سے مجھے محروم کرتے ہو؟ اور دوسری روایت میں جو علل الشرائع سے ہم نے لکھی ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جب ابو بکر والنی نے فاطمہ والنی کی اس کے وکیل کو فدک سے نکال دیا تو حضرت علی والنی مسجد میں آئے اور ابو بکر صدیق والنی سے بوچھا کہ کیوں تم نے فاطمہ والنی کی کی روایت سے نکال دیا؟ علل الشرائع کی روایت سے تو یہ علوم ہوتا ہے وکیل فدک کے نکالے جانے کے بعد حضرت علی ، ابو بکر والنی کی روایت سے یہ معلوم ہوتا ہے وکیل فدک کے نکالے جانے کے بعد حضرت علی ، ابو بکر والنی اس آئے ، اور احتجاج طبرس کی روایت سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضرت فاطمہ والنی ان کے پاس آئی ، اور احتجاج طبرس کی روایت سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضرت فاطمہ والنی ان کے پاس آئیں۔

شاید حضرات امامیه اس کا یہ جواب دیں کہ ایک دفعہ حضرت علی وظائیہا آئے اور دوسری مرتبہ خود حضرت فاطمہ وظائیہا آئیں۔ مگر چھٹی روایت سے جواحتجاج طبرسی کی ہم نے نقل کی ہے جس میں حضرت فاطمہ وظائیہا کے مشہور خطبہ کا ذکر ہے، یہ معلوم ہوتا ہے کہ جب حضرت فاطمہ وظائیہا ابو بکر وظائیہا ابو بکر وظائیہ اور گھر پہنچیں تو وہاں حضرت علی وظائیہ بیٹھے ہوئے ان کا انتظار کر رہے تھے، حضرت فاطمہ وظائیہا نے پہنچتے ہی ان پر غصہ کرنا شروع کیا اور نہایت دردائیٹر اور غضب آمیز الفاظ میں فرمایا:

((يا ابن ابى طالب، اشتملت شملة الجنين، وقعدت حجرة الضنين، نقضت قادمة الاجدل، فكانك ريش الاعزل، هذا ابن ابى قدا ابنى قدا ابنى قدا الخرست افترست الذئاب وافترشت التراب الخ.))

''اے ابوطالب کے بیٹے! پیٹ کے بیچے کی طرح تم پردہ نشیں ہو گئے ہو، اور مایوں اور ڈر بوکوں کے مانند گھر میں بھاگ آئے ہو۔ باوجود یکہ دنیا کے

ا یات بیات بهارم کارگرای کارگر مارای کارگرای کارگرای

بہادروں کوتم خاک پرسلا چکے ہواور اب نامردوں کے بیچھے بیٹھ گئے ہو، ابوقافہ کے فرزند نے میرے باپ کا دیا ہوا (فدک) مجھ سے چھین لیا ہے اور میرے بچوں کا ارزوقہ روکے ہوئے ہے اور تم اپنی جگہ سے ٹس سے مسنہیں ہوتے۔ وغیرہ وغیرہ وغیرہ۔"

(احتجاج طبرس جلداصفحه ۲۸ مطبوعه ایران:۵۱۴۲۴ ماحتجاج طبرس صفحه ۲۵)

اس سے صاف ظاہر ہے کہ حضرت علی خلائیہ نے گھر میں سے قدم بھی باہر نہ نکالا تھا اور اس معاملہ میں ابوبکر خالٹیو کے پاس جانا اور ان سے مطالبہ کرنا اور ان کو ملامت کرنا بیک طرف فاطمه خالتینا کی کچھ بھی مدد نہ کی تھی۔اگر حضرت علی خالتین تشریف لے گئے ہوتے اور مہاجرین وانصار کے سامنے ابوبکر صدیق خالٹیئ سے مطالبہ کیا ہوتا اور فدک سے وکیل سے نکال دینے پر انہیں قائل معقول کیا ہوتا تو حضرت فاطمہ طالٹیہا باوجودعصمت وطہارت کے اپنے خاوند سے اور خاوند بھی کیسے جوسیدالا ولیا سندالاصفیاء، قاتل الكفر ة ، دافع الفجرة تھے، کیوں ایسے درشت اور سخت کلمے فرما تیں اور ان کے گھر میں حجیب رہنے اور باہر نہ نکلنے پر ملامت کرتیں؟ چوتھی روایت جو بحوالہ'' کتاب الاختصاص بحارالانوار'' سے ہم نے نقل کی ہے اس میں ا یک ایسی بات لکھی ہے جو دونوں روایات بالا کی تر دید کرتی ہے، وہ بیر ہے کہ جب ابو بکر ضالٹیہ، نے حضرت فاطمہ رہائٹیہا کے دعوے کی نسبت بیہ کہا کہ پیغمبر خداطلیے علیۃ کا کوئی وارث نہیں ہوتا تو اسے سن کر حضرت فاطمہ رہائیہا علی خالٹیہ کے پاس گئیں اور ان سے بیرسب حال کہا۔حضرت علی خالٹیں نے ان کو بیصلاح دی کہتم پھر ابو بکر خالٹیں کے پاس جاؤ اور ان سے کہو کہتم بیسمجھے ہو کہ پیغمبر خداط نی ایک کوئی وارث نہیں ہوتا حالانکہ سلیمان عَالیتاً، داؤد عَالیتاً، کے اور بیجی عَالیتاً، ز کر باعَالیتالاً کے وارث ہوئے ، پھر میں کیوں اپنے باپ کی وارث نہ ہوں۔عمر ضالٹیو، نے کہا کہ بیہ سکھلائی ہوئی بات ہے،اس پرآپ نے جواب دیا کہ گومیں سکھلائی گئی ہوں مگرکس نے مجھے سکھلا یا میرے ابن عم علی رہائٹیز نے ۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ علی مرتضٰی رہائٹیز خود اس معا ملے میں ابوبکر خالٹیئ سے مطالبہ اور مقابلہ کرنے کے لیے تشریف نہیں لے گئے۔ اور نہ حضرت

فاطمه والنيء كخيال ميں بيہ جحت آئى تھى كەسلىمان عَالِينلا داؤد عَالِيتلا كے اور بيكى عَالِينلا زكريا عَالِيتلا کے وارث ہوئے ، اور نہ اپنی طرف سے بیہ دلیل انہوں نے پیش کی بلکہ حضرت علی خالٹیہ کے فرمانے اور بتانے اور سکھلانے اور حضرت فاطمہ <sub>فٹائٹیم</sub>ا دوبارہ دعویٰ کرنے کے لیے ابوبکر صدیق خالٹد کے یاس تشریف لے گئی تھیں۔ اگر حضرت علی خالٹد خود تشریف لے گئے ہوتے یا حضرت فاطمه فالليجان اپنی طرف سے بیر جحت پیش کی ہوتی جیسا کہ آپ کے خطبہ سے یایا جاتا ہے جس کو ہم نے چوتھی روایت میں احتجاج طبرسی سے نقل کیا ہے تو حضرت فاطمہ رہائیہا کے بھیجنے اور اس ججت کے سکھلانے کی کیا ضرورت تھی۔ کیا اس اختلاف کے بعد بھی حضرت علی خالٹیں کا جانا ابوبکرصدیق خالٹیں کے پاس اوران کا اس باب میں بحث کرنا کوئی مان سکتا ہے؟ گیار ہویں روایت جو ہم نے احتجاج طبرسی سے نقل کی ہے اس میں پہلکھا ہے کہ جب حضرت علی ضائلیہ کو اس بات کی اطلاع ہوئی کہ ابوبکر ضائلیہ نے فاطمہ ضائلیہ کو فدک سے محروم کر دیا تو آب بہت غصہ میں آئے اور ایک بہت سخت خط ابوبکر ضالتین کولکھا جس کا آغاز ان الفاظ سے ہے ((شقوا متلاطمات امواج الفتن)) اورجس میں کوئی دقیقہ اپنی مردانگی اور شجاعت کے اظہار اور مہاجرین وانصار کی گمراہی و ضلال کا باقی نہیں رکھا اور اس عذاب سے جوان کے لیے خدانے مقرر کیا ہے بیان کرنے سے بھی تامل نہیں فرمایا۔ اگر در حقیقت حضرت علی خالٹیز، بذات خود ابوبکر خالٹیز، کے پاس تشریف لے گئے ہوتے اور جو کہنا تھا وہ ان سے کہہ آئے ہوتے تو پھراس خط لکھنے کی کیا ضرورت تھی۔ ہاں شاید پیرکہا جائے کہ آپ نے اول بالمشافہ (آمنے سامنے) گفتگو کی ، پھریہ خط لکھا تا کہ رکارڈ لینی دفتر میں ایک تحریری سند صحابہ رغینہ ہے ملامت کی موجود رہے۔ یا اول بیہ خط لکھا ہواور بعداس کے جا کر بالمشافیہ گفتگوفر مائی ہو۔مگر پہلی بات تو اس روایت سے ثابت نہیں ہوتی ، اس لیے کہ اس روایت میں بیر کھا ہے کہ جب حضرت علی خالٹین کواس بات کی اطلاع ہوئی کہ ابوبکر خالٹین نے فاطمہ خالٹینا کو فدک سے محروم کر دیا تب آپ نے بیہ خط لکھا۔ اور دوسری بات کہ اس خط کے لکھنے کے بعد تشریف لے گئے ہوں حضرت فاطمہ ظالمینا کے اس غصہ سے جوآپ کے گھر میں بیٹھ رہنے اور

مدد نه کرنے پر فرمایا صحیح نہیں معلوم ہوتی ، اس لیے کہ جب حضرت علی خالیہ ، ایسا سخت خط لکھ چکے تھے اور غاصبین فدک کو ظالم اور مفسد تھہرا چکے تھے اور جو سز اخدانے ان کے لیے رکھی ہے اسے بھی ایک طرح سے بیان کر دیا تھا، اور اگر وصیت پیغیبر مانع نہ ہوتی تو ان کے سراڑا دینے کی دھمکی بھی دے دی تھی، تو کیوں کرممکن تھا کہ حضرت فاطمہ رہایٹیہا آپ کی مدد نہ کرنے اور مثل جنیں کے خاندنشین ہو جانے پرغصہ فر مائیں اور ایسے کلمات سخت سے آپ کو خطاب کریں۔ پھر چوتھی روایت کے دیکھنے سے ایک اور تناقض اور تخالف پایا جاتا ہے اور وہ یہ ہے کہ اس روایت میں بیاکھا ہے کہ علی رضائیہ کے فرمانے سے حضرت فاطمہ رضائیہ آیت ﴿وَوَرِثَ سُلَیْہ اللہ کا وُد ﴾ سے جحت کرنے کے لیے ابو بکر ضافیہ کے پاس آئیں اور اس پر بھی جب ا بوبكر خالتين نے شہادت طلب كى تو فاطمہ خالتيم ام ايمن خالتيم اورعلى خالتين كولے گئيں اور گو كه علی خالٹیر کی شہادت کا ، کہ کیا انہوں نے دی ، کچھ ذکرنہیں ہے،مگر ام ایمن خالٹیو کی شہادت روکی گئی۔ اور عمر خالٹین نے ام ایمن خالٹیوا سے بیہ کہا کہتم ایک عورت ہواور ایک عورت کی گواہی كا في نهيس اورعلى خالتينُ اپنا فائده جاِبتے ہيں،اس پر فاطمہ خالتينا كھڑى ہوگئيں اورخفا ہوكر ابوبكر وعمر خالیکھا کے سامنے شہادت دینے کے لیے آئے تھے۔اگر بیرسیج ہے تو اس کا سبب نہیں معلوم ہوتا کہ اسی وقت جونہایت موقع اور وقت بحث و گفتگو کا تھاعلی ضافیہ نے ابوبکر ضافیہ سے جو کہنا تها كيون نه كها اور فاطمه والنيئها كوخفا ديكه كربهي بجه ماشمي جلال نه دكھايا۔اورگھر جا كر خطالكھا، يا دوسرے وفت آ کر ابوبکر ضائلہ، سے بحث کی۔

اتنا تو بہر حال اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ شہادت بیش کرنے کے وقت تک حضرت علی وفائین نے زبان مبارک سے بچھ نہیں فر مایا تھا اور نہایت صبر وتحل سے واقعات کے دکھنے اور سکوت کرنے کو اختیار کیا تھا۔ مگراسی روایت میں پھریہ ہے کہ حضرت علی وفائین جالیس دن تک حضرت فاطمہ وفائین کی کو سوار کرا کے مہاجرین و انصار کے گھر گھر لیے پھرے اور فاطمہ وفائین ایک ایک سے فریا داور استغاثہ کرتی رہیں، یہاں تک کہ معاذین جبل وفائین سے دو بدو گفتگو ہوئی اور ان سے خفا ہو کر فاطمہ وفائین جلی آئیں۔ اس واقعہ کے بعد جس میں اس

المرازية بينات المرازية المرازية

روایت کے موافق کم سے کم جالیس دن گزرے ہوں گے، پھر حضرت علی خالٹد، نے فاطمہ رہائیہا سے کہا کہتم تنہا ابوبکر خالٹین کے پاس جاؤ کیونکہ وہ دوسروں کی بہنسبت زیادہ نرم دل ہیں اور یوں کہو کہا گر فدک تمہارا ہی ہوتا تب بھی اس کا دینا میرے مانگنے پرتم پر واجب ہے۔ چنانچہ اس کے موافق فاطمہ رہائٹیوا آئیں اور یہی بات کہی ،اس پر ابوبکر رہائٹیو نے کہا کہ آپ سیج فرماتی ہیں کا غذ منگا کر رد فدک کی سندلکھ دی جسے راہ میں عمر رضائٹیۂ نے جیمین کر حیاک کر دیا۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ایک ہی دفعہ حضرت فاطمہ ضائنیہ حضرت علی ضائنہ کی تعلیم سے ابوبکر ضائنہ کے یاس نہیں گئی تھیں بلکہ دومر تبہ، پہلے ﴿وَوَرِتَ سُلَیْبَانُ دَاؤُدَ ﴾ کی جت پیش کرنے کے لیے، دوسرے فدک کو بہ نرمی ابو بکر ضافیہ سے مانگنے کے لیے۔ اور دوسری مرتبہ جہاں تک ابو بکر خالٹیئ سے تعلق تھا اس روایت کے موافق وہ کامیاب بھی ہوئیں۔ پس بیروایت صاف اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ حضرت علی خالٹیۂ نے مجھی خود ابوبکر خالٹیۂ کے پاس جانے اور ان سے بحث کرنے یا ان کو ملامت فر مانے کا ارادہ نہیں کیا، بلکہ حضرت فاطمہ والٹیہا کوسکھا کر بھیج دینے ہی پر کفایت فر مائی، اور اگر وہ شہادت کے لیے فاطمہ طالٹیہا کے ساتھ تشریف لے بھی گئے تھے تو اس وقت کچھارشا زنہیں فر مایا اور سکوت ہی اختیار کیا۔

پھراسی چوتھی روایت سے بیہ معلوم ہوتا ہے کہ شہادت کے رد ہونے کے بعد چالیس دن تک فاطمہ وٹائٹی کومہا جرین وانصار کے یہاں لیے لیے پھرے، اس زمانے میں کوئی اور دوسری کارروائی آپ نے نہیں فرمائی اور جب معاذین جبل وٹائٹی سے گفتگو کر کے اوران سے خفا ہو کر فاطمہ وٹائٹی چیل آئیں تب پھر آپ نے انہیں ابو بکر وٹائٹی کے پاس بھیجا اور وہاں فاطمہ وٹائٹی کی بیہ حالت ہوئی کہ عمروٹائٹی نے ابو بکر وٹائٹی کی لکھی ہوئی سند چاک کر دی اور فاطمہ وٹائٹی کی بیہ حالت ہوئی کے اوراس کے بعد وفات فرما گئیں۔ اس سے ظاہر کے بعد بحجمتر دن تک فاطمہ وٹائٹی کی اور اس کے بعد وفات فرما گئیں۔ اس سے ظاہر ہے کہ بعد معاذین جبل وٹائٹی کو گفتگو کے اور فاطمہ وٹائٹی کے دوبارہ تعلیم پا کر ابو بکر وٹائٹی کے بہد معاذین کے کہ بعد معاذین جبل وٹائٹی کو گفتگو کے اور فاطمہ وٹائٹی کے دوبارہ تعلیم پا کر ابو بکر وٹائٹی کے بہت کہ بعد معاذین حوالے باقی نہ رہا تھا کہ فاطمہ وٹائٹی کے وکیل کوفدک سے نکالے جانے کی خبر

ایت بینات بیات بیات بیات بیات بینات بیان بینات بینات

سن کر حضرت علی خالٹیز ابوبکر کے پاس جاتے اور ان سے سوال و جواب کرتے ، کیونکہ اس وقت تو حالت پہلے سے بدتر ہوگئی تھی اور ایک تازہ مصیبت پیش آ گئی تھی جس کے سامنے فدک کا غصب کچھ حقیقت ہی نہیں رکھتا۔ بعنی حضرت فاطمہ وناٹینہا پر عمر رضاعتہ کے وہ ظلم وستم ہونا کہ جسے د کیچرکرئسی آ دمی کی غیرت وحمیت گواره نہیں کرسکتی کہ اسے برداشت کرے، اور ایسے درد ناک اورنفرت انگیز و ذلیل کن ظلم کو دیکھتا رہے اور اس کا بدلہ نہ لے۔ یہ وفت درد ناک اورنفرت انگیز اور ذلیل کن ظلم کو دیکھتا رہے اور اس کا بدلہ نہ لے۔ یہ وفت وہ تھا کہ شیر خدا جوش میں آتے اور ذوالفقارعلی نیام سے نکال لیتے اور بنت رسول پر جوظلم وستم ہوا تھا اس کا بدلہ عمر خالٹیو، سے لیتے۔ تعجب ہے کہ ایسے سخت واقعہ پر شیر خدا صبر فرمائیں اور بنت رسول کی بیر ذلت اپنی آئکھ سے دیکھیں اور کوئی بات تک زبان سے نہ نکالیں۔ تو ان کے صبر واستقلال سے جس کا ثبوت شیعوں کے خیال کے مطابق اس سے زیادہ نہ ہوگا، کون امید اور خیال کرسکتا ہے کہ وہ ایک وکیل کے نکال دینے برغصہ میں آتے اور سوال و جواب کرنے کے لیے مہاجرین وانصار کے مجمع میں جاتے اور ابو بکر خالتیٰ سے مقابلہ کرتے یا ان کو ابیا سخت خط لکھتے اور ان کو ظالم و غاصب بتاتے۔

اس روایت کو بار ہویں روایت سے ملاکر دیکھنے سے غالباً ہر شخص کو ایک جیرت ہوگی اور سوائے اس کے کہ اماموں کے اسرار اور ان کے بھید ہم لوگوں کی سمجھ سے باہر ہیں کوئی بات زبان سے نہ نکل سکے گی، نہ کوئی وجہ سمجھ میں آئے گی کہ بھی تو شیر خدا ذر اسی بات پر ایسے غضب ناک ہوجا ئیں کہ سراڑ انے میں بھی در لیخ نہ کریں اور بھی ایسا سکوت اختیار کریں کہ بڑے سے بڑے صدمہ پر بھی جس کا بدلہ لینا شرعاً وعقلاً جائز بلکہ واجب ہو زبان تک نہ ہلائیں، شاید مظہر العجائب والغرائب کی شان یہی ہے کہ ایسی عجیب با تیں سرز دہوں جو انسانی فہم سے باہر اور طاقت بشری سے خارج ہوں۔

اس چوتھی روایت میں بیہ ذکر ہے کہ حضرت فاطمہ رضائیہ سے سند لے کر عمر رضائیہ نے چاک کر عمر رضائیہ نے چاک کر دی اور طمانیجے لگائے اور لاتیں ماریں یہاں تک کہ حمل ساقط ہو گیا مگر حضرت علی رضائیہ،

نے اف تک نہ کی۔ اور بارہویں روایت میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ جب حضرت علی شاہیہ کو اطلاع ہوئی کہ انتجع بن مزاحم نے جسے ابوبکر ضائلیہ نے فدک کے انتظام کے لیے مقرر کیا تھا رعایا برظلم شروع کیا ہے تو آپ کو تاب نہ رہی، اس خبر کو سنتے ہی عزیز وا قارب و خدام و ملاز مین کو لے کرموقع پر پہنچے اور اشجع کو پکڑ بلوایا اور گھر کیاں سنائیں اور اسی پر کفایت نہ کی بلکہ اس کا سراڑا دیا اور اس وفت ایسے جوش میں تھے کہ آپ کی آئکھیں ایسی چمکتی اور آپ کی ذ والفقارایسی دکتی تھی کہ سب تھرتھرانے لگے اوراشجع کے تل کے بعد خالدان کے پاس آئے تو آب نے ان سے غصہ میں فرمایا کہ کیاتم مجھے بھی مالک بن نوبرہ جانتے ہواوراس پر جب خالد غصہ میں آئے تو آپ نے ذوالفقار نکالی جس کی چیک دیکھ کروہ گڑ گڑانے لگے اور آپ نے تلوار کے قبضہ کو خالد کی بیثت پر مارا کہ وہ زمین برگر گئے۔ اس روایت سے شان حیدری ثابت ہوتی ہے اور اسداللہی کا جلوہ نظر آتا ہے اور زمین وآسان سے آپ کی شجاعت وحمیت يرمر حبااور تحسين كي آوازين آتي بين اور ( ( لافتى الاعلى لا سيف الاذو الفقار . )) کا غلغلہ ہر شجر و حجر کی زبان سے سنائی پڑتا ہے۔ مگر بینتمام حالت حیرت و تعجب سے بدل جاتی ہے جبکہ ہم بیدد نکھتے ہیں کہ بیاسداللّٰہی شان اس وقت کیوں نہ دکھائی گئی جب کہ عمر خالٹیو نے جو بقول شیعوں کے ایک نامرد اور ذلیل اور کم رتبہ آ دمی تھے بنت رسول کوصد مہ پہنچایا، ان کو طمانیجے لگائے، ان کولاتیں ماریں اور ان کاحمل گرایا۔اس موقع پر کیوں ذوالفقارعلی نیام میں رکھ لی گئی اور کیوں حیدری صولت اورغضنفری ہیبت پر صبر وشکیبائی غالب آ گئی۔ حالانکہ شرعاً و عقلاً بيموقع نصركا تفانة لله ﴿ وَالسِّنَّ بِالسِّنِّ وَالْجُرُوحَ قِصَاص ﴾ كموافق کم سے کم اس کا بدلہ عمر رٹیاٹیۂ کو دینا تھا تا کہ بنت رسول کی ذلت کا مزہ وہ چکھتے اوراس ظلم وستم کی سزا خدا کے شیر کے ہاتھ سے یاتے۔

افسوس ہے کہ ان روایتوں سے حضرات شیعہ کا یہ مطلب تو حاصل نہ ہوا کہ جوالزام اپنے غلط خیال اور فسادعقبدت کے موافق صحابہ رغنالئیم پر اور حضرات شیخین رظافیم پر لگا نا جا ہتے تھے وہ ثابت ہو بلکہ ان جھوٹی اور وضعی روایتوں سے اہل بیت کرام اور خاندان نبوت پر ایسے جھوٹے

این بینات بیات بیات بیات بینات بینا

داغ لگادیے گئے اور وہ با تیں جن سے ان کی شان ارفع واعلیٰ تھی بلکہ جن کے خدام اور نام لیوا بھی اس سے مبرا اور منزہ تھے ان کی طرف منسوب کر دی گئیں، اور مخالفین اسلام کے لیے ایک ایسا مجموعہ تیار کر دیا گیا کہ جس کے دیکھنے سے نہ صرف ان کو تعجب اور جیرت ہو بلکہ نفس اسلام پروہ شک اور بانی اسلام اور اس کے خاندان کے چلن پر شبہ کرنے لگیں۔افسوس ایسی محبت پر! پروہ شک اور بانی اسلام اور اس کے خاندان کے چلن پر شبہ کرنے لگیں۔افسوس ایسی محبت پر! پروہ شک اگر السّام و تَن شَقُ الْکَارُ صُ وَ تَن الْحَبَالُ هَدًا ﴾

چوتھی روایت میں جو کتاب''الاختصاص'' سے بیان کی گئی ہے بیلکھا ہے کہ اس کے بعد علی المرتضٰی خالٹیہ؛ فاطمہ خالٹیہا کو جالیس دن تک مہاجرین وانصار کے گھر گھر لیے پھرے کیکن کسی نے مددنہ کی ۔معاذبن جبل خالٹی سے فاطمہ خالٹی سے دوبدو گفتگو ہوئی اور وہ ان سے خفا ہو کر چلی آئیں تو علی المرتضٰیؓ نے فاطمہ والٹھ سے کہا کہ ابو بکر رضافئہ نرم دل ہیں ان سے جا کر فدک مانگو کہ وہ اپنا ہی سمجھ کر دے دیں۔ چنانچہ وہ گئیں اور ان کے اُس طرح پر مانگنے سے ابوبکر خالٹیہ نے فدک کی سندلکھ دی۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس موقع پر پچھ سوال وجواب نہ ہوا تھا بلکہ ہنسی خوشی سے صرف حضرت فاطمہ والٹوء اے ما تکنے بر ابوبکر رضائنہ نے انہیں سندلکھ دی تھی، کیکن تیسری روایت میں جو بحوالہ مصباح الانوار بحارالانوار سے نقل کی گئی ہے اس میں فدک کے سندلکھ دینے کا بیان دوسرا ہے اور اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جب ابوبکر ضالتہ، ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُدَ ﴾ كى جحت پيش ہونے يرقائل ہوئے اور فاطمہ ظاہر الله ك دلائلسن كرمجبوراً تب فدك كي سند فاطمه وناتيمها كولكه دي اوراس برعليٌّ اورام اليمن والنيها كي گواہي بھي ہوئی۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ سند لکھنے کا سبب ابوبکر خالٹین کا فاطمہ رہائینہا کی حجتوں سے قائل ہو جانا تھا۔ اور نیزیہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ فاطمہ طالٹیہا تنہا تشریف نہ لے گئی تھیں بلکہ علیٰ اور ام ا یمن طالعیم ان کے ساتھ تھے، ورنہ ان کی گواہی اس سند پر جوابوبکڑنے لکھی کیوں کر ہوتی اور پھراس روایت سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ راہ میں عمرؓ فاطمہ طالتینا کو ملے اور ان سے یو جھا کہ آپ کہاں سے آتی ہیں انہوں نے کہا کہ ابو بکڑے یاس سے آتی ہوں اور انہوں نے مجھے سند بھی فدک کی لکھ دی ہے۔ عمر نے کہا کہ اسے ذرا مجھے دکھا بئے ، آپ نے دے دی، عمر خالٹیہ،

نے بوچھا کہ آپ اس وقت اتن خفا کیول ہیں؟ تب انہوں نے بیان کیا کہ عمر وہالٹیئ نے ان کے ساتھ کیا کیا، اس پر حضرت علی وہالٹیئ نے فر مایا: ((مار کبوا منی و من ابیك اعظم من هذا فمر ضت .)) کہ ان لوگول نے اس سے بڑھ کر میر ہے اور تمہارے باپ کے حق میں اور دوسری بات نہیں کی اور پھر بیار ہو گئیں۔

اس میں ایک تعجب انگیز بات تو یہ ہے کہ سند لکھنے کے وقت تو علی وُلِائیۂ اور ام ایمن وَلِائیۂ موجود تھے، پھر وہ فاطمہ وَلِلِیْئیۂ کے ساتھ گھر تک کیوں نہیں آئے۔کیا وہ وہاں رہ گئے یا اور کہیں چلے گئے اور فاطمہ وَلِلِیْء کو تنہا روانہ کر دیا۔ دوسری اس میں یہ ذکر نہیں ہے کہ عمر وَلِلُیْء نے واطمہ وَلِلِیْء کو عمانے مارے اور لاتیں لگائیں اور محسن سقط ہو گئے۔کیونکہ علی وَلِلْیْه نے صرف فاطمہ وَلِلْیٰ کوطمانے مار کبو امنی و من ابیك اعظم من هذا کہ کر چپ ہو گئے۔ ان کوغصہ میں پایا اور مار کبو امنی و من ابیك اعظم من هذا کہ کر چپ ہو گئے۔ اس سے تکذیب اس ظلم وستم کی ہوتی ہے جو فاطمہ وَلِیْنِیْها کی نسبت عمر وَلِیْنِیْها کی طرف سے بیان کیا گیا ہے۔

چھٹی روایت جواحجاج طبرسی سے ہم نے نقل کی ہے وہ سب سے زیادہ اہم اور قابل غور ہے اور اس سے ہبہ فدک کے دعوے کی تکذیب ایسی ثابت ہوتی ہے کہ بغیراس کے کہ خود اس روایت کو جھوٹا کہا جائے اور یہ خطبہ وضعی قرار دیا جائے دوسرا کوئی جواب بن نہیں پڑتا، اور اسی واسطے علماء امامیہ کو اس میں بہت دفت پیش آئی ہے اور نہایت جیران وسٹشدر ہو کر اس کے متعلق ایسی بائی ہیں کہ جن کو کوئی شخص مان نہیں سکتا۔ اس روایت کی تکذیب تو علمائے امامیہ کو نہیں سکتے ، اس لیے اول تو وہ نہایت سے جو روایتوں میں سے ہے ، دوسرے اس روایت کی بنیاد پر بہت بڑی ممارت صحابہ رہی اللہ عظم وستم کی کھڑی ہے، وہ اس روایت کے غیر معتبر کہنے سے سب ڈھ جاتی ہے۔

خطبہ کی صحت اور عظمت جوشیعوں کے نز دیک ہے وہ اس سے ثابت ہوتی ہے کہ علمائے امامیہ نے اس کی صحت کی نسبت بہت سے دعوے کیے ہیں اور نہ صرف اپنی روایتوں سے اسے بیان کیا ہے بلکہ سنیوں کی کتابوں سے بھی اس کے ثابت کرنے کی بہت کوشش کی ہے۔ ملا باقر

مجلسی اس کی نسبت فرماتے ہیں: ((اعلم ان هذه الخطبة من الخطب المشهور التی روتها الخاصة و العامة باسانید متظافرة.)) کراسے بچھلویہ خطبہ مشہور ترین خطبول میں سے ہے جسے شیعہ اور سی دونوں نے معتبر اسناد سے بیان کیا ہے۔ اور کتاب "لمعة البیضاء فی شرح خطبة الزهرا" میں جو خاص اسی خطبہ کی شرح کے لیے کھی گئی ہے اور ایران میں چھبی ہے اس کے صفحہ ۱۳۸ میں کھا ہے:

((والاحتجاج المشهور كالنور على السطور المسطور في كتاب مسطور في رق منشور المعروف بخطبة تظلم الزهراء التي مقصودنا من هذا الكتاب شرحها وكل ما ذكر الى هنا كان مقدمة بالنسبة اليها و نحن نشرع الان في ايراد تلك الخطبة الشريفة المشتملة على الايات و البينات والبراهين الساطعات و الحجج الواضحات والدلائل القاطعات الى قوله وبالجملة لااشكال ولا شبهة في كون الخطبة من فاطمة النزهراء وان مشائخ ال ابي طالب كانوا يروونهم عن ابائهم ويعلمونها ابنائهم ومشائخ الشيعة كانوا يتدار سونها بينهم ويتداولونها بايديهم والسنتهم.))

ہاتھوں اور زبانوں میں رکھتے چلے آئے ہیں۔''

جب كه بيخطبه شيعول كے نزديك ايباليج ہے اور ((كالنور على السطور)) سمجما جاتا ہے تو جو کچھاس سے ثابت ہو کہ فاطمہ رہائٹیما نے اس میں یہ بیان کیا اور فلاں چیز کا دعویٰ فرمایا اسی کوشیعوں کے عقیدے کے موافق سمجھنا اور جس کا اس میں ذکر نہ ہواس کو غلط جاننا چاہیے۔اس لیے ہم اس کتاب کے ناظرین سےخصوصاً علمائے امامیہ سے امید کرتے ہیں کہ اس پرغور فرمائیں کہ سارے خطبہ میں کہیں اس بات کا ذکر نہیں ہے کہ حضرت فاطمہ رہائیہا نے فر مایا ہو کہتم نے فدک مجھ سے چھین لیا، یا میرے باپ نے مجھے وہ ہبہ کیا تھا، یا وہ میرے قبضہ میں تھا۔ نہصراحناً نہاشارتاً ہبہ کا نام اس میں آیا ہے۔ جو کچھاس میں بیان کیا گیا ہے وہ صرف میراث کے متعلق ہے اور جو کچھ جوظلم وستم کا استغاثہ کیا ہے وہ اسی بات پر ہے کہ تر کہ نبوی نہیں دیا گیا اور جو دلیلیں اور ججتیں اس میں حضرت سیدۃ النساء نے بیان کی ہیں مثل ﴿وَوَدِ تَ سُلَیْہان درحقیقت پینمبرخداطیا کی ہیں، اگرفدک درحقیقت پینمبرخداطیا کی ہیں، اگرفدک درحقیقت پینمبرخداطی کی ایک نے آپ کو ہبہ کیا ہوتا اور وہ آپ کے قبضہ میں ہوتا اور ابو بکرصدیق خالٹین نے آپ کا قبضہ اٹھا کر اس براینا قبضه کرلیا ہوتا تو کیاممکن تھا کہ اس میں اس کا کچھ بھی ذکر نہ کیا جاتا اور ایسی بڑی بات جوصراحناً شرع اورعقل اور قانون اور عام برتاؤ کے خلاف تھی، یعنی کسی چیز کوکسی کے قبضہ سے لے لینا خلیفہ وفت سے واقع ہوتی اس کا اظہار مہاجرین و انصار اور اصحاب نبوی کے سامنے نہ کیا جاتا۔

یہ خطبہ جو حضرت فاطمہ والٹین نے بیان فر مایا طول میں دو جز سے کم نہیں ہے اور فصاحت اور بلاغت میں ہم پلہ قرآن سمجھا گیا ہے۔ اور اصحاب ظلم وستم کا گویا وہ پورا نقشہ ہے اور اس وقت یہ فر مایا گیا ہے جب کہ تمام مہاجرین وانصار رشی اللہ اور اصحاب نبوی ابو بکر والٹین کے پاس موجود تھے، اور ایسے درد انگیز لفظوں میں بیان کیا گیا ہے کہ سننے والے رونے اور چیخنے لگے تھے، تو کیا یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ ایسے موقع اور محل پر حضرت فاطمہ وٹائی ایس چیز کو بیان نہ فرمائیں جوسب سے بڑھ کر ان کی مظلومیت اور خلیفہ وقت کے ظلم

المراث آیات بینات بینات

چونکہ بیا ایک بہت بڑی بات تھی کہ ایسے موقع پر اس خطبہ میں ہبہ کا ذکر نہ کیا گیا، اس لیے علمائے امامیہ کی توجہ اس طرف ماکل ہوئی اور انہوں نے بھی اس امر کوضروری سمجھ کر اس کے جواب کی فکر کی اور بف حوائے "الغریق یتثبت بکل حشیش" جو پچھاس کے جواب میں کیا وہ سراسر لغو اور بالکل بیہودہ ہے جسے کوئی بھی نہیں مان سکتا۔ ملا باقر مجلسی بحار الانوار میں اسی خطبہ کی شرح میں ایک مقام برفر ماتے ہیں:

((اعلم انه قد وردت الروايات المتظافرة كما ستعرف في انها ادعت فدكا كانت نحلة لها من رسول الله على فلعل عدم تعرضها في هذه الخطبة لتسلك الدعوى لياسها عن قبولهم اياها اذا كانت الخطبة بعد ما رد ابوبكر شهادة امير المومنين و من شهد معه وقد كانت المنافقون الحاضرون معتقدين بصدقه فتمسك بحديث الميراث لكونه من ضروريات الدين.))

''لیعنی روایت مستندہ جسیا کہ تم کوعنقریب معلوم ہوگا اس باب میں وارد ہوئی ہیں کہ حضرت فاطمہ و الله علیہ نے فدک کے ہبہ ہونے کا رسول الله علیہ این کی طرف سے وعویٰ کیا تھا، پس آپ کا اس خطبہ میں وعویٰ ہبہ فدک سے تعرض نہ کرنا شاید اس خیال سے ہوگا کہ آپ وعوے کے قبول ہونے سے مایوس ہوگئ ہوں گی، اس لیے کہ یہ خطبہ بعدرد کر دینے ابو بکر والٹین کی شہادت امیر المونین کومع اور شاہدوں کے ہوا تھا اور جو منافق اس وقت موجود تھے وہ ابو بکر والٹین کے صدق کے معتقد ضروریات دین سے ہے۔''

یہ جواب جبیبا کہ اس کے لفظوں سے ظاہر ہے ایبا ہے کہ خود جواب لکھنے والے اور ان کے ہم مذہب اسے دل سے قبول نہ کرتے ہوں گے اور جوروا بیتیں ہم اوپرنقل کر چکے اکثر ان

میں سے اس جواب کی غلطی ظاہر کرتے ہیں۔ اس جواب میں جو بہ لکھا ہے کہ یہ خطبہ حضرت سیدہ نے اس وقت بیان کیا جب امیر المونین اور دیگر گوا ہوں کی شہادت ابو بکر خلائی نے رد کر دی تھی، یہ صحیح نہیں ہے، اس لیے کہ اس خطبہ کی روایت سے یہ بات ثابت نہیں ہوتی کہ بعد تر دید شہادت کے یہ خطبہ بیان کیا گیا ہو بلکہ جوروایت احتجاج طبرسی سے ہم نے بیان کی اس کے ابتدائی الفاظ یہ ہیں:

((روى عبدالله الحسن باسناده عن آبائه انه لما اجتمع ابوبكر والله على منع فاطمة فدك و بلغهار ذلك لاتت خمارها النخ))

'' کہ جب ابو بکر رخالتٰیۂ نے ارادہ کرلیا کہ فدک سے فاطمہ رخالتٰیۂ کومحروم کریں اور پیٹر فاطمہ رخالتٰیۂ کومحروم کریں اور پیٹر فاطمہ رخالتٰیۂ کو بیٹجی تو انہوں نے اوڑھنی اوڑھی ، چا در لیٹی اور اپنے نو کروں اور قوم کی عور توں کوساتھ لے کر ابو بکر رخالتٰیۂ کے پاس آئیں۔''

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت فاطمہ و ناٹئیا کا ابوبکر و ناٹئیڈ کے پاس بیتشریف لا نا اول ہی مرتبہ ہوا تھا اور اس کا باعث صرف اس خبر کا پہنچنا تھا جو ان کو ابوبکر و ناٹئیڈ کے ارادے کی پہنچی کہ وہ فدک نہیں دینا چاہتے ، یا اس پر تصرف رکھنے سے مافع آتے ہیں۔ اور چونکہ اس روایت میں اس بات کی تصریح نہیں ہے کہ بی خبر کیوں کر پہنچی ، اس لیے ظاہر ہے کہ جو اب میں جو بیان کیا گیا ہے کہ بعد تر دید شہادت کے حضرت فاطمہ و ناٹئی تشریف لے گئیں صرف قیاسی ہے۔ مگر یہ قیاس صحیح نہیں معلوم ہوتا ، اس لیے کہ الفاظ بلے کہ الفاظ بلے عنی '' جب بی خبر فاظمہ و ناٹئی کو کی پینی کہ اس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ اس سے پیشتر حضرت فاطمہ و ناٹئی اکو کی حصرت فاطمہ و ناٹئی اور ام ایمن و ناٹئی و فیرہ کی شہادت بغیر ان کی اطلاع کے خبر نہ تھی اور یہ ظاہر ہے کہ علی و ناٹئی اور ام ایمن و ناٹئی و فیرہ کی شہادت بغیر ان کی اطلاع کے بلکہ بغیر ان کی طلب کے نہیں ہوئی۔ جیسا کہ دوسری روایت میں ہم نے احتجاج طبرسی سے نقل کی ہے بیان کیا گیا ہے کہ پیغیر طفاع آئی کی وفات کے بعد فاطمہ و ناٹئی فدک ما تکنے کے لیے ابوبکر و ناٹ کی بیان کیا گیا ہوں نہوں نے کہا کہ میں جانتا ہوں کہ تم سوائے ہے کہ کھی نہ کہوگی ،

لیکن گواہ لاؤ۔اس پر وہ علی کو لے گئیں اور پھرام ایمن خالٹیجا کو۔اور چوتھی روایت سے جو ہم نے کتاب الاختصاص سے بحوالہ بحارالانوارنقل کی ہے یہ معلوم ہوتا ہے کہ اول حضرت فاطمه خالتینا ابوبکر کے پاس آئیں اور میراث کا مطالبہ کیا اور جب ابوبکر خالتین نے بیہ جواب دیا کہ پیغمبروں کا کوئی وارث نہیں ہوتا تو آپ علی خالٹیہ کے یاس واپس تشریف لائیں،حضرت علی خالٹین نے کہا کہ پھرلوٹ جاؤ اور کہو کہ سلیمان داؤد کے کیوں وارث ہوئے؟ اوراسی کتاب ''الاختصاص'' کی روایت میں بیجھی بیان کیا گیا ہے کہ جب حضرت فاطمہ والٹیہا کوخبر ہوئی کہ ان کے وکیل کو فدک سے نکال دیا تب وہ ابوبکر ضائٹیہ کے پاس آئیں اور ان سے کہا کہتم نے میرے وکیل کو نکال دیا حالانکہ اس پرمیرے گواہ موجود ہیں۔ پس بیسب روایتیں اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ حضرت فاطمہ خلائیہا کا جانا ایک مرتبہ بلکہ دومرتبہاس کے پہلے ہوا ہوگا۔اور اس میں تو کچھ شبہ ہی نہیں کہ شہادت خود انہوں نے پیش کی اور ان کے سامنے ابوبکر ضافیہ نے اسے رد کیا اور اس پر وہ خفا بھی ہوئیں، یہی وفت تھا کہ جو کچھ حضرت فاطمہ رہائیہا کوفر مانا تھا فرما تیں اور جو کچھ ملامت کرنی تھی وہ شیخین خالیج اور اصحاب پر کرتیں۔اس واقعہ کی نسبت جو ان کے سامنے ہوا ہوکون کہہ سکتا ہے کہ اس کی خبر فاطمہ والٹیم اور وہ ابوبکر رہائیم کے یاس کنئیں اور بیخطبہ بیان فر مایا۔ بیتو اسی صورت میں ہوسکتا ہے کہ شہادت بغیران کی اطلاع کے یا ان کے پیچھے ہوئی ہوتی اور ان کی غیبت میں ابوبکر رٹالٹیوئ نے اسے رد کیا ہوتا، اور پھراس کی خبر کسی نے حضرت فاطمہ طالٹیہا کو دی ہوتی اور اسے سن کر انہیں جوش آیا ہوتا اور وہ ابوبکر ضالٹیہ كے ياس تشريف لے كئ ہوتيں اور بيخطبہ بيان كيا ہوتا۔ واذ ليس فليس.

علاوہ اس کے تیسری روایت جومصباح الانوار سے ہم نے بیان کی ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت فاطمہ والٹی ابو بکر والٹی کے باس سی کئیں اور ان سے فدک کا مطالبہ کیا اور بہت سی حجتوں کے بعد ابو بکر والٹی نے قائل ہو کر فدک کی سندلکھ دی اور حضرت علی والٹی اور ام ایمن والٹی کی اس برگواہی بھی ہوئی مگر جب حضرت فاطمہ والٹی کہا با ہرتشریف لائیں تو عمر والٹی نے اس برگواہی بھی ہوئی مگر جب حضرت فاطمہ والٹی کہا با ہرتشریف لائیں تو عمر والٹی نے اسے جیاک کر دیا۔ اس روایت سے ظاہر ہوتا کہ جہاں تک معاملہ کا تعلق حضرت ابو بکر والٹی کے اسے جیاک کر دیا۔ اس روایت سے ظاہر ہوتا کہ جہاں تک معاملہ کا تعلق حضرت ابو بکر والٹی کے اس میا ملے کا تعلق حضرت ابو بکر والٹی کے اس کا کر دیا۔ اس روایت سے خلا ہر ہوتا کہ جہاں تک معاملہ کا تعلق حضرت ابو بکر والٹی کی میا

سے تھا وہ حسب مرضی جناب سیدہ کے طے ہو گیا تھا اور انہوں نے سند بھی لکھ کر آپ کے حوالہ کر دی تھی جو پچھ ظلم ہوا وہ عمر رہائیہ' کی طرف سے ہوا۔ایسی حالت میں قیاس کا تقاضا ہے کہ اگر حضرت فاطمہ خلالیہ کو شکایت ہوتی تو وہ ابوبکر خلالیہ کے پاس تشریف لا تیں اور فر ما تیں کہتم نے میری حجتیں سن کرمیرے دعوے کوتسلیم کیا اور مجھے سندبھی لکھ دی مگرتمہارے رفیق نے اسے جاک کر دیا۔غرض کہ جو بچھ شکایت وہ کرتیں عمر خالٹی<sup>،</sup> کی کرتیں اور ابوبکر خالٹی<sup>،</sup> نہ سنتے تو صحابہ رخی اللہ ہے شکایت کرتیں اور ان سے فرما تیں کہ دیکھوجن کوتم نے خلیفہ کیا ہے اور جو مسلمانوں کے سردار بنے ہیں ان کی پیرحالت ہے کہ ابھی مجھے فدک کی سندلکھ دی اور ان کے ر فیق نے اسے بھاڑ ڈالا اوراب بیاس کے ساتھ ہو گئے اوراس کے کیے کوشلیم کرلیا، یہ کیساظلم ہے اوریہ کیسے خلیفہ ہیں۔ اگر ایسا فرما تیں تو ضرور اصحاب نبی کو جوش آتا اور ابوبکر ضائین پر اعتراض کرتے اور عمر خالٹین کو برا بھلا کہتے۔اوراگراییاسب نہ کرتے تو کم سے کم وہ لوگ جو رفقائے علی خالٹین سے تھے اور ظاہراً یا باطناً اہل بیت کے طرف دار، ان کوموقع ملتا اور فاطمہ خالٹیما کی تائید میں بہت کچھ کہتے اور ابو بکر ضائٹیۂ وعمر ضائٹیۂ پر ملامت کرتے۔ یہ باتیں جو قرین قیاس ہیں وہ تو چیوڑ دی گئیں اور ہوا تو بہ ہوا کہ حضرت فاطمہ رضائینہا پھر ابوبکر رضائیٰۂ کے یاس کئیں اور ان سے جحت کی تو صرف میراث کی ، اور دلیل پیش کی تو صرف تر کہ کے متعلق۔ان واقعات میں سے کسی واقعہ کا ذکر نہ کیا۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت فاطمہ رضائیہ ا کا جانا ابوبکر رضائیہ کے پاس بعد تر دید شہادت یا بعد تحریر سندیا بعد کسی قشم کی اطلاع کے جوان کواول سے ملی ہونہ تھا۔ بلکہ پہلی ہی خبر جب ان کوملی تو وہ غصہ میں آئیں اور نہایت غیظ وغضب کی حالت میں مع خدام اور زنان بنی ہاشم کے تشریف لے گئیں اور صرف میراث کے نہ دینے پر جو پچھ فرمانا تھا فرمایا۔

علاوہ اس کے پانچویں روایت جومفضل بن عمر نے امام جعفر صادق سے بیان کی ہے اور جسے ہم بحارالانوار سے نقل کر چکے ہیں، ملا باقر مجلسی کے جواب کو بالکل باطل کرتی ہے۔ اس لیے کہ اس میں فاطمہ وٹائٹیما کا ابوبکر وٹائٹیما کا ابوبکر وٹائٹیما کا ابوبکر وٹائٹیما کے پاس جانا اپنی مرضی سے بیان نہیں کیا گیا بلکہ

حضرت علی خالٹیہ، کے فر مانے سے تھا۔ کیونکہ اس روایت میں لکھا ہے کہ جب ابو بکر خالٹیہ، نے بیہ منادی کرائی کہ جس کسی کا رسول الله طلط عَلَيْمَ پر قرض ہو یا کوئی وعدہ، تو وہ میرے پاس آئے کہ میں اس کو ادا کروں گا اور جابر ضائلہ؛ اور جربریجلی ضائلہ؛ کا وعدہ بورا بھی کیا۔ تو علی ضائلہ؛ نے فاطمه ظالنیہ سے کہا کہ ابوبکر ظالنیہ کے باس جا کر فدک کا ذکر کرو، فاطمہ ظالنیہا نے ان سے فدك نمس اور في كا ذكر كيا، ابوبكر خالتين ني كها كه گواه لا وُ اس ير، اوّل تو حضرت فاطمه رئاينها نے بہت سی دلیلیں پیش کیں اور قرآن کی آبیتیں اپنے دعوے کی تصدیق میں بیان فرمائیں مگر جب عمر خالتُه؛ نے کہا کہ بیفضول با تیں جیموڑ و اور گواہ لاؤ۔اس برآپ نے علیؓ اور حسنین خالیّٰہا، ام ایمن طالبیجا اور اساء کو بلوا بھیجا اور ان سب نے آپ کے دعوے کی پوری پوری گواہی دی۔ جب وہ شہادتیں رد کی گئیں تو اس وقت علی خالٹیئ نے فر مایا کہ فاطمہ رضائیم ایک جز رسول ہیں جو ان کوایذا دے گا وہ رسول اللہ طلط علیہ میں کوایذا دیتا ہے اور جوان کی تکذیب کرتا ہے وہ رسول ہی ہوکیکن ان لوگوں کی شہادت جس میں ان کا فائدہ ہومقبول نہیں ، تو علی خالٹیو نے کہا کہ جب ہم ایسے ہیں جبیباتم جانتے ہواورانکارنہیں کرتے اور پھر ہماری شہادت ہمارے لیے مقبول نهیس تو ((انسا لله و انا الیه راجعون)) اور پھراسی پر قناعت نہیں فرمائی بلکہ جناب امیر نے ان کو برا بھلا بھی کہا اور بیفر مایا کہتم پر قناعت نہیں، خدا اور اس کے رسول کی سلطنت پر جست کی اوراسے اس کے گھر سے غیر کے گھر کی طرف بے گواہ و ججت کے نکال دیا، قریب ہے كە ظالموں كواپنے ظلم كابدلەمعلوم ہوجائے گااور بيآيت پڙهي ﴿ وَسَيَعْلَمُ الَّذِيْنَ ظَلَمْ وَا أَيَّ مُنقَلَب يَّنقَلِبُوْنَ ﴾ پھرفاطمہ ظالتیہا ہے کہا کہ چلوخدا ہی ہمارا فیصلہ کرےگا۔ ﴿وَهُوَ خيرُ الْحِكِمِيْرَ.

اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ جو کچھ واقعہ گزرا وہ جناب امیر رضائیّۂ اور حضرت سیدہ وظائیٰۃ کزرا ، دونوں سے حجتیں ہوئیں ، دونوں نے قرآنی دلائل پیش کیے اور دونوں نے جو کچھ کہنا تھا کہا ، جب ان کا دعویٰ نہ سنا گیا اور ان کی دلیلیں رد کر دی گئیں اور ان

ایت بیات بهارم کارگرای کارگرای

کی شہادتیں جھٹلائی گئیں تو خود جناب امیر رفائٹیئ نے جناب سیدہ رفائٹیئا سے کہا کہ چلوخدا ہی ہمارا فیصلہ کرے گا، وہو خیر الحاکمین ۔ تو اس کے بعد کون سا موقع باقی رہا تھا کہ حضرت فاطمہ رفائٹیہ کو دوبارہ یاسہ بارہ تشریف لاتیں اور میراث کے دعوے پر دلائل بیش فرماتیں اور صحابہ رفخانٹیہ کو برا بھلا کہتیں۔ اور کیوں کر یہ بات سے ہوسکتی ہے کہ جب ان کوخبر ہوئی کہ ابو بکر رفائٹیئ نے فدک سے ان کومحروم کرنے کا ارادہ کر لیا ہے۔ تب وہ تشریف لا کیں اور خطبہ میں بیان کیا جو کچھ بیان کرنا تھا وہ روایت مذکورہ بالا سے ظاہر ہے کہ جناب سیدہ کے مواجہ میں حضرت علی رفائٹیئ کو ظالم اور خداور سول کی سلطنت کا غصب کرنے والا علی کرچکے تھے اور ابو بکر رفائٹیئ وعمر رفائٹیئ کو ظالم اور خداور سول کی سلطنت کا غصب کرنے والا علی روس الاشہاد کر چکے تھے، اس جلسہ میں کون سی بات تھی جواٹھار کھی گئی تھی جس کے لیے حضرت فاظمہ ونائٹیہا کو تکلیف فرمانے اور ایسے طویل اور فصیح و بلیغ خطبہ کے بیان کرنے کی ضرورت فاظمہ ونائٹیہا کو تکلیف فرمانے اور ایسے طویل اور فصیح و بلیغ خطبہ کے بیان کرنے کی ضرورت فاقی رہ گئی تھی۔

آپ دوبارہ تشریف لے گئی تھیں۔ دوسری دفعہ بھی اس خطبہ کا بیان فر مانا بعیداز قیاس ہے، اس لیے کہاس وقت اور اسی جلسہ میں ﴿وَوَرِثَ سُلَیْمَانُ دَاوُودَ ﴾ کے بیش کرنے کے ابو بکر خالٹیہ، نے شہادت مانگی اور حضرت سیدہ ضائٹیجا نے علی اور ام ایمن ضائٹیجا کو بلا کرشہادت دلائی اور جو کچھ اس کے بعد ہوا وہ سب مقابلہ میں حضرت امیر خالٹیۂ اور جناب سیدہ ضافیجا کے ہوا۔اوراخیر میں حضرت فاطمہ خالٹیما عمر خالٹیما کے اس کہنے پر کہ ایک عورت کی گواہی مقبول نہیں ہوسکتی اور وہ شهادت سے اپنا نفع جا ہتے ہیں غصہ میں آ کر اٹھ کھڑی ہوئیں اور بیہ کہہ کر ( (السلھ ما انھما ظــلــما ابنة نبيك صلى الله عليه وآله حقهما فاشدد و طأتك عليهما ثم خبر جبت)) کہ الہی ان دونوں تیرہے نبی کی بیٹی برظلم کیا اور اس کاحق چھین لیا تو ان براپنا سخت عذاب نازل کراور پھر چلی گئیں۔اگر خطبہ بیان فرمانے کے لیےاس کے بعد تشریف لانا بیان کیا جائے تو وہ ہونہیں سکتا، اس لیے کہ اسی روایت میں بیا کھا ہے کہ اس کے بعد حضرت علی خالٹیہ، جاکیس روز تک مہاجرین وانصار کے گھر گھر فاطمہ خالٹیہا کو لیے پھرے اور معاذین جبل خالین سے گفتگو بھی ہوئی اور جب کسی نے مدد نہ کی ، تب علی خالٹی نے فاطمہ خالٹہ اسے کہا کہتم ابوبکر خالٹین کے پاس جاؤ جب کہ وہ تنہا ہوں ، اور بیہ گویا تیسرا موقع تھا جب کہ فاطمہ خالٹیما ابوبکر خالٹیہ کے پاس گئیں۔اس میں اس فصیح و بلیغ خطبہ کے بیان کرنے کا کوئی محل ہی نہ تھا، اس لیے اس موقع پر ابوبکر خالٹیۂ نے حضرت فاطمہ خالٹیہا کی مرضی کے موافق سندلکھ دی تھی اور اس کے بعد چوتھا موقع جانے اور اس تصبح و بلیغ خطبہ کے پڑھنے کا باقی ہی نہ رہا تھا۔اس لیے کہ جناب سیدہ ونالٹیما اس ضرب شدید کی وجہ سے کہ عمر ضائلیہ نے ماری تھی اور جس سے حمل ساقط ہو گیا ایسی بھار ہو گئیں کہ اس میں انتقال فر مایا۔

غرض کہ جوشخص ذرا بھی غور سے ان روایتوں کو دیکھے اور ایک کو دوسرے سے ملائے اسے اس بات کے تصفیہ کرنے میں کچھ بھی شبہ ہیں رہ سکتا کہ ہبہ کا دعویٰ چونکہ اسی خطبہ میں بیان نہیں کیا گیا، اس لیے وہ دعویٰ جھوٹا ہے، اس لیے کہ حضرات امامیہ اس خطبہ کے جھوٹا ہونے ہونے کا اقرار نہ کریں گے۔ اور جب اس خطبہ کو جھوٹا نہ مانیں تو ہبہ کے دعوے کے غلط ہونے

# میں کیا شبہ ہوسکتا ہے۔

ملا با قرمجلسی اس اشکال کے جواب میں کہ ہبہ کا ذکر اس خطبہ میں کیوں نہیں ہوا یہ بھی فرماتے ہیں کہ جومنافق حاضر تھےوہ ابوبکر رہائی، کےصدق کےمعتقد تھے،اس لیے فاطمہ رہائیہا نے حدیث میراث سے تمسک کیا، کیوں کہ بیضروریات دین سے تھا۔ یہ جواب بھی حیرت انگیز ہے، اس لیے کہ اگر حدیث میراث سے تمسک کرنا صرف اس لیے تھا کہ وہ ضروریات دین سے تھا اور سامعین براس کا اثر ہوتا تو ہبہ کا دعویٰ اس سے زیادہ اہم اور "القبض دلیل الــمــلك" كى دليل حديث ميراث سے پچھ كم ضروريات دين سے نتھى بلكہ ميراث كے دعوے برتو ابوبکر رضائیہ کوموقع بھی ملا کہ پیغمبر خداط التے آیا کے قول کی سند پر میراث کے عام حکم سے ترکہ نبوی کومشننی کر دیا اور جو منافق حاضر تھے اور ابوبکر خلائیہ کے صدق کے معتقد، انہوں نے اس روایت میں انہیں سیا جان کر ان کی کارروائی کو جائز قرار دیا، لیکن اگر حضرت فاطمه والليها بهبه كا دعوى فرما تيس اور "القبض دليل الملك" كيموافق اينخ قبضه سے فدک کی ملکیت پر دلیل پیش کرتیں تو اس کا کوئی جواب ابوبکر ضائفہ کے یاس نہ تھا اور نہ ہوسکتا تھا اور سامعین ان کے ظلم وستم کے قائل ہو جاتے ، اور حضرت سیدہ رظانین کے دعوے کی تصدیق كرت اورسب جلاا تصة اور يكارني لكتي كه "القبض دليل الملك" ضروريات دين سے ہے اور فاطمہ خالٹیکا کا قبضہ اٹھا دینا اور ان کے وکیل کو نکال دینا صریح ظلم ہے اور اگر وہ ا پنے نفاق اور ابوبکر والٹین کے ساتھ شریک ہونے کی وجہ سے بظاہر ابیا نہ کرتے تو ابوبکر والٹین کے ظلم وستم کی جحت تو پوری ہو جاتی۔

وہ واقعہ جواس خطبے کے ارشاد فرمانے اور گھر میں واپس جانے کے بعد واقع ہوا وہ ایسا عجیب اور جبرت انگیز ہے جس کا اثر نہ صرف فدک کے دعوے پر بڑتا ہے بلکہ اصل اصول شیعوں کے مذہب کا درہم برہم ہو جاتا ہے، لیمنی جناب امیر رخالٹیڈ اور حضرت فاطمہ وخالٹیڈا کی عصمت کے دعوے پر بہت کچھ مؤثر ہوتا ہے۔ اور اسی سبب سے حضرات شیعہ اس میں ایسے حیران ہیں کہ نہ کچھاس کا جواب بن سکتا ہے نہ کوئی بات اپنے اصول کے قائم رکھنے کے لیے حیران ہیں کہ نہ کچھاس کا جواب بن سکتا ہے نہ کوئی بات اپنے اصول کے قائم رکھنے کے لیے

ان کے خیال میں آتی ہے۔ اور وہ واقعہ بیر ہے کہ جب حضرت فاطمہ رہنا پیم ایر خطبہ ارشا دفر ما کر مایوس ہوئیں تو ان پر ایبا رنج وغم طاری ہوا کہ وہ سیدھی اپنے باپ کی قبر پر تشریف لے گئیں اور وہاں جا کر بہت کچھ بیان کیا ، در دانگیز اشعار پڑھے اور بہت روئیں ۔اور پھر وہاں سے گھر کولوٹیں، حضرت امیر المومنین خالٹیہ ان کے انتظار میں بیٹھے تھے، آتے ہی آپ نے جناب امیر سے یہ خطاب کیا کہ جس طرح بچہ مال کے بیٹ میں پوشیدہ ہوتا ہے اسی طرح تم پردہ نشیں ہو گئے اورمثل ڈ رہے ہوئے تہمت ز دوں کے گھر میں حچیب رہے ہواور بعداس کے کہ ز مانہ کے شجاعوں کو ہلاک کیا ، ان کی کثرت کی بروا نہ کی اوران کی شوکت کو خاک میں ملایا اب ان نامردوں اور ذلیلوں سے مغلوب ہو گئے ہو۔ ابوقحا فیہ کا بیٹاظلم و جبر سے میرے باپ کی بخشی ہوئی چیز اور میرے بیٹوں کی معاش مجھ سے چھینے لیتا ہے، اور بآواز بلند مجھ سے جھکڑا کرتا ہے، انصار میری مددنہیں کرتے اور مہاجرین نے اپنے آپ کوعلیحدہ کرلیا ہے اور تمام آ دمیوں نے آئکھیں بند کر لی ہیں نہان کا کوئی دفع کرنے والا ہے، نہ میرا مدد گارخشم ناک میں باہرآ گئی اور غم ناک واپس آئی تم نے اپنے کو ذلیل کیا، بھیڑیے پھاڑتے ہیں اور تم اپنی جگہ سے ملتے نہیں، کاش! اس ذلت خواری سے پہلے میں مرگئی ہوتی۔ افسوس میرے حال پر جس پر مجھے بھروسا تھا، وہ دنیا سے چل بسا، اور میرا مدد گارست ہوگیا، اس کا شکوا اپنے آپ سے کرتی ہوں اور میری فریاد سے ہے۔ فقط!

آپ کے اس بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ جناب امیر المونین رٹائیڈ نے کچھ بھی آپ کی مدونہیں فرمائی اور اس تمام مصیبت کے وقت میں آپ گھر میں چھپے بیٹھے رہے جو کچھ کیا وہ حضرت سیّدہ وٹائیڈ نے نے خود ہی کیا، وہی دعویٰ کرنے کے لیے تشریف لے گئیں، انہی نے سوال وجو اب کیے، اپنی نے جو کچھ سنانا تھا سنایا، اور جو کچھ کہنا تھا کہا۔ اور جسیا کہ فرماتی ہیں خشم ناک باہر گئیں اور ممکین واپس آئیں اور جناب امیر رٹائیڈ نے اپنے آپ کومثل جنین پردہ نشین کر لیا اور اپنے آپ کو ذلیل بنالیا، بھیڑیوں نے بچھاڑا اور شیر خدا اپنی جگہ سے نہ ملے اور حضرت علی بڑائیڈ کے اس طرح پر علیحدہ رہنے سے جناب سیدہ وٹائیڈ کوہ صدمہ پہنچا کہ جس پر حضرت علی بڑائیڈ کے اس طرح پر علیحدہ رہنے سے جناب سیدہ وٹائیڈ کوہ صدمہ پہنچا کہ جس پر

فرمانے لگیں کہ کاش! اس ذلت وخواری سے پہلے میں مرگئی ہوتی۔ اور اس حالت پراپنے باپ کو یاد کرنے لگیں اور اپنا رنج اس طور پر ظاہر کیا کہ جس پر بھروسا تھا وہ دنیا سے چل بسا، اور جناب امیر رفائین کے مددنہ کرنے اور اس کارروائی میں کچھ حصہ نہ لینے پر بیصد مہ ہوا کہ آخران سے رہانہ گیا اور حضرت علی زبائین کی نسبت بیکلمہ زبان سے نکل ہی گیا کہ میرا مددگار سست ہو گیا، میں اس کا شکوہ اینے باپ سے کرتی ہوں۔

جناب سیدہ ضالتیجا کی اس درد انگیز تقریر سے بیہ ثابت ہوتا ہے کہ وہ روایتیں جن میں بیان کیا گیا ہے کہ جناب امیر فدک کے معاملہ میں ابو بکر ضافیہ کے پاس گئے اور ان سے مباحثہ کیا اور فاطمہ رہائٹیما کے وکیل کے نکال دینے پر ابو بکرصدیق رہائٹیئہ کو بہت کچھ برا بھلا کہا اور نہایت قوی دلیلوں سے ان کاظلم وستم ثابت کیا، وہ سب جھوٹی ہیں۔خصوصاً وہ روایتیں جن میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ حضرت فاطمہ خالٹیما کے مواجہہ میں جناب امیر خالٹیر، اور سیخین رخیالتہ سے مباحثہ کیا اور ملامت کی اور جب انہوں نے بچھ نہ سنا تو بیہ کہہ کر خدا تنہیں اس کا بدلہ دے كَا اورآيت ﴿ سَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا آيَّ مُنْقَلَب يَّنْقَلِبُونَ ﴾ سَاكر رَخَ وغصه مين المُه كر چلے آئے، جھوٹی اور بے بنیاد ہیں۔ اس ليے كه حضرت علی خالتين نے ایسا كيا ہوتا اور ابوبكر خاللہ، وعمر خاللہ، سے حجتیں کی ہوتیں تو كيوں حضرت فاطمہ خاللہ، ابوبكر خاللہ، كې مجلس سے واپس آ کر حضرت علی خالٹیئ براینارنج وغصہ ظاہر کرتیں اور باوجودعصمت وطہارت کے وہ کلمات ارشاد فرما تیں جن کامعمولی آ دمیوں کی زبان سے نکلنا بھی متانت ، ادب اور صبر کے خلاف ہے۔ کیا حضرت علی خالٹین کی ان کوششوں کا جو انہوں نے فدک کے معاملہ میں کیس اور ان تقریروں کا اور ان لا جواب مباحثوں کا جوانہوں نے ابوبکر ضائند، وعمر ضائند، سے کیے، اگر سے مانے جائیں یہی نتیجہ ہوتا ہے کہ حضرت سیدہ خالٹیہا گھر میں آگر ایسے وفت میں جب کہ کوئی سوائے علی طالٹیں کے سننے والا نہ ہو، ان سے بیفر ما تیں:

((مانند جنین دررحم پرده نشیس شدهٔ مثل خائبان در خانه گریخته و بعد ازاں که شجاعان دهررا برخاك هلاك افگندی مغلوب این نامردان گردیدهٔ اینك پسر ابو قحافه بظلم و جبر بخشیدهٔ پدر مراد معیشت فرزند انم را از من می گیرد و انصار مرایاری نمی كنندو مهاجران خود رابه پناه كشیده اند، نه دافعی دارم و نه یاوری و نه شافعی، خشم ناك بیرون رقتم و غم ناك گرگشتم خودر اذلیل كر دی، گرگان می درندو می برندو تواز جائی خود حركت نه كنی، كاش پیش ازین مذلت و خواری مرده بودم.))

" پیٹ میں بچہ کی طرح تم پردہ نشین ہو گئے اور مایوسوں کی مانندگھر میں بھاگ آئے ہو، حالانکہ تم نے زمانے کے بہادروں کو برسرخاک ہلاک کیا، اوراب ان نامردوں سے ڈر گئے ہو، ابوقحافہ کا چھٹکواظلم وستم کے ذریعہ میرے باپ کی بخشی ہوئی روزی میرے بچوں سے چھین رہا ہے، کوئی انصاری میری امداد نہیں کر رہا ہے اور مہاجرین خود ہی پناہ مانگ رہے ہیں، اس وقت کوئی نہیں جو مدافعت کرے یا میری مدد وسفارش کرے، میں غصہ سے باہرگئ تھی اور وہاں سے مخموم کوئی، تم نے خود کو ذلیل کیا۔ بھیڑ ہے پھاڑ کھا کیں اور تمہاری حالت ہے ہے کہ اپنی جگہ سے ٹس سے مسنہیں کرتے، کاش! اس ذلت وخواری سے پہلے میں مرگئی ہوتی۔"

اگر چہدر صورت اس کے کہ جناب امیر رفائٹیڈ فدک کے معاملہ میں سوال و جواب کرنے کے لیے تشریف لے گئے ہوتے، یہ خطاب اور یہ ارشاد حضرت سیدہ وفائٹی کا تعجب انگیز ہے اور جس سے معلوم ہوتا ہے کہ یا آپ نے غصہ اور رنج میں حضرت علی رفائٹیڈ سے وہ فر مایا جو شیح نہیں تفایا جناب امیر رفائٹیڈ کی کوششیں آپ کے نز دیک کافی نہ تھیں ۔ مگر جناب امیر رفائٹیڈ کا جواب اس سے برا م کر جیرت انگیز ہے، اس لیے کہ در صورت شیح ہونے ان روایتوں کے جن میں حضرت علی رفائٹیڈ کے جانے کا ذکر ہے، آپ کو اس طرح سے جناب سیدہ رفائٹیڈ کو تسلی دین تھی

کہتم اس وقت غصہ اور رَنج میں واقعات کا خیال نہیں کرتیں اور میری کوشش کی کافی قدر نہیں کرتیں، میں نے کون سا دقیقہ اٹھا رکھا ہے اور کون سی کوشش جو مجھے کرنی تھی وہ باقی ہے۔ تمہارے وکیل کے لیے نکال دینے کی خبر سنتے ہیں، میں ابوبکر خالٹیز، وعمر خالٹیز، کے پاس گیا اور بین المہاجرین والانصاران سے لڑا اور تمام حجتیں ان کے سامنے پیش کیں اور ہر طرح سے انہیں قائل کیا۔ اور پھر کیا یہ بات تم بھول گئیں کہ آپ کے سامنے شہادت دینے کے بعد میں نے ان سے کیسی مدل گفتگو کی اور جب انہوں نے نہ سنا تو میں نے بر ملا انہیں ظالم اور گناہ گار تھہرایا، اور خدا کے عذاب سے بھی انہیں ڈرایا اور تمہیں اپنے ساتھ لے کراپنے گھر چلا آیا۔ اس سے زیادہ اور میں کیا کرسکتا تھا۔ مگر بجائے اس کے کہان واقعات کو یاد دلاتے فرمایا تو بیہ فرمایا کہ صبر کرو، تمہارا اور تمہاری روزی کا خدا ضامن ہے، اور خداوند تعالیٰ نے تمہارے لیے جو آ خرت میں مہیا کیا ہے وہ اس سے بہتر ہے جوان بدبختوں نے تم سے چھین لیا ہے۔ اب سنیے کہاس کا جواب حضرات شیعہ کیا دیتے ہیں اور اس مشکل سے نکلنے میں کیسے کچھ ہاتھ یاؤں مارتے ہیں۔ملا با قرمجلسی بحارالانوار کتاب الفتن صفحہ۱۲۳ میں فر ماتے ہیں: **۴** اب ہم اس مشکل کو دفع کرتے ہیں جو غالبًا لوگوں کے دلوں میں اس سوال و جواب کے سننے

• اصل عبارت بيئ: ولندفع الا شكال الذى قلما يحظر بالبال عند سماع هذا الجواب والسوال وهوان اعتراض فاطمة والله على امير المومنين في ترك التعرض للخلافة و عدم نصرتهاو تخطئته فيهما مع علمها بامامته و وحوب اتباعه وعصمته وانه لم يقل شيئا الا بامره تعالى و وصية الرسول الله عليه وآله وسلم مما ينافى عصمتها و جلاتها. فاقول يمن الجواب عنه بان هذه الكلمات صدرت منه لبعض المصالح ولم تكن واقعاً منكرة لما فعله بل كانت راضية وانما كانت غرضها ان يتبين للناس قبح اعمالهم و شناعة العالمهم وان سكوته ليس لرضاء بما اتوا به و مثل هذا كثيرا ما يقع في العادات والمحاورات كما ان ملكا يعاتب بعض خواصه في امر بعض الرعايا مع علمه ببرأته من جنا يتهم ليظهر والمحمورات كما استوجب به اخص الناس بالملك عنه المعاتبة و نظير ذالك مافعله موسئ الكالي لما رجع الى قومه غضبان اسفا من القائه الالواح واخذه برأس اخيه يجره اليه ولم يكن غرضها انكار على هارون بل اراد بذلك ان يعرف القوم عظم جفايتهم و شدة جرمهم كما مرالكلام فيه و امام حمله على ان شدة الغضب والانف والغيظ مملتها على ذلك مع علمها بحقيققة ما ارتكبه فلا ينفع في دفع الفساد وينافي عصمتها و جلالتها التي عجزت عن ادراكها احلام العباد. ١٢ (بحارالانوار صفحه ١٢)

ا یت بینات بیان بینات ب

سے بیدا ہوتی ہوگی اور وہ بیہ ہے کہ اعتراض فرمانا حضرت فاطمہ طالعیٰ کا جناب امیر طالعٰ پر کہ انہوں نے ان کی مدد نہ کی اور حضرت سیدہ زالٹیو کا جناب امیر زلائیو کو خطا وارتھہرانا باوجوداس بات کے جاننے کے کہوہ امام ہیں اور واجب الانتباع ،معصوم اور باوجوداس بات کے سجھنے کے کہ انہوں نے کوئی کا منہیں کیا الابحکم خدا اور مطابق وصیت رسول کے جوحضرت سیدہ خالٹیما کی عصمت و بزرگی کے خلاف ہے۔ بیفر ماکر ملاصاحب بیجواب دیتے ہیں ((یہ کن ان یجاب عنه)) کمکن ہے کہ اس کا یوں جواب دیا جائے۔جواب کے آغاز سے پہلے ہی جوالفاظ ملا صاحب نے بیان فرمائے ہیں وہ خوداس بات کو بتاتے ہیں کہ خود ملا صاحب اس جواب کو قابل تسلی وشفی نہیں سمجھتے ، پھراس جواب کی تشریح فرماتے ہیں: ((بےان ھے ذہ الكلمات صدرت منها لبعض المصالح .... الخ) يعني بياتي جوآب نے بیان فرمائیں وہ صرف بعض مصلحتوں کی وجہ سے تھیں، ورنہ حقیقت میں کچھ آپ جناب امیر خالٹین کے کاموں سے خفا نتھیں بلکہ راضی تھیں اور اس کہنے سے غرض آپ کی صرف بیھی کہلوگوں کوصحابہ کے اعمال کی قباحت اور ان کے افعال کی شناخت معلوم ہو جائے اور جناب امیر خالٹین کا سکوت اس لیے نہ تھا کہ آپ لوگوں کی باتوں کو بینند کرتے ہوں یا اس سے راضی ہوں۔ اور اس طرح کی باتیں مصلحاً کہنا عادات اور محاورات میں درست ہیں، جبیبا کہ کوئی با دشاہ کسی اینے بعض خواص برکسی معاملہ میں جو رعیت سے سرز د ہوا ہوعتاب کرے گووہ جانتا ہو کہ وہ خواص اس گناہ سے بری ہے، مگر اس عناب سے مطلب بیہ ہوتا ہے کہ گناہ گار رعیت کے جرم کی عظمت لوگوں کو معلوم ہو جائے اور اس کی مثال حضرت موسیٰ عَالِیلاً کا فعل ہے کہ جب وه اپنی قوم کی طرف غصه میں لوٹے اور تختیاں بھینک دیں اور اپنے بھائی کی داڑھی پکڑ کر ا بنی طرف هینجی اس سے بچھ غرض ان کی ہارون عَالیّتاً برعتاب ظاہر کرنانہیں تھا بلکہ لوگوں کو بتانا کہ وہ سمجھ جائیں کہ ان کی خطا کیسی عظیم ہے اور ان کا جرم کیسا شدید ہے۔ آپ کا غصہ اور رنج کی شدت میں جناب امیر عَالیّتلا کی کارروائی کی حقیقت سے خوب واقف تھیں، کچھ آپ کی عصمت اورعظمت کےخلاف نہیں ہے جس کےادراک سے بندوں کے ذہن عاجز ہیں۔

## ایت بیات بهارم کارگرای کارگرای

اسی جواب کو دحق الیقین ، میں ان لفظوں سے بیان کیا ہے:

((مؤلف گوید که دریس مقام تحقیق بعضی از امور ضروراست، اول دفع شبه چند که ممکن است در خاطر خطوركند اگر كسى گويد كه اعتراض فاطمه ولها اللها بر حضرت امير ركالي باوجود عصمت هر دوچه صورت دارد، جـواب گـوئيم كه اين معارضه محمول بر مصلحت ست از برائے آنکہ مردم دانند کہ حضرت امیر علی الکے ترك خلافت بر ضائے خود نه کرده بغصب فدك راضى نبوده ودر قرآن بسیارے از معاملات با حضرت رسول شدہ و غرض تهدید و تادیب دیگر ان ست و ازین قبیل است آنچه از حضرت موسیٰ عَلائلًا صادر شددر وقتیکه بسوئے قوم برگشت وایشاں عبادت گوشاله كرده بودنداز انداختن الواح و سروريش هارون را گرفته به پیش کشیدندبا آنکه می آنکه می دانست كه هارون تفصير اندارد تا آنكه برقوم ظاهر شودشناعت عمل ایشاں، و مانند عتابے که حق تعالیٰ به حضرت عیسیٰ ﷺ خواهد کرد که ایا تو گفتی بمردم که مراومادر مرا خدا بدانند باآنکه میداند که اونگفته است و مثل ایس بسیارست.))

''مؤلف کا بیان ہے کہ بہاں چند باتوں کی تحقیق ضروری ہے، اول بیہ کہ ان شکوک وشہات کو دور کیا جائے جن کا دلوں میں آناممکن ہے۔ اگر کوئی اعتراض کرے کہ حضرت فاطمہ وٹائٹی انے جناب علی وٹائٹی کی عصمت کی بردہ دری کی ، تو اس کا جواب بیہ ہے کہ حضرت فاطمہ وٹائٹی کا ارشاد در اصل مصلحت کی وجہ سے تھا

تا کہ لوگوں کو معلوم ہو جائے کہ حضرت علی بڑائیڈ نے اپنی رضا ہے منصب خلافت ترک نہیں کیا اور باغ فدک کے غصب کرنے پر راضی نہ تھے، جبیبا کہ قرآن کریم میں اکثر معاملات رسول خداط فی آئیل کی بابت ہیں جن کی غرض دوسر ہے لوگوں کی تہدید و تنبیہ ہے، اور اسی طرح حضرت موسی عالیا کا واقعہ ہے کہ جب وہ اپنی قوم کے پاس لوٹے تو قوم کو ایک بچھڑے کو پوجتے دیکھا اور جو تختیاں ان کے پاس خصیں وہ بھینک دیں اور ہارون عالیا گا سے سرکے بال پکڑ کر ان کو اپنی طرف گھسیٹا، عالی کہ حضرت ہارون عالیا گا جو دائہیں علم تھا کہ اس میں ہارون کی کوئی علطی نہیں ہے لیکن حضرت موسی عالیا گا کہ عام صرف اس لیے تھا تا کہ قوم کو ان کی مرکب رائیاں معلوم ہو جائیں، اور اللہ کا حضرت عیسی عالیا گا عاب کرتے بھی کہ رائیاں معلوم ہو جائیں، اور اللہ کا حضرت عیسی عالیتا کا عاب کرتے ہوئے یہ کہنا کہ کیا تھا کہ مجھے اور میری والدہ کو خدا کہا جائے ، حالانکہ ہوئے یہ کہنا کہ کیا تھا کہ مجھے اور میری والدہ کو خدا کہا جائے ، حالانکہ اللہ جانتا ہے کہ حضرت عیسی عالیتا ہی خود کو یا والدہ کو خدا نہیں کہلوایا اور اس قسم کی الٹہ جانتا ہے کہ حضرت عیسی عالیتا ہوئے نہیں کہلوایا اور اس قسم کی اکثر مثالیں ہیں۔ '

اورصاحب"لمعة البيضاء " بهي قريب قريب اسى كى تاويل كرتے ہيں:

((كما يقول وما فعلت بالنسبة الى و على تلك الجرأة والحسارة مع علمها بانه امام مفترض الطاعة ولايليق بمثله هذه المخاطبة من مثلها الالا بداء شناعة مافعله ابوبكر من تلك الفعلة الفظيعة على الامة اثبات كفر العمرين كما فعل موسى على باخيه من الاخذ بلحيته وضرب على راسه حتى يعلم القوم شناعة عبادة العجل. (صفحه ٣٩٣)

اورصاحب "ناسخ التواريخ" السوال وجواب كمتعلق يفرمات بين: ((مكشوف بادكه اسرار اهل بيت مستورست از مدركات امثال مامردم، بلكه مقداد وَ ابوذر وَ ابوذر وَ الله وسلمان وَ الله الله

بامنزلت بیروںادب گام نزنندودر سعید اے خاطر تمنائر ابن طلب نه کنند وقتی نمی دانم کجادیده ام که سلماندر خدمت امير المومنين از غصب خلافت و تقاعد آنحضرت ضحبرتے کرد علی رضالی فرمودهاں اسے سلمان رضالی می خواهی از اسرار هل بیت آگاهی بدست کنی بدیهی است که بیرون اهل بیت کنی بدیهی است که بیرون اهل بیت آفریده را توانائے حمل ایں بارگراں نیست هماناں فاطمه رکھا کو محدثه بود و بحكم احاديث صحيحه بعلم ماكان وما يكون عالم بود لا جرم ازال پیش که رسول خدا و داع جهال گوید و حوادث هائله نازل گردداز مخالف امت در امر خلافت و ضبط فدك و دعواى آگاهى دشت و بحكم عصمت كى تشریف موهوبه یزدانی است جزبحکم خدا و رضائع على والها مرتضي سخن نمى فرمود سخن اوسخن عمل عمران بود و كلمه اووديعه خدا وند رحمن، و مناعت محل اواز مـلـكوت و ملك رفيع تربودتا بعوالي وفدك چه رسد و چه بسیار وقت حسنین را گرسنه می خوابا نید و بلغه یك شبه ایشان رابسائلے می رسانید مملکت دنیادر چشم اوباپزد بابی بمیزان نمی رفت فدك دعوالی چیست و حاصل كدام است اگر کوئی ایں خطاب و خطبه چه بودوایں همه فزع و شكوه چه واجب مي نمود پس در حضرت امير المومنين ركاليك اظهار جسارت کر دو معذرت جس تن باجلباب عصمت بینونت داشت، پاسخ این سخن رابدین گونه ساختگی کنیم

که اسرار اهل بیت مستورست یه سرحی که مسطور افتاد والا آنكه گوئيم بحكم مدركات عقول ناقصه خود آنحضرت همي خواست كه ظالم را از عادل و حق را از باطل باز نماید تاآنکه خمیر مایه فطرت ایشان از تر شحات زلال ولايت بهره يافته از طريق ضلالت و غوايت باز شوندو به شاهره شریعت و هدایت روند. )) انتهی ''واضح ہو کہ اہل بیت کے اسرار ہم جیسے لوگوں کی سمجھ سے پوشیدہ ہیں اور مقداد اور ابوذ ر اور سلمان عنہ جعین نے بھی حد ادب سے باہر قدم نہیں رکھا، حالانکہ سلمان خالتُه؛ كو رسول الله طلع عليم نے اہل بیت كہا ہے اور ان میں سے كسى نے اہل بیت کے برابر ہونے کی تمنانہیں گی۔ میں نے کہیں دیکھا ہے کہ ایک مرتبہ سلمان فارسیؓ نے حضرت علی خالفیہ کی خدمت میں حاضر ہو کر غصب خلافت اور آپ کے پیچھےرہ جانے پر کدورت کا اظہار کیا،جس پر حضرت علیؓ نے کہا کہ اے سلمان! کیاتم اہل بیت کے اسرار سے واقفیت پیدا کرنا جا ہتے ہو؟ اور واقعہ بیرے کہ اہل بیت کے سوائے کسی دوسرے کو اس بوجھ کے اٹھانے کی قوت نہیں ہے۔ اور احادیث کے بموجب حضرت فاطمہ طالٹیہا کی کیفیت پیرے کہ جو پچھ عالم میں ہوا یا آئندہ ہوگا وہ سب سے واقف تھیں، انہیں رسول اللہ طلط علیم کی نگاہوں سے یردہ بوشی اور مصائب کا نزول، خلافت کے بارے میں لوگوں کا اختلاف اور باغ فدک کے سوائے حضرت علیؓ سے کوئی بات نہ کہتی تھیں، ان کی بات عمل کے مانند تھی کہ فدک کے معاملہ میں کیا ہوگا۔ انہوں نے اکثر اوقات حسنین رہائیہا کو بھوکا رکھ کرسلایا اور فقیروں کے سوال بورے کیے دنیاوی مملکت ان کی نظر میں مکھی کے یر کے برابر بھی نہ تھی ، فدک اور اس کے ملحقات اور مالیہ وغیرہ ان کی نظروں میں و قع نه تفا۔اورا گرکہو کہ بیرگفتگو وغیرہ اور گلہ شکوہ کیوں کیا اور حضرت علیؓ سے ایسی

جسارت اور ان کی معذرت خواہی کیوں ہوئی تو اس بات کو اس طرح ختم کرتا ہوں کہ اہل بیت کے اسرار پس پردہ ہیں، جن میں سے بعض کھے گئے ہیں ورنہ ہم تو یہی کہتے ہیں اور ہماری ناقص عقل میں یہی آتا ہے کہ رسول اللہ طلاقے آپہ کا منشا ہی یہ تھا کہ ظالم کو منصف سے اور حق کو باطل سے اس طرح جدا کریں کہ لوگوں کی فطرت زلال اور ولایت سے بہرہ ور ہواور گراہی و کجی سے نکل کر شاہراہ شریعت و ہدایت پرگامزن ہو۔'(ناتخ التواریخ صفحہ ۱۹)

ہم اگر چہان جوابات کی نسبت کچھ بیان کرنے کی ضرورت نہیں دیکھتے،اس لیے کہ ہر ایک سمجھ دارآ دمی خودان جوابات سے اس کی وقعت کا اندازہ کر سکے گا اور اسے یقین ہوجائے گا کہ بجز اس کے کہ بیہ معاملات اسرار امامت سے سمجھے جائیں انسانی فہم سے خارج ہیں، مگر مختصراً کچھ کہنا مناسب سمجھتے ہیں۔

بحارالانوار میں جو جواب ملا باقر مجلسی نے دیا ہے کہ مصلحاً حضرت سیدہ و نائنجا نے حضرت المومنین رہائنی سے الی باتیں فرما کیں اور غرض آپ کی صرف بیتھی کہ لوگوں کوصحابہ رہائیا ہم اللہ و است اور ان کے افعال کی شناعت ظاہر ہو جائے۔ غالبًا ہم شخص اس جواب کو تعجب اور تاسف کی نگاہ سے دکیھے اور سمجھ لے گا کہ جب کچھ جواب نہ بنا تو بہ مجبوری بہ فحوائے ((السخب یق یتشبت بکل حشیش )) ہیں ہمجھ کر کہ کچھ نہ کچھ تو کہنا ہی چا ہیے ملاصاحب نے جو دل میں آیا وہ لکھ دیا گراتنا خیال نہ فرمایا کہ یہ باتیں جو حضرت سیدہ و نوائنی نے جناب امیر رفائنی سے فرما کیں وہ گھر میں کہی تھیں، جہال سوائے آپ کے یا گھر کے لوگوں کے کوئی غیر نہ تھا جن کوسنانا منظور ہواور غیروں کے سنانے کے لیے کوئی موقع بھی باقی نہ تھا۔ اس لیے غیر نہ تھا جن کوسنانا منظور ہواور غیروں کے سنانے کے لیے کوئی موقع بھی باقی نہ تھا۔ اس لیے کہ نہ جناب امیر رفائنی نے کوئی د قیقہ ملامت اور الزام کا صحابہ رفائنی ہم باقی نہ تھا۔ اس لیے المہا جرین والانصار ابو بکر صدیق نبائنی اور عمر فاروق بنائنی کے ظلم وستم کی کوئی بات باقی رکھی تھی اور نہ جناب فاطمہ وٹائنی نے اپنے فضیح و بلیغ خطبہ میں ان کی نسبت جو پچھ کہنا تھا، اس میں سے اور نہ جناب فاطمہ وٹائنی نے اپنے فضیح و بلیغ خطبہ میں ان کی نسبت جو پچھ کہنا تھا، اس میں سے کچھ اٹھار کھا تھا، کافر ، مرتد اور جہنمی ہونا تک تو ان کاعلی رؤس الاشہاد بیان فرما دیا تھا۔ وہ کون کی کوئی بات باقی دو کون

سی بات باقی رہ گئی تھی جسے حضرت علی خالٹی پر رکھ کر سنا تیں۔

ہاں ملا صاحب اگر بہ فرماتے تو ممکن تھا کہ آسان کے فرشتے ہمدردی کرنے اورتسلی دینے کے لیے آپ کی دولت سرائے میں آئے تھے، ان کوصحابہ ریخاندیم کا کفر و نفاق اور ان کے جو روتعدی سنانی منظور ہو گی۔ ان کے سنانے کے لیے غالبًا حضرت معصومہ رضائی کہانے حضرت امیر رضائیہ کو مخاطب کر کے بیہ خطاب فرمایا ہو گا اور حضرت ہارون عَالیہ آلا اور حضرت موسیٰ عَالِیلاً کی مثال جو ملا صاحب نے دی ہے وہ بھی اپنے دل کے خوش کرنے کے لیے بیان فر مائی ہے ور نہاس کواس سے کیا نسبت۔اول تو بیہ بات تسلیم نہیں کی گئی کہ حضرت ہارون عَالِیٰلا ا یر عناب لوگوں کے دکھانے کے لیے کیا گیا تھا۔سوائے اس کے جو پچھ حضرت موسیٰ عَالِیلاً نے كيا وه على رؤس الاشهاد تھا نه كه گھر ميں بيٹھ كر اور تنهائى ميں، جہاں كوئى د كيھنے والا سوائے فرشتوں کے کوئی نہ ہو۔ علاوہ بریں جناب امیر خالٹین نے اس خطاب کو جو حضرت سیدہ ظالمیا نے کیا اپنے ہی نسبت خیال کیا تھا نہ جسیا کہ ملا صاحب سمجھتے ہیں اسی مصلحت برمبنی خیال فر مایا تھا،اس کیے کہاس کے جواب میں جوآپ نے فرمایا اس کے الفاظ یہ ہیں: ((فیقال لھا امير المومنين لاويل لك بل الويل لشانك ثم نهنهني عن وجدك يابنت الصفوة وبقية النبوة فما غنيت عن ديني والا اخطات مقدوري فان كنت تريدين البلغة فرزقك مضمون وكفيلك مامون وما اعدلك افضل مماقطع عنك فاحتسبي الله فقالت حسبي الله و امسكت.)) ال كالرجمه فارسی میں فاضل مجلسی' حق الیقین' میں اس طرح سے کرتے ہیں:

((جناب امیر در جواب ارشاد فرمودند که صبر کن و آتش ودر افرونشان اے دختر برگزیدهٔ عالمیان واے باقی ماندهٔ ذریت پیغمبر، من سستی در امر دین خود نه کردم و آنچه جانب خداماموربودم بعمل آوردم و آنچه مقدور بوداز طلب حق خوددران تقصیر نه کردم وروزی تراواولاد ترا

خدا ضامن است\_))

اس جواب سے کون شخص سمجھ سکتا ہے کہ حضرت علی ضائٹیں نے حضرت فاطمہ ضائٹیہا کے اس خطاب کواینی ذات برمحمول نہیں فرمایا تھا اور ان کے غصہ کواپنی نسبت خیال نہیں کیا تھا! ورنہ آپ کیوں پیفر ماتے کہ میں نے کچھ کوتا ہی نہیں کی اور جہاں تک مجھ سے ہوسکتا تھا اس میں دریغ نہیں کیا۔ بلکہ اس جواب سے معلوم ہوتا ہے کہ ضمناً حضرت سیدہ ضافیہا کوان کی غلطی پر آ گاہ کرنا منظور تھا اور بیہ کہنا کہ آپ غلطی پر ہیں کیوں آپ مجھ برخفا ہوتی ہیں اور کیوں مجھے الیں سخت وست باتیں کہتی ہیں اور کیوں مجھے مثل جنین کے بردہ نشین تھہراتی ہیں، میں نے آپ کی مدد میں کوتا ہی نہیں گی، میں نے آپ کے دعوے کی تائید کی، آپ کے سامنے صحابہ سے جھگڑا کیا، اور جہاں تک ممکن تھا ان کو ملامت کی ، ان کاظلم وستم ثابت کیا۔ اور چونکہ بیہ سب باتیں میں نے آپ کے سامنے کیں، پھر بھی آپ مجھ پر خفا ہوتی ہیں اور مجھے بزدل اور خائف کھہراتی ہیں، یہ آپ کی شان سے بعید ہے۔ اور چونکہ یہ وہ باتیں ہیں جوشیعوں کی روایتوں میں بہ تفصیل منقول ہیں اس سے وہ حضرت سیدہ خالٹیما کی عصمت میں خلل پیدا کرتے ہیں اور بہ مقتضائے بشریت آپ کو بے جاغصہ کرنے والا قرار دیتے ہیں۔ سچے یہ ہے کہ حضرات شیعہ مجبور ہیں اور بے بنیاد اور غلط بات کے ثابت کرنے میں قص انجمل فرماتے ہیں۔ ہرموقع کے لیے انہوں نے ایک روایت بنائی ہے اور ہراعتراض کے لیے ان حضرات نے اپنے نز دیک ایک جواب گھڑ ااور جھوٹ کو پیج کرنا جایا۔

کاش! وہ ایک ہی بات اور ایک ہی روایت پر قائم رہتے تو اتنی دفت پیش نہ آتی اور الیم فضیحت نہ ہوتی ، مگر کثرت روایات اور اختلاف اقوال نے ہم کو جواب دینے کی محنت سے بچا لیا، اور اس تناقض اور اختلاف نے جوان روایتوں اور بیانوں میں ہے ان کے دعوے کو ایسا باطل کر دیا کہ نہ کسی عدالت میں ان کے دعوے کی ڈگری ہوسکتی ہے، نہ غلط بیانی اور جھوٹی شہادت پیش کرنے سے وہ الزام سے نیج سکتے ہیں۔

تمت بالخير





## يادداشت

| <b>◆◆</b> |
|-----------|
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |
|           |